

پیسند **ڈاکٹراسسراراحمد** 

# اس شہارے میں

|    |                          | حرف اوّل                                           |
|----|--------------------------|----------------------------------------------------|
| 3  | حافظ عاطف وحبير          | و بن اورسیاست                                      |
|    |                          | مضامین قرآن                                        |
| 7  | ڈ اکٹر اسراراحمہ         | قرآن تھیم کی سورتوں کے مضامین کا اجمالی تجزبیہ     |
|    |                          | فهمُ القرآن                                        |
| 18 | لطف الرحمن خان           | ترجمهٔ قرآن مجید مع صرفی ونحوی تشریح               |
|    |                          | حکمت نبوی                                          |
| 25 | پروفیسرمحمہ یونس جنجوعہ  | رسول اللهُ مَثَالِثَانِيَا كَيْ حَكِيما نه سِيحتين |
|    |                          | دعوت و تحریک                                       |
| 29 | ظفرالاسلام اصلاحي        | شاه ولى الله مي كتحريك رجوع الى القرآن والسنه "    |
|    |                          | بحث و نظر                                          |
| 43 | حافظ نذيراحمه بإشى       | المل السنّت والجماعة كون؟ (٣)                      |
|    |                          | نقدونظر                                            |
| 54 | جناب احمه جاويد          | ''ایجادوابداعِ عالم' پر ہونے والی ایک گفتگو        |
|    |                          | كتابنما                                            |
| 64 | پروفیسر محمد یونس جنجوعه | تغارف وتبصره                                       |
| 1  |                          | حقیقتِ دین                                         |
| 84 | Dr. Absar Ahm            | ad ETHICAL VIRTUE                                  |
|    |                          | بيان القرآن                                        |
| 96 | Dr. Israr Ahmad          | MESSAGE OF THE QURAN                               |
|    |                          |                                                    |

اعلان

بانى تنظيم اسلامى محترم د اكثر اسراراحمصاحب كى چند فكرانكيز تصانيف

اعلان سیمانی حکمت قرآن بهفت روزه ندا مخطافت









# دين اور سياست

علامہ اقبال کے بعض اشعار کی حیثیت قاعدہ کلیہ یا نظری مسلّمات کی سی معلوم ہوتی ہے جس سے اختلاف کی گنجائش نہیں ہوسکتی۔ مشہور مصرع ع ''جدا ہودیں سیاست سے تورہ جاتی ہے چنگیزی'' بھی اسی درجہ کا حامل ہے۔ اس مصرع کے مطابق گویا تہمتِ چنگیزیت سے بیچنے کی واحد صورت رہے کہ سیاست کو دین سے جدا نہ کیا جائے' جو اسی طور ممکن ہے کہ مسلمانوں کے معاشرہ میں لازم ہو کہ امور سیاست و حکومت پر دینی تعلیمات کا بلا واسطہ اور بلا استثناء انطباق کیا جائے گا۔

واقعہ پہ ہے کہ دین کی تعلیمات کی اس ہمہ گیریت پرسلف وخلف میں کسی قتم کا اختلاف نہیں۔ اُمّت کا اس بات پر ہمیشہ سے اتفاق رہا ہے کہ دین کے احکامات جہاں عام افراد کے عقائد اخلاق عبادات اور اعمال سے بحث کرتے ہیں وہیں دین کے احکام 'امور سیاست اور نظام حکومت ہے بھی متعلق ہیں 'جن کی بجا آور ی بھی اُسی طرح فرض اور ضرور ی ہے جس طرح دیگر اوامرونواہی کی بجا آوری فرض ہے۔ لیکن ظاہر ہے کہ پیفرضیت اصلاً حکام سلطنت اور کارپردازان ریاست پرعائد ہوتی ہے کہ وہ اسلامی شریعت کو نافذ کریں 'اس کے مطابق فیلے کریں' امر بالمعروف اور نہی عن المئر کا فریضہ سرانجام دیں اور جہاد فی سبیل اللہ کا علم سربلند رکھیں۔ جب کہ عوام الناس کا فرض ہے ہے کہ وہ انفرادی احکام کی طرح امور سلطنت سے متعلق احکامات پر بھی حتی الوسع عمل کریں' اولوالا مرکی اطاعت کریں' نیز شرعی تقاضوں اور تحدیدات کے مطابق اسلامی نظام حکومت وریاست کی بھر پورکوشش کرتے رہیں' اور اگر دین کا نظام قائم نہ ہوتو اسے قائم کرنے کی بھر پورکوشش کر کے اپنے ایمان اور اگر دین کا نظام قائم نہ ہوتو اسے قائم کرنے کی بھر پورکوشش کرکے اپنے ایمان اور اگر دیں۔

متذکرہ بالاتصورات کے بار نے میں 'جیسا کہ عرض کیا گیا' اُمّت کے معتدل دھارے میں بھی دو رائیں نہیں رہیں۔ نبی اکرم مُلَّا لِلَّیْ آئی حیاتِ مبارکہ میں اورخلافتِ راشدہ کے زمانے میں وحدتِ دین وسیاست پر نہ تو عملی طور پر کوئی کوتا ہی پیدا ہوئی اور نہ ہی فکری و وہنی انتشار پیدا ہوئے۔ البتہ بعد کے ادوار کاعملی نقشہ بدلتا رہا... سیاست رفتہ رفتہ عملی طور پر دیانت سے جدا ہونا شروع ہوئی ...اوراصحابِ سیاست اور رجالِ دین کے دائرہ کا ر اور دائرہ عمل مختلف ہوتے چلے گئے۔ اس دوئی کے اسباب کیا تصاور یہ تقسیم کن کن مراحل سے ہوکر اپنے منطقی افر دائرہ عمل کی نیخ می مختل نہیں ہوسکتی اور نہ ہی بیزیر بحث تحریر کا اصل مدعا ہے۔ البتہ اس بات سے شاید کی کا ذیال کی انتہا کو پہنچ بھی تھی۔ بات سے شاید کی کا ذیال کی انتہا کو پہنچ بھی تھی۔

**3** 





اس کے بعداستعاری طاقتوں کے براہ راست تسلط کا دورتھا جس میں مسلمان معاشروں کی بالفعل حیثیت کفار ومشرکین کی colonies کی بن گئی۔استعاری قانون سر بلند ہوا...اور معاشی وسائل مختلف ہتھانڈ وں سے استعاری طاقتوں کے کنٹرول میں آتے چلے گئے۔رفتہ رفتہ حالات کی نزاکت کے پیش نظر استعاری قوتوں نے براہ راست غلبہ کے بجائے بالواسطہ کنٹرول کی پالیسی کو اختیار کیا اور امور سیاست کو کہیں'' جمہوری قبا'' پہنا کر اور کہیں آمریت کاسبق پڑھا کر...اور امور معیشت کو''سودی نظام برکاری'' میں جکڑ کر ایک ایسا منظر نامہ پیدا کر دیا کہ بظام مسلمانوں کو''آزادی'' کی لذت حاصل رہے ۔..لیکن حقیقتاً وہ ان کے ذبنی وفکری اور معاشی غلام ہی بین سے رہیں۔ آج اُمتِ مسلمہ کا منظر نامہ اس کیفیت کا نماز ہے!

موجودہ حالات کے تناظر میں بیسوال ضرور سراُٹھا تا ہے کہ دین وسیاست میں اس قدرعلمی وفکری ہم آ ہنگی ویکسوئی کے باوصف اور کثیر فرہبی سیاسی ہما ہمی کے باوجود آج ان دونوں میں اتناعملی بُعد کیوں ہے۔ آج بیکیفیت کیوں ہے کہ بیشتر مسلمان ملکوں میں کفار ومشر کین کا چھوڑا ہوا نظام اور انہی کے پرور دہ حکمران مسلط ہیں۔ بھی ایک سیکولر گروہ مسندا قتد ار پر براجمان ہوجا تا ہے تو بھی دوسراحتی کہ دینی مزاج کے جواصحاب اور دینی جماعتیں الیکشن کے ذریعے حصولِ اقتدار کے لیے مصروف عمل ہیں وہ بھی جمہوریت کو پورا'' فرہبی تقدین' دیتے ہوئے اسے برقر اررکھنے کا عزم مرکھتے ہیں' ... اس راستے سے'' دینی سیاست' کرنے کا زعم بھی رکھتے ہیں ... اس راستے سے'' دینی سیاست' کرنے کا زعم بھی سیکولرسیاست میں نمایاں فی سیاست اور عام سیکولرسیاست میں نمایاں فرق بھی نظر نہیں آتا۔

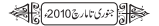
ہم اس سلسلے میں نصح وخیرخواہی کے جذبے سے اپنافرض سمجھتے ہیں کہ بعض اُن امور کی طرف اصحابِ فکر و نظر کی توجہ مبذول کروائیں جو یا تو غلط فہمی کی بنا پر اس وقت توجہ میں نہیں ہیں ٔ یا محض shift of خصن (illusion) سے دوچار کیے ہوئے ہیں۔

سب سے پہلامسلہ جو ہماری دانست میں دینی سیاست کے ضمن میں اہم ہے وہ'' جہبوریت' سے غیر متزلزل وابستگی کا معاملہ ہے۔ پاکستان کو قائم ہوئے ۳۳ سال گزر چکے ہیں اور یہاں اقتدار کی جنگ میں جہبوریت کی لول لنگڑی' نیلم پری' کے قص کی تاریخ بھی اتنی ہی پرانی ہے۔ تاہم حقیقی کیفیت یہی ہے کہ سے مہبوریت کی لول لنگڑی دنیلم پری' کے قص کی تاریخ بھی اتنی ہی پرانی ہے۔ تاہم حقیقی کیفیت یہی ہے کہ سے دیواستبداد جہبوری قبامیں یائے کوب ... تو سمجھتا ہے بیآزادی کی ہے نیلم بری!

اندرین حالات اب بیہ بات مجھنا قطعاً مشکل نہیں کہ جمہوریت اپنی اصلی شکل میں اللہ سے بغاوت اور کفروالحاد سے عبارت ہے۔ جمہوریت کی بنیاد ہی میں بینظر بید کارفر ماہے کہ حاکمیت خدا کی نہیں جمہور کی ہے…' لہذا قانون سازی کاحق خدا اور اس کے رسول کونہیں … جمہورعوام کو حاصل ہے…' اور اس ضمن میں''اکثریتی رائے اللہ کی راہ سے گمراہ کرنے ہی کا ذریعہ کیوں نہ ہو:

﴿ وَإِنْ تُطِعْ آكُثُو مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ اللهِ عَلَى (الانعام: ١١٦)

یمی وجہ ہے کہ جمہوریت کومشرف بداسلام کرنے کی جملہ کوششوں کا حاصل ہمارے سامنے ہے۔اس لیے کہ





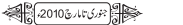
جمہوریت کے بعض ایسے مثبت پہلوجن سے اسلامی نظام سیاست میں جزوی طور پر استفادہ کیا جاسکتا ہے مثلاً مشاورت عامہ یا خلیفہ کے چناؤ میں رائے شاری وغیرہ ..... انہیں صرف اسی صورت میں بروئے کار لا ناممکن ہے جبکہ اللہ کی حاکمیت اور شریعت کی غیر مشروط بالا دستی پر کسی قسم کا اختلاف نہ ہو .... اور بہد بات ' حاکمیت عوام' کے بنیادی جمہوریت کو مسلمان کرنے پردیا گیا ہے عملاً جمہوریت کو مسلمان کرنے پردیا گیا ہے عملاً جمہوریت اتنی ہی بے دین بنتی چلی گئی ہے ... اور اب تو دینی سیاسی جماعتوں نے واضح طور پر سیاسی جدو جہد کو' مفادات' کے حصول اور مسجد و مدر سہ کے' بقا'' کی کوشش قرار دینا بھی شروع کر دیا ہے ... گویا امور سلطنت میں احکام شریعت کی بالا دستی سے نظری طور پر بھی پسپائی اختیار کرلی گئی ہے۔ ہماری نگاہ میں یہ مغربی فکر وفلسفہ کی بہت بڑی فتح ہے کہ اس نے دین کے ملمبر داروں کے ہاتھ میں جمہوریت کا پر چم تھا کر اللہ کی حاکمیت کے دعوے سے انہیں' فارغ' کردیا ہے۔

معاملے کی سیکنی کے پیشِ نظر علماء رجالِ دین اور دینی سیاسی جماعتوں کواب اپنا قبلہ درست کرناہی ہوگا۔
انہیں ضرور جائزہ لینا ہوگا کہ جس جمہوری سیاست میں وہ خود آ بھنے ہیں ... یا... انہیں حالات نے لا پھنسایا ہے
اس کے بارے میں دین کا مطالبہ ان سے دراصل کیا ہے کہیں ایسا تو نہیں ہے کہ دینی سیاست کے لبادے میں
مفادات کی جوسیاست چل رہی ہے 'اس کے منتیج کے طور پر بجائے اپنی دینی ذمہ داری پوری کرنے کے ...' وہ
ہوں کا قویت کا ذریعہ بن کر اللہ کی ناراضگی کا باعث بن رہے ہوں؟ نعوذ باللہ من ذٰلک! اللہ
نعالیٰ ہمیں صیح راستہ اختیار کرنے کی تو فیق عطافر مائے ...' آمین ۔

دین وسیاست کے ضمن میں دوسرااہم معاملہ ان کے باہمی تعلق اور نسبت و تناسب کا ہے ... یعنی اس بات کا لحاظ اور وضاحت کہ اِن دونوں میں ''مقصود'' اور'' وسیلہ'' ہونے کا باہمی تعلق اور باہمی نسبت و تناسب کیا ہے۔اس ضمن میں ہمارامشاہدہ ہے کہ عوام وخواص ... ہر دو طبقے میں لوگ بالعموم افراط و تفریط کا شکار ہیں۔ ہوتا ہے۔ اس فی نسبہ کہ بسیاسی جدو جہد کے شوق وجذبہ میں یہ بات ملحوظ نہیں رہ پاقی کہ سیاسی جدو جہد اور سیاسی غلبہ فی نفسہ ''مقصود'' ہے یا کسی مقصودِ حقیقی کے ضمن میں ''وسیلہ'' ہے۔

اسی معاملے کی دوسری انتہا بید و یکھنے میں آئی ہے کہ بعض دفعہ انفرا دی تقوی اور للہیت کے زور میں ...
سیاسی غلبہ کے شمن میں عائد فرائض کو'' دنیا داری'' قرار دے کر...اورامور سلطنت سے متعلق احکام شریعت کو
کارپردازانِ سیاست کے حوالے کر کے ... اور مسجد و مدر سہ اور خانقاہ میں مقید ہو کر تعلیم و تعلّم کی ذمہ داری ادا
کر کے خود کو بری الذمہ مجھ لیا جاتا ہے اور امور سیاست کے شمن میں دین کی جانب سے جوفر ائض خاص طور پر
ابل علم پرعائد ہوتے ہیں' انہیں یکسر فراموش کر دیا جاتا ہے۔

متذکرہ بالا افراط وتفریط کے شمن میں پہلی گزارش توبہ ہے کہ قر آن وسنت کی تعلیمات اور علماء وفقہاء کی پیش کردہ تصریحات کے مطابق ہر کلمہ گو کے لیے جاہے وہ عام انسان ہویا سر براہ مملکت 'زندگی میں مقصو واصلی رضائے اللی ہی ہونا چاہیے۔اسے اگر حکومت کرنی ہے' اقامتِ دین کی جدوجہد کرنی ہے یا ایک عام شہری کی







حیثیت سے زندگی گزار نی ہے ... برحال میں اس کا مقصد حیات اللہ کی رضا اور آخرت میں فلاح کا حصول ہی ہونا چاہیے۔گویا سیاست و حکومت بجائے خود مقصو ذہیں ہے 'بلکہ بیاصل مقصو د کے لیے وسیلہ اور ذریعہ ہے۔ اس امنتاہ کی ضرورت اس لیے پیش آئی ہے کہ ہم دیکھتے ہیں کہ بہت سے دینی سیاسی حلقے سیاست کے اس خار زار میں نفس اور شیطان کے پھیلائے ہوئے جال میں اس طرح پھنس جاتے ہیں کہ وہ اصل مقصو د اور وسیلہ کے ما بین فرق وامنیاز بھلا ہیٹھتے ہیں۔ وسیلہ مقصو دبن جاتا ہے اور مقصو د نظروں سے او بھل ہو جاتا ہے۔ نینجناً وہ کام جو سیاست و حکومت کی سطح کا ہو۔ '' وہی اصل اور اعلیٰ کام قرار پاتا ہے۔ جب کہ دین پرعمل اور استعقامت کے دوسرے جملہ اسالیب کمتر و بیجی نظر آنے لگتے ہیں۔

متذکرہ بالاتقریر کا ہرگزیہ مطلب نہیں ہے کہ سیاست وحکومت کسی بھی درجہ میں مطلوب اور مقصو دنہیں ہیں۔ بلا شہد دین کی سیاسی سر بلندی اور اس کی منظم جدو چہدا پنی جگہ بڑے اہم مقاصد ہیں ... جن پر بہت سے امور دینیہ کا مدار ہے۔ شریعت کی غیر مشروط بالا دستی کے بغیر اجتماعیات انسانی کے بیشتر شعبوں کو دینی تعلیمات و احکامات کے تحت لا ناممکن نہیں۔ بلکہ حق تو یہ ہے کہ نفاذ شریعت کے بغیر ایک فرد کے لیے ذاتی عبادت اور ذاتی تقوی کی ولائہیت کے تقاضے پورے کرنا بھی ممکن نہیں۔ جارا کہنا تو صرف یہ ہے کہ ایسی سیاست اور سیاسی جِدّو جُہد جس میں اللہ کی رضا اور آخرت کی فلاح پیشِ نظر مدر ہے ... بلکہ محض جاہ وسلطنت مفادات اور 'جمہوریت' کے مقاصد پیشِ نظر ہوں' ہرگز فائدے کا سود انہیں۔

#### ع ہے الیی تجارت میں مسلماں کا خسارا!

آخری بات پیہ ہے کہ دین کی اس غریب الوطنی کے دور میں' جبکہ صرف سیاست وحکومت ہی کے ضمن میں نہیں' عقا کد'اخلاق' اطاعت' جہاد' غرضیکہ ہریبلوسے دورِز وال اپنی انتہاؤں کو پہنچا ہواہے' اور کیفیت بقول مولا ناحالی سیہ کہ ب

> وہ دیں جو بڑی شان سے نکلا تھا وطن سے بردیس میں وہ آج غریب الغربا ہے!

احیائے دین اور غلبہ وین کی آج سب سے بڑی ذمہ داری طبقہ علماء اور رجالِ دین پر عائد ہوتی ہے۔ اگریہ حضرات ' حزب الله'' بن کر ... اور تمام مسلکی اور فرقہ وارانہ اختلافات سے بلند ہوکر ... خالصة رضائے اللهی کے جذبے سے دین کے احیاء اور غلبہ کی جدوجہد کے لیے میدانِ عمل میں نہ اتر ہے ... تو ہمیں اندیشہ ہے کہ '' اُمّت مرحوم'' کا جزو بننے اور ' اَلْعُلَمَاءُ وَرَفَةُ الْاَنْبِیَاءِ '' کا حقد ارکہلانے کی '' نوید' ... اِن ذمہ داریوں کو پورا نہرنے کی کسی' وعید'' کے سامنے بے وقعت نہ ہو جائے کہ ... ع

جن کے رہنے ہیں بیواان کی سوامشکل ہے! اللّٰہ تعالیٰ ہم سب کواپنی دینی ذ مہداریاں پورا کرنے کی توفیق عطا فر مائے 'آمین۔



6





# قران میم کی سورتوں کے مضامین کا جمالی تجزیہ

از: ڈاکٹراکسراراحمد

ترتيب و تدوين: سيد برمان على \_خالدمحمود خضر

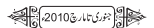
# سُورة الفُرقان

میں اور مدنی سورتوں پر شتمل گرو نیگ کے اعتبار سے ہم تیسر کے گروپ کا مطالعہ کممل کر چکے ہیں' جس میں سورہ یونس سے سورۃ المؤمنون تک چودہ سورتیں تی ہیں اور اس کے بعد ایک مدنی سورت سورۃ النور ہے۔ اب سورۃ الفرقان سے چوتھا گروپ شروع ہور ہا ہے' اس میں مسلسل آٹھ کی سورتیں ہیں اور پھر ایک مدنی سورت سورۃ الفرقان ہے۔ اس سورۃ میں ایک مدنی سورت سورۃ اللاحز اب ہے۔ سورۃ الفرقان الارکوع اور کے آیات پر شتمل ہے۔ اس سورۃ میں بار بارلفظ' تبلوک آلیدی'' کی تکرار ہے' یعنی بڑی بار کت ہے وہ ہستی۔ جس طرح سورۃ النوراور سورۃ اللاحز اب کے مضامین میں بھی ہڑی مشابہت یائی جاتی ہو جوڑا قرار دیا جا سکتا ہے' اسی طرح سورۃ الفرقان اور سورۃ بنی اسرائیل کے مضامین میں بھی گہری مشابہت یائی جاتی ہے۔ اس سورت کا مطلع بھی سورۃ بنی اسرائیل اور سورۃ الکہف کے بہت مشابہ ہے۔ سورۃ بنی اسرائیل کا آغاز ہوا تھا: ﴿ سُہُ حَٰ اللّٰذِی اللّٰمُ اللّٰذِی اللّٰہِ اللّٰذِی اللّٰذِی اللّٰک اللّٰم اللّٰذِی اللّٰک اللّٰم اللّٰذِی اللّٰم اللّٰذِی اللّٰم اللّٰذِی اللّٰم اللّٰم اللّٰذِی اللّٰم اللّٰذِی اللّٰم اللّٰدِی اللّٰم اللّٰم اللّٰم قان کو اللّٰم اللّٰم قان کا آغاز ہور ہا ہے:

﴿تَبِرُكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِيْنَ نَذِيْرًا ﴿ ﴾

''بہت بابرکت ہے وہ ذات جس نے نازل فر مایا اپنے بند کے پرفرقان (حق وباطل اورصدافت و کذب کوعلیحدہ کردینے والی شے ) تا کہ وہ تمام جہان والوں کے لیے خبر دارکر دینے والا بنے '' بند اقریس سرمة تصریب نزن لعین خری کے مذال جمیع سال مایشگالی کی بین عین بن ن

گویا نزولِ قرآن کا مقصد ہے انذار یعنی خبر دار کر دینا۔ اور محدِّر سول الله تَنَافِیَّا اِنَّهُ کوپوری نوعِ انسانی کے لیے بشیر و نذیر بنا کر بھیجا گیا ہے: ﴿ وَمَا أَدْ سَلُنكَ إِلاَّ كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيْرًا وَّنَذِيْرًا ..... ﴾ (سبا: ۲۸)







﴿ الَّذِي لَهُ مُلُكُ السَّمُواتِ وَ الْآرُضِ وَلَمْ يَتَّخِذُ وَلَدًا وَّلَمُ يَكُنُ لَّهُ شَرِيْكٌ فِي الْمُلُكِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقُدِيْرًا ﴿ ﴾

''وہ ذات جس کے لیے بادشاہی ہے آسانوں اور زمین کی جس نے کسی کو اپنا بیٹا یا بٹی نہیں بنایا اور بادشاہت میں جس کا کوئی شریک نہیں۔ اسی نے ہرشے پیدا کی اور اُس کے لیے ایک اندازہ گھرایا'' اب ذرااس کا موازنہ کریں سورہ بنی اسرائیل کی آخری آیت سے جوتو حید کا ایک عظیم خزانہ ہے: ﴿ وَقُلِ الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِی لَمْ یَتَّخِذُ وَلَدًا وَّلَمْ یَکُنْ لَنَهُ شَرِیْكٌ فِی الْمُلْكِ وَلَمْ یَکُنْ لَنَهُ شَرِیْكٌ فِی الْمُلْكِ وَلَمْ یَکُنْ لَنَهُ وَلِیْ مِنَ اللّٰہِ اللّٰذِی کَ لَمْ مَیکُنْ لَنَهُ شَرِیْكٌ فِی الْمُلْكِ وَلَمْ یَکُنْ لَنَهُ وَلِیْ مِنَ اللّٰہِ لَا وَکَبَرُهُ تَکُبِیْرًا ﴿ اِللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰ

'' آپ کہدد بیجے کہ تمام شکر وتعریف اللہ کے لیے ہے جس نے نہ تو کسی کو بیٹا یا بیٹی بنایا ہے اور نہ بادشاہت میں اس کا کوئی شریک ہے' اور نہ ہی اس سبب سے کہ وہ کمزور ہے کوئی اس کا مددگار ہے' ادراس کی بڑائی بیان سیجے جیسا کہ اُس کی بڑائی کاحق ہے''

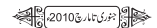
پھرسورہ بنی اسرائیل میں ذکر آیا کہ لوگوں نے حضور مُنَا لِیْنَا اِسے مِعْروں کے مطالبے کیے۔ یہاں سورۃ الفرقان کے پہلے رکوع میں قرآن حکیم پر کفار کے اعتراضات بیان ہوئے کہ اسے آپ نے خودہی گھڑ لیا ہے یا یہ پرانے وقتوں کی کھی ہوئی چیزیں ہیں۔ اس کے جواب میں بتایا گیا کہ یہ بڑاظلم اور سخت جموٹ ہے جس پر یہ لوگ اتر آئے ہیں درآں حالیہ یہ اُس ہتی کا نازل کردہ ہے کہ جوز مین وآسانوں کے بھیہ جانتا ہے۔ پھرآئے کی ذات پراعتراضات کیے گئے کہ یہ کیسا رسول ہے جو کھا تا پیتا بھی ہے بازاروں میں بھی پھرتا ہے اور کاروبار بھی کرتا ہے۔ کیوں نہ کوئی فرشتہ ان کی طرف نازل کیا گیا؟ یاان پر کوئی خرانہ اتارد یا جاتا یا پھرکوئی ایسا باغ ہی دے دیا جاتا جس سے خود بخو دیکل اور میوے ان کو ملتے رہتے اور کوئی معاشی جدو جہد نہ کرنی پڑتی۔ اس کے جواب میں دوسرے رکوع میں یہ بتایا گیا کہ دراصل یہ قیامت کی گھڑی کو جھٹلا چکے ہیں اور ایسے ہی لوگوں کے لیے ہم نے ہمڑ تی آگ تیار کررکھی ہے ور نہ اللہ تو اس پر قادر ہے کہ وہ فرمایا گیا کہ ہم نے آپ باغات اور محلات آراستہ کردیتا۔ لیکن یہ اس کا طریقہ اور سنتے نہیں ہے۔ پھر حضور مُنَالِقَائِل سے فرمایا گیا کہ ہم نے آپ سے پہلے بھی جینے رسول جسے وہ سب کھاتے ہیتے بھی تھے اور بازاروں میں بھی جیتے ہیں البتہ ہم نے انسانوں کو خبر دار کرنے کے لیے ہمیشہ انسان ہی جسے ہیں البتہ ہم نے انسانوں کو خبر دار کرنے کے لیے ہمیشہ انسان ہی جسے ہیں البتہ ہم نے انسانوں کو خبر دار کرنے کے لیے ہمیشہ انسان ہی جسے ہیں البتہ ہم نے انسانوں کو خبر دار کرنے کے لیے ہمیشہ انسان ہی جسے ہیں البتہ ہم نے انسانوں کو خبر دار کرنے کے لیے ہمیشہ انسان ہی جسے ہیں البتہ ہم نے انسانوں کو خبر دار کرنے کے لیے ہمیشہ انسان ہی جسے ہیں البتہ ہم نے انسانوں کو خبر دار کرنے کے لیے ہمیشہ انسان ہی جسے ہیں البتہ ہم نے انسانوں کو خبر دار کرنے کے لیے ہمیشہ انسان ہی جسے ہیں البتہ ہم نے انسانوں کو خبر دار کرنے کے لیے ہمیشہ انسان کی جسے ہیں البتہ ہم نے انسانوں کو خبر دار کرنے کے لیے ہمیشہ انسان کی جسے ہیں البتہ ہم نے انسانوں کو خبر دار کرنے کے لیے ہمیشہ انسان کی جسے ہیں البتہ ہم نے انسانوں کو خبر دار کرنے کے لیے ہمیشہ انسان کی جسے ہیں البتہ ہم نے انسانوں کو کیا کی کو کے انسانوں کو کو کی کو کی کو کو کو کو کو کی کو کی کو کی کو کو کو کو کو کی کو کی کو کی کو کو کو کی کو کو کی کو کی کور

تیسر ہے رکوع کی ابتداان الفاظ سے ہور ہی ہے:

﴿ وَقَالَ الَّذِيْنَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَ نَا لَوْ لَآ أَنْزِلَ عَلَيْنَا الْمَلْئِكَةُ أَوْ نَرَى رَبَّنَا ﴿ (آيت ٢١)

"اوركها ان لوگوں نے جنہيں ہمارى ملاقات كى أميزنيں ہے كيوں نہيں نازل كيے گئے ہم پر فرشتايا
ہم ديچھ ليتے اينے ربّ كو؟"

8





اس کے جواب میں فر مایا گیا کہ انہوں نے بڑا اسکبارا ور گھمنڈ کیا ہے اور سرکٹی میں یہ بہت دور نکل گئے ہیں۔جس روزیپ فرشتوں کو دیکھیں گے وہ مجرموں کے لیے خوشی کا دن نہیں ہوگا اور وہ پکاراٹھیں گے کہ خداکی پناہ!

آیت ۲۳ میں بیمضمون آیا ہے کہ جولوگ نیک اعمال دُنیوی شہرت اور دکھاوے کے لیے کرتے ہیں اللّٰہ کی نگاہ میں ان کا کوئی وزن نہیں ہے۔ہم ان کے اعمال کی طرف متوجہ ہوں گے اور انہیں ایک ٹھوکر لگا کر اڑتی ہوئی خاک بناڈ الیں گے۔اسی رکوع میں بیآ یت بھی آئی ہے:

﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يُرَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوْا هَذَا الْقُوْانَ مَهُجُوْرًا ﴿ ﴾

اس آیت کے دومفہوم ہو سکتے ہیں۔ایک بیر کہ قوم قریش کے بارے میں دنیا میں بھی حضور مُثَاثِیّا کُم کا اللّٰہ کی جناب میں پیشکوہ ہو کہ میر کی قوم نے تیری کتاب کوترک کے رکھ دیا ہے۔ دوسرامفہوم اس کا پیجھی لیا گیا ہے کہ آخرت میں حضور مُثَاثِیّا کُم کی بیفریا دہوگی کہ میرے ماننے والوں نے میرے بعداس کتاب کو پیٹھ دکھا دی تھی۔

اس کے بعدایک اعتراض نقل ہوا کہ یہ پوراقر آن ایک ہی وقت میں کیوں نہیں اتار دیا گیا؟ بتایا گیا کہ بیاس لیے کیا گیا ہے کہ ہم وقاً فو قاً تھوڑا تھوڑا تقر آن نازل کر کے اس کے ذریعے آپ کا دل مضبوط کرتے رہیں۔اس کے بعد کچھانبیاءورسل اور سابقہ قوموں کا ذکر ہوا ہے۔

اس رکوع کے آخر میں یہ بہت اہم آیت آئی ہے:

﴿ اَرَءَ يُتَ مَنِ اتَّخَذَ اللَّهَ لَهُ هَوانهُ الْفَانْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ ﴾

''(اے نبیؓ!) کیا آپؓ نے اُس شخص کے حال پرنظر کی جس نے اپنی خواہشاتِ نفس کواپنا خدا بنالیا

ہے؟ کیا آپ اسے راہِ راست پرلانے کا ذمہ لے سکتے ہیں؟''

مزیدفر مایا که بیلوگ تو چویایوں کی مانند ہیں بلکهان ہے بھی بدتر۔

چوتھے رکوع میں اللہ تعالیٰ نے تفصیل کے ساتھ اپنی نشانیاں اور اپنی قدرت بیان فرمائی ہے۔ آیت ۵۰ میں ارشا وفر ماہا:

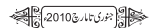
﴿ وَلَقَدُ صَرَّفُناهُ بَيْنَهُمُ لِيَذَّكَّرُوا اللَّهِ اكْتُرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴿ ﴾

''ہم نے اس ( کتاب کے مضامین ) کو دہرا دہرا کران کے سامنے بیان کر دیا ہے تا کہ بیضیحت حاصل کریں' کیکن اکثر لوگوں نے انکاراور ناشکری ہی کاروبہا ختیار کررکھا ہے۔''

اس آیت کا مواز نہ سور ہُ بنی اسرائیل کی آیت اہم سے کریں تو یہی مضمون وہاں نظر آتا ہے۔اس

کے بعد آیت ۵۲ میں واردشدہ بیالفاظ نہایت اہم ہیں:

﴿ فَلَا تُطِعِ الْكُفِرِيْنَ وَجَاهِدُهُمُ بِهِ جِهَادًا كَبِيْرًا ﴿ ﴾







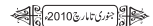
'' تو آپان کا فرول کی بات ہر گزنہ مانیے' اوران کے ساتھ جہاد کیجیے اس قر آن کے ذریعے بہت بڑا جہاد'۔'

معلوم ہوا کہ دعوت وتبلیغ اور تربیت وتز کیہ کے مرحلے پر جہاد کے لیے اصل ہتھیار قر آن ہے جبکہ اللہ کی راہ میں سربکف ہوکر میدانِ کارزار میں نکلنے کے مرحلے پرمؤمن کا ہتھیار تلوار ہے۔

# سورة الشُّعراء

یہ سورہ مبارکہ گیارہ رکوعوں پر مشتمل ہے جن میں سے آٹھ رکوعوں میں اولوالعزم پیغیبروں کا ذکر آیا ہے۔ ان پیغیبروں نے اپنی قوموں کے سامنے دعوت پیش کی انہوں نے اس دعوت کورد کیا جس کی پاداش میں وہ ہلاک ہوئیں۔ سورۃ الاعراف کی مانند یہاں بھی حضرت موسی خالیا کے حالات تین رکوعوں پر مشتمل ہیں 'جبکہ حضرات ہود' صالح' ابرا ہیم' لوط اور شعیب خیل کے حالات کا بیان ایک ایک رکوع میں ہوا ہے۔ ہر رسول کے حالات وواقعات کے تذکرے کے اختمام پر بیدو آئیتیں بار بار آئی ہیں: ﴿ انَّ فِی دَٰلِكَ لَا لِمَا كُنُ الْكُورُ مُنْ مُنْ مِنِینُ نَ وَانَّ رَبِّكَ لَهُو الْعَزِیْزُ الرَّحِیْمُ ﴿ ) ﴿ ' نَقِینًا اس میں بہت بڑی نشانی ہے' مگران کی اکثر بیت ایمان لانے والی نہیں ہے۔ اور اے نبیً بینیًا آپ کار بِ وہی ہے جوعزیز بھی ہے رحیم مگران کی اکثر بیت ایمان لانے والی نہیں ہے۔ اور اے نبیً بینیًا آپ کار بِ وہی ہے جوعزیز بھی ہے رحیم مگران کی اکثر بیت ایمان لانے والی نہیں ہے۔ اور اے نبیً بینیًا آپ کار بِ وہی ہے جوعزیز بھی ہے رحیم مگران کی اکثر بیت ایمان لانے والی نہیں ہے۔ اور اے نبیً بینیًا آپ کار بِ وہی ہے جوعزیز بھی ہے رحیم مگران کی اکثر بیت ایمان لانے والی نہیں ہے۔ اور اے نبی بیت بڑی شور بیت کی اس کی اسے ہو کر بیز بھی ہے دی ہے۔

10





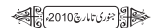
بھی ہے''۔یعنی بیلوگ جو ہروفت مجزات طلب کرتے ہیں تو ان کو آ فاق اورانفس میں پھیلی ہوئی اللہ کی نشانیاں کیوں نظر نہیں آتی ہیں؟ بیتمام اقوام وہ ہیں جن کے حالات اہل عرب کومعلوم تھے' کیونکہ بیقو میں عرب کے اطراف ہی میں آباد تھیں۔

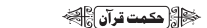
سورۃ الشحراء کے بارے میں یہ بات نوٹ کر لیجے کہ تعدادِ آیات کے اعتبار سے بیسب سے بڑی کی سورت ہے۔ قر آن مجید کی سب سے بڑی سورت سورۃ البقرۃ ہے، جس کے ۴۸ رکوع اور ۲۸ آیات ہیں۔ جم کے اعتبار سے سب سے بڑی میں سورت سورۃ الاعراف ہے، جس کے ۲۲ رکوع اور ۲۰ آیات ہیں ، کیونکہ اس کی آیات طویل ہیں۔ سورۃ الشعراء کی آیات چھوٹی چھوٹی چھوٹی ہیں اور تعدادِ آیات ۲۲۷ ہے۔ سورۃ الشعراء کا آغاز حروف مقطعات "طستم "سے ہوتا ہے۔ نط' کے بارے میں ایک رائے یہ ہے کہ بیر حف سانپ کی شکل امتیار کر لیتا تھا۔ ہے کہ بیر حفرت موسی علیا گا کا سب سے بڑا مجرہ ہیں تھا کہ ان کا عصاسانپ کی شکل اختیار کر لیتا تھا۔ اس حرف (ط) سے شروع ہونے والی سور توں میں حضرت موسی علیا گیا کے اس مجرہ کا مفصل ذکر ہے۔ سورۂ مارکہ کا آغاز ہوتا ہے:

﴿ طُسَمُ ۚ قَ تِلْكَ النَّ الْمُحِتْبِ الْمُبِيْنِ ﴿ لَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَّفْسَكَ اَلَّا يَكُونُو المُوْمِنِينَ ﴾ "طسم - يه تتابِ مبين كي آيات بين - (اے نبی ) شايد آپ اس نبیت آپ کو (اس رخ اور صد مے ) الماک کرلیں گے کہ بیا بمان نہيں لارہے!"

نبی اکرم شائیتی این قوم کی صلالت و گمراہی 'ضداور ہٹ دھری دیکھ کرنہایت رنجیدہ اور عمکین ہوتے تھے۔ چنانچیسورہ مبار کہ ابتدا ہی اس حوالہ سے کی گئی۔ اس کے بعد فرمایا کہ اگر ہم چاہیں تو ہم ان کے لیے اسی نشانیاں اتار دیں کہ ان کی گردنیں جھک کررہ جائیں اور پھریہ کچھ بھی نہ کہہ سیس۔ ہڑی نشانی دکھا دینا ہمارے اختیار میں ہے'لیکن یہ ہماری حکمت میں نہیں ہے۔ ہمارا فیصلہ ہے کہ آپ کی دعوت اسی قرآن کے ذریعہ سے چھلے۔ معجزوں اور نشانیوں کے بجائے لوگ اپنی باطنی بصیرے کو کام میں لائیں اور عقل سے حقیقت کو پہچانیں۔ اس اعتبار سے قرآن مجید ہی آپ کا سب سے بڑا معجزہ ہے۔

دوسرے رکوع سے حضرت موسیٰ عالیہ کا تذکرہ شروع ہورہا ہے۔ دوسرے اور تیسرے رکوع میں حضرت موسیٰ اور فرعون کا جو مکالمہ آیا ہے وہ بہت دلچیپ ہے۔ تین رکوع حضرت موسیٰ کے حالات پر مشتمل ہیں۔ پھر حضرت ابرا ہیم عالیہ کا ذکر ہوا ہے 'لیکن سورہ ہوداور سورہ الحجرکے برعکس یہاں ان کا ذکر حضرت ابرا ہیم عالیہ کا ذکر ہوا ہے 'لیکن سورہ ہوداور سورہ الحجرکے برعکس یہاں ان کا ذکر حضرت ابرا ہیم عالیہ کی آزادانہ (independently) آیا ہے۔ یہاں بھی اس بات کا کوئی ذکر نہیں کہ حضرت ابرا ہیم عالیہ کی قوم پر کوئی عذا ب نازل ہوا ہو۔ یہ کوئی بڑی مشتئیٰ سی بات معلوم ہوتی ہے۔ تین اقوام حضرت ابرا ہیمؓ سے پہلے اور تین آپ کے بعد عذا بالی کا شکار ہوئیں اور تباہ معلوم ہوتی ہے۔ تین اقوام حضرت ابرا ہیمؓ سے پہلے اور تین آپ کے بعد عذا بالی کا شکار ہوئیں اور تباہ





و ہر باد کر دی گئیں۔حضرت ابراہیم کی قوم نے بھی آپ کی دعوت رد کی اور آپ وہاں سے ہجرت کرنے پر مجبور ہوئے 'کیکن ان کی قوم کا حشر کیا ہوا اس کا قر آن حکیم میں کوئی ذکرنہیں ہے۔ جب آپ اپنی قوم سے معاملہ کررہے تھے تو آپ نے ان کے جھوٹے معبود وں کے بارے میں فرمایا:

﴿ فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِّي إِلَّا رَبَّ الْعَلَمِيْنَ ۞ الَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِيْن ۞ ﴾

'' سن لو' پیسب میرے دشمن ہیں۔میرا دوست تو بس وہی ہے جو تمام جہانوں کا پروردگار ہے' جس نے مجھے پیدا کیا پس وہی مجھے ہدایت بھی دے گا''

انسان کو ہدایت دینا بھی اللہ تعالیٰ کی ربوبیت کا لازمی تقاضا ہے۔انسان اپنے آپ کواُس کے قدموں میں لاکر ڈال دے 'یعنی اس کے حوالے کردے' پھراسے انگلی پکڑ کرراہ مدایت پر چلا نااللہ تعالیٰ کے ذمے ہے۔حضرت ابراہیم الیکیانے مزید کہا:

''وہی ہے جو مجھے کھلاتا بھی ہے پلاتا بھی ہے۔ جب میں بیار ہوجاتا ہوں تو وہ مجھے شفا دیتا ہے۔ وہی ہے جو مجھے موت بھی دے گا پھر دوبارہ زندہ بھی کرے گا۔اوروہی ہے جس سے مجھے بڑی اُمید ہے کہ وہ قیامت کے دن میری خطاؤں سے درگز رفر مائے گا۔ (اس کے بعد ابراہیم علیہ اُنے دعا کی) اے پروردگار! مجھے حکمت عطافر ما اور صالحین کے ساتھ ملا دے۔اور بعد میں آنے والوں میں میرا ذکر خیر جاری رکھ (کہلوگ میرا نام اچھائی کے ساتھ یا دکریں) اور مجھے نعمتوں والی جنت کے وارثوں میں شامل کر دے۔اور میرے والد کو بھی معاف کر دینا' یقیناً وہ گمراہوں میں سے تھا۔ اور مجھے اُس دن رسوانہ کرنا جس دن سب اٹھائے جائیں گے''۔ (آبات 24 کے م

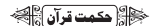
یے خلیل اللہ عالیّا کی دعا ہے۔ ہدایت بھی طلب کررہے ہیں اور خطاؤں سے معافی کے بھی طلب گار ہیں۔ اپنے آپ کوخطاؤں سے مبری نہیں سمجھ رہے ہیں۔

اس کے بعد ایک ایک رکوع میں حضرات نوح' ہود' صالح' لوط اور شعیب ﷺ کا ذکر ہے اور آخری رکوع میں محمد رسول الله عَلَيْظِ اُسے خطاب ہور ہاہے:

''اے نبی ! یہ قرآن ربّ العالمین کا نازل کردہ ہے۔اس کوروح الامین نے (ہمارے حکم ہے)
عربی مبین میں آپ کے قلب پر اتاراہے تا کہ آپ خبر دار کرنے والوں میں ہوجا کیں۔اوراس کا
ذکرا گلے حیفوں میں بھی ہے۔۔۔۔''اوراس قرآن کو (ان کے کہنے کے مطابق) شیاطین (یا جنات)
لے کر نبیس اتر ہے۔وہ نہ اس قابل ہیں اور نہ ان کے اندریہ استطاعت ہے۔ان کو قوقی کی ساعت
ہے کبی روک دیا گیا ہے۔ پس آپ اللہ کے ساتھ کسی دوسرے معبود کومت پکار نے لگنا ور نہ آپ
بھی مبتلائے عذاب کیے جانے والوں میں ہوجا کیں گے۔ آپ اپنے قریبی رشتہ داروں کو خبر دار وہ کے ایر وہ کا کررہے ہیں اپنے بازوں کو جھاکرر کھے۔اگروہ
آپ کی نافر مانی کریں تو اُن سے اعلانِ براءت فرماد یجے۔اور تو کل سیجے اُس خدا پر کہ جوزبردست







ہے ، رحم فر مانے والا ہے۔ آپ اس کی نگاہ میں ہوتے ہیں جب آپ کھڑے ہوتے ہیں رات کے وقت 'اور یہ جو آپ نمازیوں کے درمیان چلتے پھرتے ہیں۔ یقیناً وہ سب پچھ سننے والا جانے والا ہے۔ کیا میں تمہیں آگاہ کروں کہ شیاطین کن پر اُترتے ہیں؟ (یہ پاک بازلوگوں پر نہیں اترتے بیں) اترتے ہیں ہرافتر اپر وازگنا ہگار پر (جیسے کھی گندگی پپیٹھتی ہے)۔ پچھ سنے سنائی با تیں القاکر جاتے ہیں اوران میں سے اکثر جھوٹے ہوتے ہیں۔ (یہ یوگ آپ کوشا عراور قرآن کوشعر کہتے ہیں کا طالنکہ) شعراء کی پیروی کرنے والے تو اکثر بدکر دارلوگ ہوتے ہیں۔ (اس کے برعکس آپ کے پیروکار تو انتہائی باکر داراوراوصاف جمیدہ کے مالک ہیں۔) کیا تم نے شاعروں کوئییں دیکھا کہ وہ ہروادی میں سرگر داں ہوتے ہیں (اپنے کلام میں زمین و آسان کے قلابے ملاتے ہیں) اور یہ کہ جو پیروادی میں سرگر دال ہوتے ہیں (اپنے کلام میں نوبڑا تفناد ہوتا ہے)۔ سوائے ان کے جوابیان کے جوابیان کے جوابیان کے بعدلیا لائے اورانہوں نے نیک اعمال کیے اورالڈ کو کثرت سے یاد کیا اورانقام لیا بھی تو اس کے بعدلیا جب ان پڑالم کیا گیا۔ اورعنقریب ان ظالموں کو معلوم ہوجائے گا کہ آئمیں کیسی جگہ لوٹ کر جانا ہے جب ان پڑالم کیا گیا۔ اورون کس انجام سے دوچار ہوں گے۔) '' (آیا ہے 191 کے 191)

# سُورة النَّمل

سورة النمل سات رکوعوں پرمشمنل ہے۔ اس میں پہلا رکوع کیچے نظیمی مضامین پرشمنل ہے۔ آغاز حروف مقطعات ' طلبی '' سے ہور ہاہے۔ارشاد ہوتا ہے:

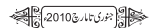
﴿ طُسَ ۗ تِلْكَ اللَّ الْقُرُانِ وَكِتَابٍ مُّبِينٍ ۞ هُدًى وَّبُشُراى لِلْمُؤْمِنِينَ۞ الَّذِيْنَ يُقِيْمُوْنَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُوْنَ الزَّكُوةَ وَهُمْ بِالْلَاخِرَةِ هُمْ يُوْقِنُوْنَ۞﴾

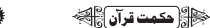
''طس۔ بیقر آن حکیم اور کتابِ مبین کی آیات ہیں۔ ہدایت اور بشارت ہے اہل ایمان کے حق میں۔وہ لوگ جونماز قائم کرتے ہیں ٔ ز کو ۃ ادا کرتے ہیں اور یبی لوگ آخرے پر یقین رکھتے ہیں ''

آ گے فرمایا کہ اس کے برعکس جولوگ آخرت پر یفین نہیں رکھتے ہم ان کے لیے ان کے اعمال دنیا میں مزین کردیتے ہیں اور پھروہ اسی راستے پر اندھا دھند چلتے رہتے ہیں۔ان کے لیے بدترین سزا ہے اور آخرت میں یہی لوگ سب سے زیادہ خسارہ پانے والوں میں سے ہوں گے۔اورا نے نبی ایم آن جو آن جو آگ کودیا جاریا ہے ایک جمیم اور علیم ہستی کے باس سے آریا ہے۔

آپ کودیا جار ہا ہے ایک حکیم اور علیم ہستی کے پاس سے آر ہاہے۔ اس کے بعد رکوع کا کچھ حصہ حضرت موسی علیقیا کے ذکر پر مشتمل ہے۔ اس ضمن میں آخری آیت بہت اہم ہے جس میں فرعون اور آل فرعون کے بارے میں فر مایا گیا:

﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَاۤ أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَّعُلُوًّا ۖ فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ





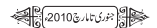
الْمُفْسِدِيْنَ ﴿

''اورانہوں نے (موسیٰ کی رسالت اوران کے مججزات کا) انکار کیاظلم اور تکبر کے مارے ٔ حالانکہ ان کے دل اس کے قائل ہو چکے تھے۔ تو دیکھ لو کہ کیاانجام ہواان مفسدوں کا!''

اگلے دورکوعوں میں حضرات داؤد وسلیمان ﷺ کا ذکر آیا ہے اورخصوصاً حضرت سلیمان اور ملکہ سباکا واقعت میان کرتا ہے۔ ان کا تذکیری پہلوخاص طور سے اُجا گر کرتا ہے۔ مثلاً حضرت سلیمان ایسیا ہوں جب اپنے شکر کے ساتھ چیونٹیوں کی ایک وادی میں پہنچ اورایک چیونٹی کرتا ہے۔ مثلاً حضرت سلیمان ایسیا جب اسپے شکر کے ساتھ چیونٹیوں کی ایک وادی میں پہنچ اورایک چیونٹی نے کہا کہ چیونٹیوا ہے اسپے سوراخوں میں گھس جاؤ' کہیں حضرت سلیمان کالشکر تمہیں کچل نہ دے' تو وہ متبسم ہوئے کہ انہوں نے چیونٹیوں کی بات کو تمجھ لیا اور فوراً بارگاہِ خداوندی میں عرض کیا کہ پروردگار مجھے توفیق عطافر ماکہ میں تیراشکرا داکر سکوں اُن انعامات پر جوتو نے مجھے اور میرے والدکوعطافر مائے اور میں نیک عمل کرسکوں کہ جن سے تو راضی ہوجائے اور این رحمت سے مجھے اسپے نیک بندوں میں شامل فر ما!

پھر جو خط حضرت سلیمان علیہ اللہ کے جانب سے ملکہ سبا کو بھیجا گیا تھا'اس کے بارے میں ملکہ اپنے در بار
میں اپنے سر داروں سے مخاطب ہو کر بتارہی ہے کہ مجھ پرایک بہت باعزت خط ڈالا گیا ہے۔ یہ خط سلیمان کی جانب سے ہے اوراس کا آغاز اللہ کے نام سے ہے جورخن ورجم ہے ۔ ملکہ سبا کے نہم کا اندازہ اُس کی اس بات سے ہوتا ہے جوائس نے اہل در بار سے کہی کہ جان لو بادشاہ جب سی بہتی میں داخل ہوتے ہیں تو اس کے اندر فساد ہر پاکرتے ہیں'اس کے نظام کو درہم ہر ہم کردیتے ہیں اور وہاں کے عزت داروں کو نیچا کر دیتے ہیں۔ یہ ایک بہت ہی اہم سیاسی ضابطہ ہے کہ جب بھی کوئی حاکم قوم محکوم قوم کو دبانے کے لیے آتی دیتے ہیں۔ یہ ایک بہت ہی اہم سیاسی ضابطہ ہے کہ جب بھی کوئی حاکم قوم محکوم قوم کو دبانے کے لیے آتی ملکہ کا تخت اٹھوالیا جو پلک جھیکئے سے پہلے آپ کے پاس پہنچ گیا۔ اس پر بھی آپ نے فوراً اپنے رب کی ملکہ کا تخت اٹھوالیا جو پلک جھیکئے سے پہلے آپ کے پاس پہنچ گیا۔ اس پر بھی آپ نے فوراً اپنے رب کی اسلوب تحریف اور مغرت صالح اور حضرت لوط پہلے کا ذکر ہوا۔ اس کے بعد کی سورتوں کے اسلوب اگے رکو عیں حضرت صالح اور حضرت لوط پہلے کا ذکر ہوا۔ اس کے بعد کی سورتوں کے اسلوب فر مائی کہ ران سب چیزوں کو دیکھے ہوئے بھی میراہِ راست پر آئے کے لیے تیار نہیں۔ ان کو مُردوں سے کے مطابق اللہ تو اخوا کی کہ گئی گئی گئی گئی گئی گئی گئی کہ ان سب چیزوں کو دیکھے ہوئے بھی میراہِ راست پر آئے کے لیے تیار نہیں ساسکے'' کی جو قیا مت کے روزان کا جوانجام ہوگا اُس کا ذکر کہا گیا۔

آخری حصہ میں رسول اللّٰه عَلَیْمُ اِسے فر ما یا گیا کہ آپ ان سے کہدد ہجیے: '' مجھے تو یہی عکم دیا گیا ہے کہ میں اس بستی ( مکہ مکرمہ) کے ربّ کی بندگی کروں جس نے اس شہر کو محتر م تشہرایا ہے اور جو ہر شے کا مالک ہے' اور مجھے عکم دیا گیا ہے کہ میں اُس کے فر ما نبر داروں میں







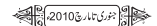
سے بن جاؤں اور بیقر آن پڑھ کرسناؤں۔ پھرجس نے ہدایت پائی تواپنے بھلے کے لیے ہدایت پائی اور جس نے گراہی اختیار کی تو اُس سے کہہ دیں کہ میں تو بس ایک خبر دار کر دینے والا ہوں۔ اور آپ ان سے کہہ دیں کہ تمام تر تعریف اللہ ہی کے لیے ہے وہ عنقریب تمہیں اپنی نشانیاں دکھائے گا اور تم آئییں بیچان لوگے۔ اور تمہار ارب اُن اعمال سے بے خبر نہیں ہے جوتم لوگ کرتے ہو'۔ (آیا تا ہے۔)

### سورة القَصَص

﴿ طُسَمٌ ﴿ تِلْكَ اللَّهُ الْكِتْبِ الْمُبِيْنِ ﴿ ﴾ " وَلِلْكَ اللَّهُ الْكُتِيْنِ ﴿ ﴾ " وَلِلْكَ اللَّهُ الْكُتِيْنِ ﴿ ﴾ " وَلَا مِنْ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

آ گے فرمایا:

'' ہم آپ کو پڑھ کر سنا رہے ہیں موسیٰ اور فرعون کے حالات حق کے ساتھ اُن لوگوں کے لیے جو ماننے والے ہیں۔ واقعہ یہ ہے کہ فرعون نے زمین میں سرشی اختیار کی تھی اور اس نے زمین میں بینے والوں کو گروہوں میں منتقہم کر دیا تھا' ایک گروہ کو اُس نے دبا کر کمز ور کر رکھا تھا' اُن کے بیٹوں کو قتل کر دیتا تھا اور عور توں کو زندہ رکھتا تھا۔ یقیناً وہ فسادیوں میں سے تھا۔ اور ہم نے یہ فیصلہ کیا کہ ہم اُن کو جو مین میں دبا دیے گئے تھے اور انہی کو ہم امامت دے کر زمین کا







وارث بنادين'۔ (آيات٣-۵)

یہ پہلو جواس سے پہلے اس طرح نہیں آیا اس سورۃ میں خاص طور پرنمایاں ہوکر آیا ہے۔ اِس دور

کے حوالے سے بھی یہ ایک اہم بات ہے۔ معاشرہ کے اندر بہ طبقاتی تقسیم غلط نظام کی وجہ سے خواہ سیاسی
اعتبار سے غلط ہویا معاشی اعتبار سے 'پیدا ہو جاتی ہے' جواس معاشرہ کی برقسمتی کا بڑا سبب بنتی ہے۔ پھر
حضرت موسیٰ کے واقعات بیان ہوئے ہیں۔ حضرت موسیٰ علیاً اِس کی پوری داستان کا بہ پہلو یہاں خاص
طور پر بیان کیا گیا ہے کہ جب آپ اپنی جان بچا کر مصر سے نظے اور پوراصحرائے سینا عبور کر کے مدین پنچے
تو وہاں وہ واقعہ پیش آیا کہ کنویں پر چروا ہے اپنے جانوروں کو پانی پلایا اور پھر درخت کے سائے میں ہیٹھ
سے دور کھڑی تھیں ۔ آپ نے آگے بڑھ کران کی بکریوں کو پانی پلایا اور پھر درخت کے سائے میں ہیٹھ
گئے ۔ وہاں آپ کی نہ تو کوئی جان بہچان تھی اور نہ ہی آپ کے پاس کوئی سرمایہ تھا' بالکل لا چاری کی کیفیت
تھی ۔ ایسے میں آپ نے نے اپنے رب سے جن الفاظ میں دعا کی وہ ہر شخص کو یا دکر لینے چا ہئیں:

﴿ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَىَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيْرٌ ﴿ ﴾

'پروردگار! تو میری جھولی میں جو خیر بھی ڈال دے میں اس کامخیاج ہوں۔''

یہ گویا ایک انسان کی احتیاج کی انہا ہے۔حضرت موسی علیاً کے حالات وواقعات بیان کرنے کے بعد پانچویں رکوع میں فرمایا کہ بیتو آپ کے رب کی رحمت ہے کہ ہم آپ کوان تمام حالات سے مطلع کررہے ہیں تا کہ آپ اُن لوگوں کو متنبہ کریں جن کے پاس آ گے سے پہلے کوئی متنبہ کرنے والانہیں آیا۔

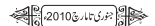
پھر چھے رکوع میں اہل کتاب میں سے ایمان لے آنے والوں کے بارے میں فرمایا کہ جن لوگوں کو ہم نے اس سے پہلے کتاب دی تھی وہ اس قر آن پر بھی ایمان لاتے ہیں۔ جیسے حضرت عبداللہ بن سلام ڈالٹیئیا ایمان لانے سے بہلے کتاب دی تھے۔ فرمایا:

''یہوہ لوگ ہیں جن کوان کی ثابت قدمی کی وجہ سے دُہرا اجردیا جائے گا۔وہ برانی کو بھلائی سے دور کرتے ہیں اور جو کچھ ہم نے ان کو دیا ہے اس میں سے خرچ کرتے ہیں۔ اور جب کوئی لغوبات سنتے ہیں تو نظر انداز کر دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہمارے لیے ہمارے عمل ہیں اور تبہارے لیے تبہارے عمل میں کوسلام ہے'ہم جاہلوں سے الجھنانہیں چاہتے۔'' (آیات ۵۵۔۵۵)

اس کے بعد بہ آیت آئی ہے:

﴿ اللَّهَ يَهُدِى مَنْ اَحْبَرْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهُدِى مَنْ يَّشَاءُ وَهُوَ اَعْلَمُ بِالْمُهُتَدِيْنَ ﴿ ﴾ ''(اے نبیؓ) آپ کے اختیار میں نہیں ہے کہ آپ جے چاہیں ہدایت دے دیں بلکہ اللہ جے چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے اور وہی ہدایت یانے والوں کوخوب جانتا ہے۔''

آ تھویں رکوع میں قارون کا ذکر آیا ہے جس کواللہ نے اتنے خزانے عطا کیے تھے کہ ان کواٹھانے







کے لیے طاقتورلوگوں کا ایک گروہ در کار ہوتا تھا۔ اگر چہ یہ بنی اسرائیل میں سے تھا'لیکن اپنی قوم کا غدار اور فرعون کے دربار میں اعلیٰ مرتبہ پر فائز تھا۔ ایک دفعہ جب وہ اتراتا ہوا باہر نکلاتو اُس سے اس کی قوم نے کہا کہ اس طرح مت اتراؤ' اللہ اترانے والوں کو پسند نہیں فرماتا۔ اور یہ جو مال اللہ نے تہمیں دے رکھا ہے اس سے آخرت کا گھر بنانے کی فکر کرواور دنیا سے بھی اپنا حصہ فراموش نہ کرو۔ اور جس طرح اللہ نے تہمار سے ساتھ احسان کرواور ملک میں فساد ہرپا کرنے کا خواہاں نہ ہواللہ مفسدوں کو پیند نہیں کرتا۔ اس پر قارون کہنے لگا کہ بیمال ودولت تو مجھے میری ذاتی ہنر مندی اور علم کی وجہ سے ملا ہے۔

اُس کے اس جواب پر اللہ تعالیٰ کا تبصرہ یہ ہے:

'' کیا اسے بیٹلم نہ تھا کہ اس سے پہلے اللہ بہت ہی قوموں کو ہلاک کر چکا ہے جواُس سے کہیں زیادہ قوت رکھی تھیں اوران کے پاس مال ودولت بھی اس سے زیادہ تھا؟ اور (جب اللہ کے عذاب کا کوڑا برستا ہے تو) مجرموں سے ان کے گنا ہوں کے بارے میں پوچھا بھی نہیں جاتا'۔ (آیت ۷۸)

بالآ خرقارون كاجوعبرت ناك انجام هوااس كا ذكر بايس الفاظ كيا كيا:

﴿ فَخَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الْأَرْضَ ۗ فَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فِئَةٍ يَّنْصُرُوْنَهُ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُنْتَصِرِيْنَ ﴿ ﴾ ﴾

'' پس ہم نے قارون اوراس کے گھر کوز مین میں دھنسا دیا۔ تو کوئی ایسی جماعت نہ تھی جواللہ کے مقاطعہ مقاطع میں اس کی مددکرتی اور نہ وہ خود ہی اس قابل تھا کہ بدلہ لے سکے۔''

آ خری رکوع کے آغاز میں بیآ بت آئی ہے:

﴿ تِلْكَ الدَّارُ الْاخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِيْنَ لَا يُرِيْدُوْنَ عُلُوًّا فِي الْاَرْضِ وَلَا فَسَادًا ﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ ﴿ ﴾ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنَ ﴿ ﴾

'' بیآ خرت کا گھر تو ہم نے ان لوگوں کے لیے مخصوص کررکھا ہے جود نیا میں نہ بڑائی جا ہتے ہیں اور نہ فساد کرنا۔اورا چھاانجام تو متقبوں ہی کے لیے ہے۔''

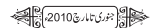
سورهٔ مبارکه کااختیام ان الفاظ پر ہوتا ہے:

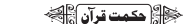
﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ اِللَّهَا اخَرَ ﴿ لَا اِللَّهَ اِلَّا هُوَ ۗ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ اِلَّا وَجُهَةٌ ۖ لَهُ الْحُكُمُ وَالَّذِهِ تُرْجَعُوْنَ۞﴾

''اوراللہ کے ساتھ کسی دوسر ہے معبود کو ہرگز نہ پکارو۔اُس کے سوااور کوئی معبود نہیں ہے۔ ہر شے فنا ہونے والی ہے سوائے اُس کی ذات کے۔اُسی کی حکومت ہے اوراُسی کی طرف تم سب کولوٹ کر جانا ہے۔''



17





# تزجمه قراك مجيد

#### مع صرفی و نحوی تشریح

افادات: حافظ احمريارم حوم ترتيب وتدوين:لطف الرحمٰن خان

سورة آل عمران (ملل)

#### آبات ۱۲۳ تا ۱۲۳

﴿ إِنْ يَنْصُرْكُمُ اللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ۚ وَإِنْ يَتَخَذُّلُكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِّنْ بَعْدِه ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ۞ وَمَا كَانَ لِنَبِيّ اَنْ يَّغُلُّ وَمَنْ يتَّغُلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ ۚ ثُمَّ تُوفَى كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتُ وَهُمُ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ اَفْمَن اتَّبَعَ رضُوَانَ اللهِ كَمَنْ بَآءَ بِسَخَطٍ مِّنَ اللهِ وَمَاولهُ جَهَنَّمُ ۗ وَبِئْسَ الْمَصِيْرُ ﴿ هُمْ دَرَجْتٌ عِنْدَ اللهِ وَاللهُ بَصِيْرٌ ، بِمَا يَعْمَلُوْنَ ﴿

#### <u>خ ذ ل</u>

\_\_\_\_\_ خَذَلَ (ن) خَذْلًا :ساتھ چھوڑ دینا' حمایت ترک کرنا' آیت زیرمطالعہ۔

مَخْذُونٌ (اسم المفعول): حمايت جيورًا بوا بي بس ﴿ فَتَقْعُدَ مَذْمُوْمًا مَّخْذُولًا ﴿ ﴿ ﴾ مَخْدُولًا

(بنی اسراء یل) '' نیتجاً تو بیٹے گا مذمت کیا ہوا' ہے بس کیا ہوا۔''

خَدُولٌ (فَعُولٌ کے وزن برمبالغه): انتہائی نازک وقت برساتھ چھوڑنے والا عین وقت بردغا ویے والا \_ ﴿ وَكَانَ الشَّيْطُنُ لِلْإِنْسَان خَدُولًا ﴿ وَالْفِرقان ) ' اورشیطان ہے انسان کے لیے انتہائی دغاباز\_''







<u>غ ل ل</u>

غَلَّ (ن) غَلَّا: (١) حِسانا (٢) طوق بهنانا (٣) باندهنا - ﴿ غُلَّتُ ٱ يُدِيْهِمُ وَلُعِنُوا بِمَا **قَالُوْ**امُ﴾ (المائدة: ٤ ٦)'' **باند ھے گئے ان کے ہاتھ اس کےسبب سے جوانہوں نے کہا۔''** 

مَغْلُولَةٌ (اسم المفعول) : بندها موار ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ ١٠ (المائدة: ٤٠) (اور کہا یہودیوں نے اللہ کا ہاتھ بندھا ہواہے۔''

غُلُّ ( فعل امر ): توطوق يهنا ' تو بانده\_ ﴿ خُدُوهُ فَغُلُّوهُ ﴾ (الحاقة) ' ' تم لوگ پکڑواس كو پھر طوق يهناؤاس كو-''

غَلُّ جَ أَغُلَالٌ (اسم وَات) : طوق \_ ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِي آغُنَاقِهِمْ أَغُلَّاكُ ﴿ لِيسَ: ٨) ' بِشك بم نے بنائے ان کی گر دنوں میں کچھ طوق۔''

غَلَّ (ض) غِلَّا : دل میں کینہ یا کدورت ہونا۔

غِلٌّ (اسم ذات): كينهُ كدورت \_ ﴿ وَلَا تَجْعَلْ فِنْ قُلُوْبِنَا غِلًّا لِلَّذِيْنَ امَنُوا ﴾ (الحشر: ١٠) ''اورتومت بناہمارے دلوں میں کوئی کدورت ان لوگوں کے لیے جوایمان لائے۔''

#### س خ ط

سَخِط (س) سَخُطًا: عصر كرنا ناراض مونا \_ ﴿ لَبَنْسَ مَا قَدَّمَتُ لَهُمْ أَنْفُسُهُمْ أَنْ سَخِطَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾ (المائدة: ٨)'' كتنابرا ہےوہ جوآ گے بھیجا ہینے لیےخودانہوں نے کہ غصہ کرےاللہ ان بر۔'' سَخُطٌ (اسم ذات) :غصهٔ ناراضگی - آیت زیرمطالعه۔

ٱسْخَطَ (افعال) السُخَاطُّا :كسي كوغصه دلانا الناراض كرنا ﴿ ذَلِكَ بِٱللَّهِمُ النَّبِعُوا مَا ٱسْخَطَ اللّٰہَ ﴾ (محمد: ۲۸)'' بہاس سب سے کہانہوں نے پیروی کی اس کی جوغصہ دلائے اللّٰدکو۔''

تركيب:''فَلا غَالِبَ'' يرلائِ نَفي جنس ہے۔''اَنْ يَتَغُلَّ '' كامفعول محذوف ہے جو كه' نشَيْئًا '' ہوسكتا ہے۔''تُوَفِّی''واحدموَنث غائب کا مجہولی صیغہ ہے اور''مُحُلُّ نَفْسِ ''اس کا نائب الفاعل ہے اس لیے ۔ ''رکُگُ ''مرفوع ہے۔''ماُوایہ'''مبتداَاور' جَهَنَّهُ''اس کی خبر ہے۔ اُ

**ترجمه:** إِنُ :اگر ید و دفو و پنصر کم : مددکریتهماری اللهُ : الله فَلاَ غَالِبَ: تُو كُونَى بَهِي غلبه يانے والأنهيس ب وَإِنَّ : اوراكر لَكُمْ :تم لوگوں پر فَمَنْ ذَا الَّذِي : تُو كُون ہے وہ جو يَّخُذُلُكُمْ: وه ساتھ حِيموڑ دے تمہارا مِّنْ بَعْدِه :اس كے بعد ید و وقو د پینصر کم: مدد کرے گاتمہاری







فَلْيَتُوَكُّلِ : حِيامِيكِ كَهْ تُوكُّل كري وَعَلَى اللَّهِ : اور الله يربى وَ مَا كَانَ : اور نہيں ہے الْمُوْمِنُونَ : مؤمن لوگ اَنْ يَعْلَ : كهوه چھيائے ( پچھبھی) لِنَبِتِي :کسی نبی کے لیے يَّغْلُلُ : حِصالِے گا بمًا :اس كوجو یاُت : تووہ لائے گا يُوْمَ الْقِيلَمَةِ : قيامت كون غَلَّ :اس نے چھیایا تُوَفِّي : يورا يورا ديا جائے گا كُلُّ نَفْسِ : هرنفس كو وَهُمْ : اوروه كسبتُ :اس نے كمايا لاَ يُظْلَمُونَ ظَلَم نه كِي جائيں گ أَفَمَنِ : تَوْ كَياوه جس نے رِضُوانَ اللهِ : الله كارضاك تَكُمَنُ :اس كى ما نندہے جو مَآءَ : لوٹا مِّنَ اللهِ :الله( كي طرف) ہے ہے بسخط :ایک ایسے غصے کے ساتھ جو جَهُنَّمُ : جَهُمْ ہِ وَ مَا واللهُ : اوراس كي منزل الْمَصِيرُ : لوٹنے کی جگه (وه) وَبِئْسَ : اوركتنی بری ہے دَرَ جِكَّ: درجات ہیں ہُ: ہُم :ان کے(لیے) عِنْدَ اللّهِ : الله كياس وَ اللَّهُ : اورالله بَصِيرٌ : در کیفے والا ہے بمًا :اس كوجو يَعْمَلُوْنَ: بيلوگ كرتے ہيں

نوت : ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيّ أَنْ يَتَعُلَّ ﴾ كشانِ نزول كضمن ميں كيھ مفسرين نے أس روايت كا ذكركيا ہے جس میں جنگ بدر کے مال غنیمت میں سے ایک جا در کے گم ہوجانے کا ذکر ہے۔لیکن یہاں جنگ اُحد کے واقعات پر تبھرہ ہور ہاہے۔اس لیےاس بات کوذبہن قبول نہیں کرتا۔البتہ اس کے شان نزول میں تفہیم القرآن میں جس روایت کا ذکر ہے وہ زیادہ قرین قیاس ہے۔

جنگ ختم ہونے کے بعد نبی مُثَالِثَیْخِ مدینہ واپس تشریف لائے تو آ پ نے تیرانداز وں کو ہلا کران سے ا تھم عدولی کی وجہ دریافت فر مائی ۔ان لوگوں نے جواب میں کچھ عذر پیش کیے جونہایت کمزور تھے۔اس پر آ يُّ نے ارشا دفر مایا: ((بَلْ ظَنَنْتُمْ أَنَّا نَغُلُّ وَلَا نَفْسِمُ لَكُمْ)) بلكةتم لوگوں نے گمان کیا كہ میں چھیاؤں گا اورتقسیم نہیں کروں گاتم لوگوں میں یعنی مال غنیمت''۔اس پر بیآیت نازل ہوئی۔







وَ مَنْ : اور جوكو ئي

اتنبع : پیروی کی

ثم : پھر

#### آبات ۱۲۳ ـ ۱۲۵

﴿ لَقَدُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنْفُسِهِمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ الْيَهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتابَ وَالْحِكْمَةَ ۚ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَللٍ مُّبينِ اَولَمَّا آصابَتْكُمْ مُّصِيبَةٌ قَدْ اَصَبْتُمْ مِّثْلَيْهَالا قُلْتُمْ اللهي هٰذَالِ قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ ل إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴿

تركيب: 'دَيْنُوْا' يُزِيِّحْيْ' 'اور' 'يُعِلِّمُ' 'كَ صَمير فاعلى' رَسُوْلًا ''كے ليے بين جبكه 'اليته' سي ضمير ''اللَّهُ'' كے ليے ہے۔' إِنْ كَانُوْا' كا' إِنْ ''خفقه ہے۔' أَصَبِتُمْ' كامفعول' مِثْلَيْها'' ہے۔ بيدراصل ''مِثْلَین''تھا۔مضاف ہونے کی وجہ سےنونِ اعرائی گراہوا ہے اور'' تھا'' کی ضمیر' مُصِیْبہُ '' کے لیے ہے۔

#### ترجمه:

اللهُ: الله ن لَقَدُ مَنَّ : احسان کیاہے اِذُ :جب عَلَى الْمُوْمِنِيْنَ :مؤمنول پر فِيْهِمْ : ان ميں بَعَثَ :اس نے بھیجا رَ مُسُولًا : ايك رسول مِّنُ أَنْفُسِهِمُ : ان كا پنول ميں سے يَتْلُوْا عَلَيْهِمْ : وه يرُّ ه كرسنا تا ہےان كو اليلته :اس كى آيات و يعلمهم: اوروه تعليم ديتا ہےان کو ويزيِّيهم :اوروه تزكيه كرتا ہےان كا وَ الْحِكْمَةَ : اورحكمت كي الْكتاب: كتابكي مِنْ قَبْلُ: اس سے بہلے وَإِنْ كَانُوْا :اوربِشك وه تھے لَفِيْ ضَلَلٍ مُّبِينِ:لازماًا يَكُ كُلِي مُرابى مِين أوَلَمَّآ: توكياجب أَصَابَتُكُمُ : آبَيْنِي تَم كُو م در ق مصبه : کوئی مصیت قَدْ أَصَبْتُمْ: (حالانكه) تم لوك يَهْجَا حِكِهُ و مِنْ لَيْهَا: اس (مصيبت) سے دوگنا و دور قُلْتُم : ( تو )تم لوگوں نے کہا آنی هذَا: به کهال سے ہے قل: آپ کہہ دیجیے مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ: تمہارے اپنے پاس اِنَّ اللّهُ: یقیناً اللّه قُلْ: آپ كهه ديجي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ: ہرچیزیر

قَدِيرٌ : قدرت ركھنے والا ہے







#### آیات۲۲۱\_۲۲۱

﴿ وَمَاۤ اَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعٰنِ فَبِاذْنِ اللهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿ وَلِيَعْلَمَ اللَّهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿ وَلِيَعْلَمَ اللَّهِ اللَّهِ اَوِ ادْفَعُوا ۗ قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ قِتَالاً لَا قَالُوا وَقَيْلُ لَهُمْ لِلْكُوا فَقُولُونَ بِاَفُواهِهِمْ مَّا لَيْسَ فِي لَا تَبْعُنْكُمْ ۗ هُمْ لِلْكُفُرِ يَوْمَئِذِ اَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلْإِيْمَانِ ۚ يَقُولُونَ بِاَفُواهِهِمْ مَّا لَيْسَ فِي لَا يَكُنَّمُونَ ﴾ قَلُوبِهِمْ وَاللّٰهُ اَعْلَمُ بِمَا يَكُتّمُونَ ﴾ قَلُوبِهِمْ وَاللّٰهُ اَعْلَمُ بِمَا يَكُتّمُونَ ﴾

#### ترجمه:

أَصَابَكُمْ: آئينِي تم لوگول كو وَ مَا : اور جو الْتَقَى: آمنيسامني بوئيس يَوْهُ :ال دن (جب) فَيِاذُنِ اللَّهِ: تو(وه)اللَّه كي اجازت سے ہے۔ الُجَمُعٰن : دوجماعتيں الْمُوْمِنينَ :ايمان لانے والوں كو وَلِيَعْلَمُ : اورتاكه وه جان لے الَّذَيْنَ :ان لوَّكُول كوجنہوں نے وَلِيَعْلَمُ : اورتا كهوه حان لے وَقَيْلَ : اوركها كيا نَافَقُواْ : نَفاقَ كَيا تَعَالَوْا : ثم لوَّكَ آ وَ لَهُمْ :ان سے فِيْ سَبِيْلِ اللهِ : الله كل راه ميس قَاتِلُوْ١ : قَالَ كرو قَالُوْ١ : انهوں نے کہا أو ادْفَعُوْا : بإدفاع كرو قتَالاً : قال كو لَوْ نَعْلَمُ :اگرہم حانتے لاَّتَبَعْنَاكُمْ: توہم ضرور پیروی كرتے تمہاری هُمْ: وہ لوگ لِلْكُفُر: كَفْرك يَوْمَئِذِ :اس دن







مِنْهُمْ لِلْإِيْمَانِ : اینے لیے ایمان کی بنسبت بِأَفُواهِهِمُ : آپينمونهول سے كَيْسَ بَهِيں ہے وَ اللُّهُ : اورالله بمًا :اس كوجو

اَقُوَبُ : زيادہ قريب تھے يَقُولُونَ : وه لوگ كہتے ہيں مّا: وهُ جو فِي قُلُو بهم :ان كے دلوں میں أَعْلَمُ : زياده جانتاب ر دوو و . یکتمون: وہلوگ چھیاتے ہیں

نوك: "كُو نَعْلَمُ قِتَالاً لاّ تَبَعْناكُمْ"، يمنافقين كاقول تقااورانهون ني يدذ ومعانى بات كي تقي جس ك کئی معانی ہو سکتے ہیں مثلاً: (۱) لڑائی ہوتی نظر نہیں آتی۔اگر ہمیں معلوم ہوتا کہ لڑائی ہونے والی ہے تو ضرورتمہارے ساتھ چلتے۔ (۲) پیکوئی مقابلہ ہے کہ ایک طرف تین ہزار کالشکر اور دوسری طرف صرف ا یک ہزار بے سروسامان آ دمی۔ بہاڑائی تونہیں ہے تحض اپنے آپ کو ہلاکت میں ڈالنا ہے۔ (۳) مدینہ میں رہ کر جنگ کرنے کا ہمارامشورہ نہیں مانا گیا۔اس کا مطلب پیرہے کہ جنگ کے فنون اور قواعد سے ہم واقف نہیں ہیں۔اگرواقف ہوتے تو ضرورساتھ دیتے۔(ترجمہ شُخ الہندٌ)

#### آبات ۱۲۸\_۱۱۱

﴿ الَّذِينَ قَالُوا لِلاخُوانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ اَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ۖ قُلُ فَادْرَءُ وَا عَنْ اَنْفُسِكُمُ الْمَوْتَ اِنْ كُنْتُمْ صَدِقِيْنَ، وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ قُتِلُوْا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ اَمُوَاتًا ۖ بَلُ آخْيَآءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴿ فَرِحِيْنَ بِمَآ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ ۗ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِيْنَ لَمُ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِّنْ خَلْفِهِمْ الَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللهِ وَفَضْل لا وَّأَنَّ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿

#### <u>ل ح ق</u>

لَحِقَ (س) لَحْقًا :كسى سے جڑ جانا مل جانا۔ آيت زير مطالعه۔

الْحَقَ (افعال) اِلْحَاقًا :كسى كوكسى سے ملادينا۔ ﴿ أَرُونِنِي الَّذِينَ الْحَقْتُمُ بِهِ ﴾ (سبا:٢٧) "تم لوگ دکھا وُ مجھےان لوگوں کو جن کوتم لوگوں نے ملایاس کے ساتھ۔''

الْحِقُ ( فعل امر ): توجورُ وَ لَ تو ملا و \_ \_ ﴿ فَاطِرَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ اللَّهُ اللَّهُ أَيَا وَ الْاحِرَةِ ۚ تَوَفَّنِيْ مُسْلِمًا وَّٱلْحِقْنِيْ بِالصَّلِحِيْنَ ﴿ ﴾ (يوسف) ''اے پيدا کرنے والے آسانوں اور ز مین کے 'تو میرا کارساز ہے دنیا میں اور آخرت میں 'تو وفات دے مجھ کومسلمان ہوتے ہوئے اور تو ملا







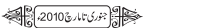
#### دے مجھ کوصالحین کے ساتھ۔''

تركیب: ''وقَعَدُوْا''كا ''وَاوْ''حالیه ہے اور یہ ُ قَالَوْا'' كی ضمیر فاعلی ''هُمُ ''كا حال ہے' ''اِخُوانِهِمُ''كا حال نہیں ہے۔''آطاعُوْا''كی ضمیر فاعلی 'اِخُوانِهِمْ''كے لیے ہے۔''لا تَحْسَبَنَّ''كا مفعول اوّل''آلَّذِیْنَ قُیلُوْا'' ہے اور'آمُواتاً''مفعول ثانی ہے۔''آخیاءٌ''خبر ہے اور اس كا مبتدا ''هُمُ'' محذوف ہے۔''آمُواتاً''اور''آخیاءٌ''جع ہیں'لیکن اردومحاور ہے كی وجہ سے ان كا ترجمہ واحد میں ہوگا۔ ''فوِجِیْنَ''حال ہونے كی وجہ سے حالت نصب میں ہے۔''آلا''عطف ہے''بِاللَّذِیْنَ''كے حمفِ جار 'بالَّذِیْنَ''كے حمفِ جار ''بان لا''ہے۔''خَوْفٌ''مبتدا كرہ ہے اور اس كی خبر محذوف ہے۔ ''بِ ''بر لیخی بیدر اصل' بِان لا''ہے۔''خَوْفٌ''مبتدا كرہ ہے اور اس كی خبر محذوف ہے۔

#### ترجمه:

اللَّذِيْنَ: وه لوگ جنهوں نے قَالُوْ ا : كها لِلْاخُوانِهِمْ: اپنے بھائیوں کے لیے وَ :اس حال میں کہ لَوْ :اكر قَعَدُوْا: وه (خود) بيرهر ب مَا قُتِلُوْ ا: تووه لله يحجات اَطَاعُو ْ نَا : و ه لوگ اطاعت کرتے ہماری ور قُل : آپ کهه دیجیے فَادُرَءُ وْ١ : تُوتَم لُوكَ ہِٹالُو ۔ عَنْ اَنْفُسِکُمُ: اینی جانوں سے الْمَوْتَ :موت كو ان کنتم :اگرتم لوگ ہو صلدقين : سيح كهنے والے اللَّذِيْنَ :ان لوگوں كوجو وَلاَ تَحْسَبَنَّ : اورتو مركز كمان مت كر فِيْ سَبِيْلِ اللهِ :الله كى راه يس ءُ ءُ ، قُتِلُوْا : لَل كِي كَيْ بَلُ : بلكه َ أَمُو اتًّا :مرده عِنْدَ رَبِيهِمْ : اپندرب ك پاس آخيآءٌ : (وه) زنده بين ود يرزَقُونَ :ان لوگوں كورزق دياجا تاہے فَو حِیْنَ: اس حال میں کہ بہت ہی خوش ہیں اتلهُمُّ : دياان کو بما :اسسے جو مِنْ فَضْلِهِ : این فضل سے اللَّهُ: الله ني وَ يَسْتَبْشِرُ وْنَ : اوروه لوگ خوشى مناتے ہیں ۔ بالَّذِینَ : ان لوگوں کی جو لَمْ يَلْحَقُوا : (ابھی) نہیں جڑے بهم :ان سے اَلاَّ خَوْفٌ : (اور به که )کوئی خوف نہیں ہے مِّنْ خَلْفِهِمْ :ان کے پیچیے (رہ جانے وَ لَا هُمْ : اور نه ہی وہ لوگ والول میں )سے عَكَيْهِمُ :ان ير

(باقی صفحہ 52 پر)





#### بقيه: ترجمة قرآن مجيد

نوٹ: آیت ۱۲۹ میں شہداء کی فضیلت ہے بیان کی گئی ہے کہ وہ مرے نہیں بلکہ زندہ ہیں۔جبکہ بظاہران کا مرنا اور قبر میں فن ہونا مشاہدا ورخسوس ہے۔ پھر قر آن مجید میں ان کومُردہ نہ کہنے اور نہ سجھنے کی جو ہدایات آئی ہیں ان کا کیا مطلب ہے۔ اگر کہا جائے کہ حیات برزخی مراد ہے' تو وہ ہرمؤمن و کا فرکو حاصل ہے۔ پھر شہداء کی کیا خصوصیت ہوئی ؟ اس آیت میں اس کا بیہ جواب دیا گیا کہ وہ اپنے رب کے پاس زندہ ہیں اور ان کورزق دیا جا تا ہے اور رزق زندہ آ دمی کو ملاکرتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ اس دنیا سے منتقل ہوتے ہی شہداء کے لیے جنت کا رزق جاری ہو جاتا ہے اور ایک خاص قتم کی زندگی ان کومل جاتی ہے جو عام مُردوں سے متاز حثیت کی ہے۔ وہ زندگی کیسی ہے؟ اس کی حقیقت اللہ تعالیٰ کے علاوہ نہ کوئی جان سکتا ہے اور نہ ہی جانے کی ضرورت ہے۔ (معارف القرآن)

# AND THE PROPERTY.

شرک کی حقیقت ، اقسام اور دور حاضر کے شرک سے واقفیت کے لیے مطالعہ سیجیئے شرک سے واقفیت کے لیے مطالعہ سیجیئے شفیقت واقسا کی مشرک مقبقت واقسا کی مشرک تبت اثامت مام: 50رد پے، خاص: 90رد پ دائى جور كالى الفرآن كاشهرة آقات دورة ترجمه قرآن اب كالي هل بين بعنوان بيران الفراآن صدائل بورة الغاني برورة البقرة من تعارف قرآن صفات: 520 و ي

لهان كافوىادونرى قائدان كالله خاندان ولا بالمي تلل البيخ موضوع برلا الفي تحقيق والرى تصنيف معني في اليمان الثاحث فاص 120رد ب

ایک مسلمان کی انفراد ک اوراجهای دشددار یال کون کون کا بین؟ وینی فر اکفن کا جا مع تصور دینی فرانس کا جا مع تصور اثناعت خاص 25رد پر، عام 15رد پ بعثة انبياء كااساي مقعد بعثة عمري كا تمامي وهميلي شان المرم من المرافظ كم مقصد بعث الرم من المرافظ كم مقصد بعث الثاعث خاص 40روبي، عام 30روب

اُمت شیل کے لیے مداکاتی لائحر ممل اور نمی عن المنکری تصوصی ایمیت مجلد 100 روپ، فیرمجلد 45روپ قربانی حماری معاشرتی دیم ہے یادیش فریضر؟ عبداللوی اور فلسفیر قربانی اشاعت فاص 25روپ، عام 15روپ سورة العصر كى روشنى ميں ( آونجات ارامت فاص 45رد پے، عام 30رد پ

برطقیم پاک دہندیں اسلام کے افتلائی کرکی تجدیدو میل اوراس سے انحراف کی رامیں اوراس سے انحراف کی رامیں اعلیٰ ایڈیشن 50روپ تحریک پاکستان کا تاریخی دسیای پیل منظر، اسلامیان پاکستان کا تبذیق دشاخی پیل منظر اسکلام اور پاکستان اسکلام اور پاکستان اشاعت فاص 60 دد پ، عام 35 دد پ

پاکستان اور ملت اسلامید کے حال اور منتقبل کے تاکا خور میں <u>کھے مرد</u> کا انگیز اخباری کا کموں کا مجموعہ کا انگیز اخباری کا کموں کے انگیز اخباری کا محدومہ کی منتاز مرکب کے مسئوات: 130 منتاز مرکب کے مسئوات: 130 دویے

ڈاکٹر معاحب کے دوخطبات کا مجموعہ اسل م میل فورن کا مقام اسل میں 80روٹ کا مقام اشاعت خاص 80روپے، عام 50روپے سابندادر موجوده مسلمان أمتول كامامنى عمال اور خبل ادر سلمانان بإكتان ك ضومى دمة دارى اشاحت خاص 100 روپ

دموسدرجی الی القرآن کی اساسی اور خبول ما ادستادید جس کا اظریزی جربی فاری اور مندی ش ترجمه موجانب مسلمانو ک پرفران مجید کے حقوق مسلمانو ک پرفران مجید کے حقوق اشامت وقاص 40ردب، عام 20ردب

كتبه خدام القرآن 36-ك، الألاثان الاهور

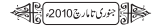
فون: 042-35869501-3<sup>ئ</sup>يكىن: 042-35869501-3 email: maktaba@tanzeem.org مفصل فهرست طلب شیجیے:

# رسول الله صلَّاللَّهُ عِنْ مُ كَالِيمًا مُعْدِينًا لَيْ يَحْدَينِ

#### مدرس: پر و فیسرمحمد یونس جنجو عه

عَنِ آبِي ذَرِّ هَ قَالَ: اَمَرَنِي خَلِيلِي عَلَيْهِ بِسَبْعِ 'اَمَرَنِي بِحُبِّ الْمَسَاكِيْنِ وَاللَّنْ فَي مِنْهُمْ وَالمَرَنِي اَنْ الْفُولَ الْفُلُو اللهِ مَنْ هُو وُونِي وَلَا انْظُو اللي مَنْ هُو قَوْقِي ' وَاَمَرَنِي اَنْ الْفُولَ الْسَلْمُ الْحَقِي وَانْ الدَّحِمِ وَإِنْ اَنْظُر الليهِ مَنْ هُو قَوْقِي ' وَاَمَرَنِي اَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ لَوْمَةَ لَائِمٍ وَاَمَرَنِي اَنْ الْكُولُ مِنْ اللهِ لَوْمَةَ لَائِمٍ وَالْمَرَنِي اَنْ الْكُولُ مِنْ اللهِ لَوْمَةَ لَائِمٍ وَالْمَرَنِي اَنْ الْكُولُ مِنْ اللهِ لَوْمَةَ لَائِمٍ وَالْمَرَنِي اَنْ الْكُولُ مِنْ اللهِ اللّهِ لَوْمَةَ لَائِمٍ وَالْمَرَنِي اللهِ وَالْمَرَنِي اللهِ وَالْمَدِي اللهِ وَالْمَدَى اللهِ لَوْمَةَ لَائِمٍ وَالْمَرَنِي اللهِ وَالْمَدَى اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ الل

حضرت ابوذ رغفاری واللين الله من الله الله من الله من







رسول الدُّوَكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللللِّلْمُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ الللللللِّلْمُ الللِ

دوسری بات جواللہ کے رسول گا گائی نے ارشاد فرمائی وہ یہ ہے کہ میں اُن لوگوں پر نظر رکھوں جو مجھ سے خورجہ میں ہیں 'یعنی جن کے پاس وُ نیوی زندگی کا سامان مجھ سے کم ہے اوران پر نظر نہ کروں جن کی مالی حالت مجھ سے آجھی ہے ۔ خاہر ہے کہ اگر آ دی اپنے سے کمتر حیثیت کے لوگوں کو دیھے گا تو اُس میں شکر کے جذبات پیدا ہوں گے۔ رسول اللہ گا گئی آئے نے اپنے سے زیادہ مالدار لوگوں کی طرف دیکھنے سے منع کیا ہو گئی احساس کمتری پیدا ہوگا اور موجود نعتوں پر شکر گزاری کی ہو قبتی سکون اوراطمینان کوغارت کردے گی۔ مزید کے حصول تو فیق نہ ہوگی بلکہ کثرت کی خواہش پیدا ہوگی جو ذبنی سکون اوراطمینان کوغارت کردے گی۔ مزید کے حصول میں لگ کر بندہ نا جائز ذرائع اوروسائل کی طرف لیت ہے۔ یبوی بچوں کی طرف سے سہولیات کے مطالبات پروہ سوچوں میں گم رہنے لگتا ہے اور آسانی کے ساتھ شیطان کے دھو کے میں آ کر حصول دولت کے نا جائز طریقوں میں مون نامکن نہیں رہتا۔ اس ساری برائی کا تدارک یہ ہے کہ انسان راضی برضائے وہ بات ہو۔ اس کا واپس مڑنا ممکن نہیں رہتا۔ اس ساری برائی کا تدارک یہ ہے کہ انسان راضی برضائے رہ بو۔ جنہ جنہ اس طرح الوگی میں آ گے بڑھتے وہ اس مقام پر پہنے جاتا ہے کہ میں اس کا حضرت ابوذر رہائی کے ہتے ہیں تیسری بات جو آپ گا گئی آغے نے جمے ارشاد فر مائی وہ یہ ہے کہ میں اپنے حضرت ابوذر رہائی کے ہتے ہیں تیسری بات جو آپ گا گئی آغے نے جے ارشاد فر مائی وہ یہ ہے کہ میں اپنے حضرت ابوذر رہائی کے ساتھ صلے جو گر کررکھوں اگر جو وہ مجھ سے حضرت ابوذر رہائی کی تعربی کی میں تھ تعلق جو گر کررکھوں اگر جو وہ مجھ سے اللے قرابت کے ساتھ صلے جو گر کررکھوں اگر جو وہ مجھ سے اللے قرابت کے ساتھ صلے کہ کی تعرب کی کہ میں اگر جو وہ مجھ سے اللے قرابت کے ساتھ صلے کو گھر کی کو دو مجھ سے اللے قرابت کے ساتھ صلے کہ کی کہ میں اگر جو وہ مجھ سے اللے قراب کے ساتھ صلے کو گر کررکھوں اگر جو وہ مجھ سے اللے قراب کے ساتھ صلے کہ میں اگر جو وہ مجھ سے اللے قراب کی ساتھ صلے کہ میں اگر جو دو مجھ سے اللے قراب کی ساتھ صلے کہ میں اگر کو دو مجھ سے دور کر بات کے ساتھ کی کو ساتھ کی کو کی ساتھ کی کو کر کی کو دور کو کی ساتھ کی کو کر کر کو کر کو کو کو کر کر کو کر کر کر کو کر کر کو کر کر کو کر کر کر کر کو

ناطەتو ژىپ ـ عام طورېررشتە داروں مىںشكررنجياں پيدا ہو جاتى ہيں جوطول بكڑليں تو عداوت تك پہنچ جاتى

جورى تامار چ2010ء كالم





ہیں۔ حالانکہ اپنے عزیز وا قارب کی کمزوریوں اور کوتا ہیوں کونظر انداز کر کے قرابت داری کے تعلق کو قائم رکھنا ضروری ہے۔ رشتہ داری کا تعلق خدا کا پیدا کر دہ ہے'اس کو کمزور کرنے کی بجائے مضبوط کرنا چاہیے۔ قرآن مجید میں بار بارصلہ رحمی کی تلقین کی گئی ہے اور حدیث میں تو یہاں تک آتا ہے کہ اگر عزیز وا قارب اچھا سلوک نہ بھی کریں تو بھی ان کے ساتھ حسنِ سلوک کا معاملہ کرنا چاہیے۔ رسول الله ظُالِیّنَیْم نے فرمایا ہے کہ قطع رحمی کرنے والا یعنی قر بھی رشتہ داروں کے ساتھ تعلق تو ٹرنے والا جنت میں داخل نہیں ہوگا۔ جو شخص قرابت داروں کے ساتھ تعلق تو ٹرنے والا جنت میں داخل نہیں ہوگا۔ جو شخص قرابت داروں کے ساتھ تعلق تو ٹرتا ہے گویا وہ خدائی فیصلے کوتسلیم نہ کرنے کا مرتکب ہوتا ہے۔ عزیز و قرابت داروں کے ساتھ تعلقات تو ٹرتا ہے گویا وہ خدائی فیصلے کوتسلیم نہ کرنے کا مرتکب ہوتا ہے۔ اس طرح فریب اور نہ ان کو حقارت کی نظر سے دیکھنے کی بجائے اُن کی مدد کرنی چاہیے۔ اس طرح غریب اور نہ اُن کی مدد کرنی جائے اُن کی مدائی بیوں کا سوال کریں۔ لیے زوال نعت کی تمنا کریں با کہ اللہ تعالی سے اپنے لیے دین و دنیا کی بھلا ہیوں کا سوال کریں۔

حضرت ابوذر طائی وہ بہتے ہیں پانچویں بات جو مجھے نبی مکرم مُٹائیڈ آنے ارشاد فرمائی وہ بہہ کہ میں ہر موقع پر حق بات کہوں اگرچہ وہ لوگوں کوکڑوی گئے۔ لوگوں کوتو وہ بات پسند آتی ہے جوان کے مزاج اورخواہش کے مطابق ہو۔ بھی بات جب خواہش سے ٹکرائے گی تو ناپسند گئے گی مگرایک مسلمان بندے کو حق گوئی ہی زیب دیتی ہے۔ لوگوں کوخوش کرنے کی خاطر حق کو چھپانا اور گئی لیٹی با تیں کرنا گناہ کا کام ہے مصاف گوئی مردانِ حق کا شیوہ ہے۔ آپ مُٹائٹیڈ اللہ مالیڈ نے فرمایا:'' جا برسلطان کے سامنے کلمہُ حق کہنا سب سے بڑا جہاد ہے'۔ حضرت ابوذر طائٹیڈ نے رسول اللہ مُٹائٹیڈ کم کی اس بات پریہاں تک عمل کیا کہ آپ نے اُن کے جہاد ہے'۔ حضرت ابوذر طائٹیڈ نے رسول اللہ مُٹائٹیڈ کم کی اس بات پریہاں تک عمل کیا کہ آپ نے اُن کے

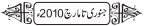


متعلق فرمایا: '' آسمان کسی ایسے شخص پرسا بیگن نہیں ہوااور زمین نے کسی ایسے شخص کو کندھوں پرنہیں اٹھایا جو ابوذر سے نوادہ تھی زبان رکھتا ہو'۔ امیر معاویلے شام کے گورنر سے وہ اپنامحل تغییر کروار ہے تھے حضرت ابوذر ٹنے دیکھا توامیر معاویلے سے مخاطب ہوکر کہا: ''اگراس محل کی تغییر اللہ کے مال سے ہورہی ہے تو خیانت ہے اورا گراس پر اپنامال خرج کررہے ہوتو بیاسراف ہے''۔

حضرت ابوذر طالتی کہتے ہیں رسول اللّه مُنالیّا کیا گئے جھے چھٹا تھم یہ دیا کہ میں کسی ملامت کرنے والے کی ملامت سے نہ ڈروں ۔ یعنی دنیا والے اگر چہ مجھے براکہیں لیکن میں وہی کہوں اور وہی کروں جواللّہ کا تھم ہوا ورجس سے اللّہ راضی ہوا ورکسی کے برا بھلا کہنے کی مطلق پروا نہ کروں ۔ اسی طرزِعمل کو ثابت قدمی اور یا مردی کہتے ہیں ۔ حضرت ابوذر طالتی اس معاملے میں انتہائی دلیراور بے باک تھے۔

حضرت ابوذ ر طالفيُّ کہتے ہیں آخری بات جس کا آپ مَلْ لَيْنَا اَبِ اسْموقع پر مجھے تھم دیاوہ پیتھی کہ میں كثرت سے كلمه ' لَا حَوْلَ وَلَا قُوْقَ إِلاَّ بِاللَّهِ '' بِرْ هتار ہوں' كيونكه بەكلمەاس خزانے ہے آياہے جوعرش کے نیچے ہےاور یہوہ خزانہ ہے جہاں تک کسی کی دسترسنہیں ۔ یہاں کی متاع بے بہااللہ تعالیٰ جن بندوں کو چا ہتا ہے عطا کرتا ہے۔اس کلمے کامفہوم یہ ہے کہ گنا ہوں سے بچنے اور نیکی کرنے کی قوت بس اللہ ہی کی تو فیق سے بندےکوملتی ہے۔ یعنی اگراللہ کافضل اوراس کی تو فیق شامل حال نہ ہوتو بندہ نہ تو گناہ سے پچ سکتا ہے اور نہ ہی نیک اعمال کرسکتا ہے ۔اگر اس حقیقت پر نظر رہے تو ہندہ ہروقت اللہ تعالیٰ کے سامنے دست بدعا رہے گا اور اُس سے تو فیق اورفضل مانگتا رہے گا تا کہ برائی سے پچ سکے اور نیکی کر سکے۔اس کلمے کا مطلب سمجھ کراس کا ورد کرنے والا نیکی کرنے کواپنا کمال نہیں سمجھے گا بلکہ اللہ تعالیٰ کاشکر گزار ہوگا جس نے اُ ہے اچھی تو فیق دی۔اوراسی طرح گناہ سے بیجے گا تو بھی خالق و مالک کاشکرا داکرے گا کہ اُس نے اُسے گناہ سے بحالیا۔عقبیدہ اورعمل کی اصلاح کے لیے اس کلمے کا ورداکسیر کی حیثیت رکھتا ہے۔حضرت ا بوہر رہے ہ اللہٰ کہتے ہیں کہ رسول الله مَلَا لِلْهُ عَلِيْهِ أِنْهِ عَلَيْهِ عَلَى أَمِي عَلَى اللهِ مَلَا للهُ مَلَا لِللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى أَنْهِ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَلَا لللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ الللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مَا اللّٰهُ مَا مُعْلَمُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِلْمُعْلِمُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللللّٰهُ مِنْ الللللللللللللللللل ہے اورخزانۂ جنت میں سے ہے ۔ وہ کلمہ لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ ہے (جب بندہ دل سے بیکلمہ پڑھتا ہے) تو اللہ تعالیٰ فر ما تا ہے کہ یہ بندہ (اپنی انانیت سے دستبر دار ہوکر ) میرا تابع فرمان ہو گیا ہے۔ بعض اہل علم وتقو یٰ کا کہنا ہے کہ قلب ونفس کی جلی اور خفی کدورتوں کو دور کرنے میں اس کلمے کی خاص تا ثیر ہے۔ چنانچیاصلاح نفس کے لیے ہر مخف کو جاہیے کہ وہ اس کےمطلب کافہم حاصل کر کےخلوص نیت کے ساتھ اس کلمے کوور دزیان رکھے۔







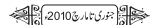
# شاه ولی الله د ہلوی عن کی شاہ ولی الله د ہلوی عن کا مختلفہ کی مختلفہ کی مختلفہ کی مختلفہ کی الفران والسّنہ اورموجودہ دَ ورمیں اس کی معنویت

#### ڈاکٹر ظفرالاسلام اصلامی 🜣

ہندوستانی علماء میں شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ﷺ (۳۰ ۱۲ ۱۲ ۱۱ء) ایک متاز عالم ومصنف اور عظیم مفکر وصلح کی حثیت سے نیادہ نمایاں ہے۔ اس کے متعددوجوہ ہیں: اس کے متعددوجوہ ہیں:

- در ں وند ریس اور تصنیف و تالیف کی مصروفیات کے ساتھ انہوں نے اصلاحِ معاشرہ پر بھر پور توجہ دی ' جبکہ عام طور پر مذکورہ مصروفیات سے تعلق رکھنے والے حضرات یا تو گوشہ نشیں رہتے ہیں یا عوامی سطح پر اتر کرساج کی نبض پر ہاتھ رکھنا اور عام لوگوں کے مسائل سے باخبر ہوکران کے حل کے لیے کوشش کرنا گوارانہیں کرتے۔
- کے اپنی اصلاحی تحریک شروع کرنے سے پہلے شاہ صاحب نے اپنے زمانے کے مسلمانوں کی نہ ہبی ُ سابی ُ ماجی ُ محاشی وسیاسی زندگی کا بغور جائز ہ لیا اور علاء وصوفیاء ُ اہل حکومت وعوام سب کے احوال وکوا نف کا گہرا مطالعہ کیا اوران کی انفرادی واجتماعی زندگی کے امراض کی نشاند ہمی کی ۔
- الله فی الله نی نہ صرف بیری کہ سلمانوں کی انفرادی ولمی زندگی کولاحق ہونے والے امراض کی تشخیص کی بلکہ ان کا علاج بھی تجویز کیا۔ انہوں نے محض مسائل کا انبار نہیں لگایا بلکہ ان کے حل کے لیے مؤثر و مفید تد ابیر بھی سمجھائیں 'جبکہ دوسرے صلحین نے عام طور پریا تو صرف امراض کی نشاندہی کی ہے یا محض اصلاحی تجاویز وقد ابیر پیش کرنے پراکتفا کیا ہے۔
- الله على الله على معاشرہ كے سى خاص طبقہ كوا بني توجه كا مركز نہيں بنايا بلكہ مختلف طبقہ كے لوگوں الله على معاشرہ كے سى خاص طبقہ كوا بني توجه كا مركز نہيں بنايا بلكہ مختلف طبقہ كے لوگوں (بادشاہ وامراء علماء وصوفياء سپاہى وافسران اہل حرفت وصنعت اورعوام) كى اصلاح كے ليے كوشش

🖈 معاون مدیرششها ہی علوم القرآن شبلی باغ ، علی گڑھ (انڈیا)







کی اورا پنی تحریروں میں ان میں سے ہر طبقہ کے حالات کے اعتبار سے ان سے الگ الگ انداز میں خطاب کیا اور انہیں قرآن وسنت کی روشنی میں اصلاح حال کی دعوت دی۔

احوال کی اصلاح کے لیے اپنے خیالات کو پیش کرتے ہوئے یا مسلمانوں کو اصلاح احوال کی طرف متوجہ کرتے ہوئے ماہ ولی اللّٰہ ؓ نے سب سے زیادہ قر آن وسنت کی اتباع پر زور دیا ۔ مختلف طبقات کے مسلمانوں سے خطاب میں یہی ان کا مشترک پیغام تھا اور اسی کی قبولیت اور اس پر عمل آوری کو انہوں نے ان کے مرض کے ازالہ کے لیے سب سے کارگر ومفید نسخہ بتایا۔ مزید بر آں اپنی تصنیفی و تالیفی مصروفیات کے ذریعہ وہ اسی نسخہ کی تشریح و توضیح فر ماتے رہے اور اس کی اہمیت و تا ثیر دلوں میں فتش کرتے رہے۔

شاہ ولی اللہ ؓ نے جن حالات میں اپنی اصلاحی تحریک شروع کی اورلوگوں کورجوع الی القرآن والسّه کی دعوت دی ان کا نقشہ خودشاہ صاحب نے اپنی تحریروں میں کھینچا ہے 'اس سے یہی ظاہر ہوتا ہے کہ مسلمانوں کا کوئی ایسا طبقہ نہیں تھا جس کی زندگی فسادیا بگاڑکا شکار نہ ہو۔ عام طور پرقرآن وحدیث سے بہتو جہی پائی جاتی تھی 'مجالس آرائی باپڑھے کھے لوگوں کی حلقہ بندی کا رواح تھالیکن ان حلقوں میں بس قصے کہانی کی کتابیں صوفیاء کے ملفوظات' مشہور فارسی شعراء کے اشعار اور حکماء وفلا سفہ کے اقوال کا چرچا ہوتا تھا۔ شاہ صاحب نے فارسی ترجمۂ قرآن کے مقدمہ میں ان مرقحہ کتابوں میں سے کچھ کا نام ظاہر کرتے ہوئے اپنے زمانہ کی صورت حال کی بہترین عکاسی فرمائی ہے' خودان کے الفاظ میں ملاحظہ ہو:

"چناں که یاران سعادت مند مثنوی مولانا جلال الدین گلستان شیخ سعدی و منطق الطیر شیخ فرید الدین عطار و قصص فارابی و نفحات مولانا عبدالرحمٰن و امثال آن نقل مجلس دارند چه باشد اگر این ترجمه را بهمان اسلوب درمیان آرند و حصه از شغل خاطر بادراك آن گمارند. گر آن شغل با كلام اولیاء است این بر شغل كلام الله و اگر آن مواعظ حكیمان است این مواعظ احكم الحاكمین است" (۱)

ان باتوں سے شاہ صاحب کامقصوداس طرف متوجہ کرناتھا کہ قرآن کی نسبت سے جلسیں یا اسے ہمجھنے سمجھنے نے کے حلقے تقریباً مفقود تھے اور پھرید وقت دین تھی کہ اصل ضرورت تو قرآن کے ندا کرہ اوراسے سمجھنے وسمجھانے کی ہے۔ اس لیے کہ اس سے بڑھ کرنفیجت کی کوئی اور بات ہوہی نہیں سکتی اوراس سے زیادہ کسی اور کتاب میں حکمت و دانائی کی بات مل ہی نہیں سکتی ۔ مسلم معاشرہ کی جس صورتِ حال میں شاہ ولی اللّٰہ ؓ نے اپنی دعوتِ قرآن شروع کی اس میں انہوں نے ضروری سمجھا کہ سرچشمہ ہدایت ہونے کی حیثیت اللّٰہ ؓ نے اپنی دعوتِ قرآن شروع کی اس میں انہوں نے ضروری سمجھا کہ سرچشمہ ہدایت ہونے کی حیثیت کی جائے اوراس نسخ کی میا ہے فیض یابی کی ضرورت واہمیت دل و د ماغ میں نقش کی جائے ۔ یہی وجہ ہے کہ کی جائے اوراس نسخ کی میا ہے فیض یابی کی ضرورت واہمیت دل و د ماغ میں نقش کی جائے ۔ یہی وجہ ہے کہ

30

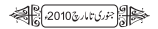




انہوں نے اپنی کتب ورسائل میں مختلف طور پر قرآن مجید کے مقام ومرتبہ کی وضاحت کا خاص اہتمام فر مایا ہے۔ کہیں انہوں نے بیہ جے۔ کہیں انہوں نے بیہ خیال ناسلوم وابحبل العلوم سے تعبیر کیا<sup>(۲)</sup> تو کبھی انہوں نے بیہ خیال ظاہر فر مایا کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں جن نعمتوں سے سرفراز فر مایا ہے ان میں سب سے بڑی نعمت فہم قرآن ہوں ناسب سے عظیم فہم قرآن ہوں کہ اس کمترین اُمت پر نبی کریم شکھ نیا ہے کہت احسان قرآن کی تبیغ (یعنی اس کے پیغام کی ترسل) ہے اور وہ اس طور پر کہ آپ شکھ نیا ہے اور ان کی تلقین قرآن کی تلقین مورن اور اس کی دوایت و درایت سے حصہ ملا<sup>(۳)</sup> اتباع رسول اور حدیث کی انہیت واضح کرتے ہوئے شاہ صاحب نے اسے 'عمدہ العلوم المیقینیة'' اور 'مہنی العلوم حدیث کی انہیت واضح کرتے ہوئے شاہ صاحب نے اسے 'عمدہ العلوم المیقینیة'' اور 'مہنی العلوم المدینیة'' قرار دیا اور رسول اکرم شکھ نے نام کی ہمیت کو بہترین سنت سے تعبیر کیا<sup>(۱)</sup>۔

اہم بات یہ کہ شاہ ولی اللّٰہ ؓ نے نہ صرف یہ کہ قرآن وسنت کے مقام و مرتبہ کو واضح فر مایا بلکہ اپنے زمانہ کے حالات کے پیش نظر لوگوں کو بار باریہ دعوت بھی دی کہ وہ انہیں پڑھیں' سبجھنے کی کوشش کریں اور ان سے رہنمائی حاصل کریں۔ شاہ صاحب نے خود بھی بچپن ہی سے اس کی جانب توجہ دی'وہ اپنے والد گرامی شاہ عبدالرحیم ؓ سے قرآن کامعنی ومفہوم سبجھنے کی کوشش کرتے ۔ ان کا ذوق فہم قرآن اسی دور کی یا دگار ہے اور اس میں ان کے والد کی تعلیم وتربیت کا خاص دخل رہا ہے' جیسا کہ خود انہوں نے اس کی صراحت کی ہے' وہ تحریفر ماتے ہیں:

آ سان طریقہ پر ہرگھر میں قرآن کے پیغام کویاد کرنے اور پھیلانے کا پیملی طریقہ تھا جس کی ترویج کے لیے شاہ صاحب نے بھر پورکوشش کی۔ درحقیقت وہ بیرچاہتے تھے کہ کوئی مسلم گھر اس کتاب ہدایت کے ذکر



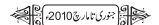


دونوں میں سے کم از کم ایک ورق کا تر جمہ سنا جائے ۔ <sup>(۷)</sup>

سے خالی نہ رہے ۔اس لیے کہ معاشرہ کی بگڑی ہوئی صورت حال کا یہی تقاضا تھا اور وہ اس یقین تک پہنچ گئے تھے کہ اس منبع رشد و مدایت ہے مسلمانوں کا فکری عملی تعلق استوار ہوئے بغیر کوئی تھی سلیھنے والی نہیں ہے۔ واقعہ یہ کہموجودہمسلم معاشرہ پرنظر ڈالی جائے اورمسلمانوں کے حالات کا بغورمطالعہ کیا جائے تو آج بھی شاہ ولی اللّٰہ کی تح یک رجوع الی القرآن والسنّہ کی معنویت وافا دیت پوری طرح واضح ہو جائے ، گی۔قرآن کریم سے بے تو جہی وغفلت کے معاملہ میں اس وقت مسلم معاشرہ کی صورت حال تقریباً وہی ہے جواٹھار ہویں صدی عیسوی کے نصف اوّل میں تھی۔ جدید دور میں قصہ گوئی' کتاب خوانی اور شعر و شاعری کی محفلیں تو تم سے تم ہوتی جارہی ہیں'لیکن دوسری قتم کی مصروفیات و دلچیپیوں کی تمینہیں ۔ ٹی وی' کمپیوٹر' انٹرنیٹ وسائبر کیفے اور تفریح کے مختلف ذرائع میں ضرورت سے زیادہ انہاک ودلچیسی نے پورے معاشرہ کواینے گھیرے میں لے لیا ہے جس سے نوجوان طبقہ سب سے زیادہ متاثر ہے' اور پھرتعلیم کے میدان میں مقابلہ کی بروان چڑھتی ہوئی فضااورمعاشات کی راہ میں انتخک بھاگ دوڑ کی وجہ سےموجودہ دور کا انسان مصروف سے مصروف تر نظر آتا ہے ٔ مسلمان بھی اس سے مشتی نہیں ہیں۔ان حالات میں م*ذہبی کتابوں خاص طور سے قر آ*ن وحدیث کے بڑھنے بڑھانے اور <del>سبحف</del>ے سمجھانے میں دلچیسی کا کم ہو جانا با اس کے لیے وقت نہ نکالنا کوئی تعجب کی بات نہیں۔شاہ ولی اللّٰہ ؒ کے دور میں عام پڑھے لکھے لوگوں کی جو مصروفیات تھیں آج ان کی نوعیت تو بدل چکی ہے کیکن سرچشمۂرشد و ہدایت سے سیرانی کی طلب میں کمی یا اس نسخه کیمیا سے استفادہ کے شوق کی پژمردگی کا ماحول آج بھی عام طور پر جھایا ہوا ہے اور پیصورت حال کم وہیش ہرطیقہ کےلوگوں میں مائی جاتی ہے جبیبا کہشاہ صاحب کے زمانہ میں تھی ۔اس لیےقر آن وسنت کی طرف لوگوں کو بلانے' ان سے تعلق مضبوط کرنے کی دعوت دینے اوران سے استفادہ کی راہن ہموار کرنے کی ضرورت وا فادیت نہ صرف بڑھ گئی ہے بلکہ بیہونت کا تقاضا ہو گیا ہے اور ہر فرد بالخصوص اصحابِ علم کے لیے یہ مسئلہ سب سے زیادہ توجہ کا طالب بن گیا ہے۔

شاہ ولی اللہ نے اپنے عہد میں قرآن وسنت سے لوگوں کا تعلق مضبوط کرنے ان کی فہم کوفر وغ دینے اور براہ راست ان سے استفادہ کی سہولیات بہم پہنچانے کے لیے کیا تدابیر سمجھائیں اور کون سے اقد امات کیئے ان کی کچھ وضاحت یہاں ضروری معلوم ہوتی ہے تا کہ ان کی تحریک رجوع الی القرآن والسنّہ کے اہم پہلو سامنے آجائیں اور اس کا طریق کا رواضح ہوجائے۔ مزید برآں اس سے بیاندازہ کرنے میں بھی آسانی ہوگی کہ موجودہ دور میں ان خطوط برکام کرنے کیا مواقع ہیں اور وہ کس حد تک مفید ہوسکتے ہیں۔

شاہ ولی اللّٰہ ؒ نے اپنے زمانہ کے حالات کی روشنی میں اس بات پرخاص توجہ دی کہ لوگوں کوقر آن و سنت سے قریب لانے اور ان سے حصولِ رہنمائی کی ترغیب وتثویق کے لیے ضروری ہے کہ مروّجہ زبان میں قر آن اور حدیث کی کسی کتاب کا ترجمہ کیا جائے۔ در حقیقت اسی مقصد سے انہوں نے قر آن کریم اور





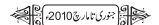
مؤ طا امام ما لک کے فارسی میں تر جمہ ومختصرتشر یح کی نیک خدمت انجام دی۔ تر جمہ کا بیرکا م<sup>محض عل</sup>می کام و تالیفی مشغلہ نہیں تھا' بلکہ یہاس تح یک کا بنیا دی وضر وری عضرتھا جوانہوں نے اصلاح معاشرہ کے لیے چلائی تھی۔ یعنی اس کے ذریعہ لوگوں کوقر آن وحدیث سے استفادہ کی آسانی نہم پہنچانا اور ہدایت کے ان خزانوں سے فیض یانی کی راہیں ہموار کرنا۔ فارسی تر جمۂ قر آن کے مقدمہ میں انہوں نے جس انداز سے مسلمانوں کے ساجی حالات اور روز مرہ مشاغل کی عکاسی کی ہے اور پھر اس کے حوالہ سے فارسی ترجمئہ قر آن کی ضرورت واہمیت واضح کی ہے'اس ہے بھی یہی نکتہاُ بھرکرسا منے آتا ہے ۔مزید برآ ں ترجمہ کی ۔ ز مان کے سلسلہ میں اس صراحت ہے بھی یہ بات اور محقق ہوجاتی ہے کہ اس میں وہ فارسی زبان استعمال کی گئی ہے جوان کے عہد میں عام طور پر بولی اور مجھی جاتی تھی۔ تیسرے ترجمہ کے ساتھ مخضر تشریح اور پیچیدہ مسائل سے احتر از سے بھی بیرظا ہر ہوتا ہے کہ تر جمہ کا اصلی مقصد کیا تھا۔اسی طرح موطا امام مالک کی عربی شرح (مسوٰی) کی تالیف کےعلاوہ فارسی میں اس مشہور مجموعۂ حدیث کے ترجمہ وتشریح (مصفّی) سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ شاہ صاحب بیر جا ہتے تھے کہ عام پڑھے لکھے مسلمان قرآن کے ساتھ براہِ راست حدیث ہے بھی استفادہ کریں اور روز مرہ زندگی میں ان کی ہدایات کواپنا ئیں اور ہرمعاملہ میں ان سے سبق حاصل کریں ۔اصلاح معاشرہ کےمشن میں شاہ ولی اللّٰہؓ نے ترجمہ وتشریح کے کاموں کواہمیت اس وجہ سے دی کہوہ یہ حقیقت اچھی طرح سمجھتے تھے کہلوگوں کےافکاروا عمال کوشیح رخ پرموڑنے اوران کی معاشرتی خرابیوں کے ازالہ کے لیے اس سے بہتر اور کوئی ذریعہ نہیں ہوسکتا کہ مسلمان قرآن وسنت سے اپناتعلق مضبوط کریں اور انہیں مشعل راہ بنا ئیں ۔شاہ صاحب کے فارسی ترجمۂ قرآن کے پس منظر پر تبصرہ کرتے ہوئے مولا ناسیدا بوالحن علی ندویؓ نے بجافر مایا ہے:

''الغرض شاہ صاحب نے سفرِ حجاز سے واپسی کے پانچ سال بعدیہ فیصلہ کیا کہ ہدایتِ عالم' اصلاحِ عقا کداور الله تعالی سے طاقتور رابطہ پیدا کرنے کا کوئی ذریعہ قرآن مجید کی ہدایات کی براہ راست اشاعت و تبلیغ سے زیادہ مؤثر نہیں ہوسکتا' اور اس کا ایک ہی طریقہ ہے اور وہ ہے قرآن مجید کا فارس ترجمہ واشاعت' ۔ (^)

شاہ ولی اللّٰہ نے اٹھار ہویں صدی عیسوی میں اُمتِ مسلمہ کو قر آن وسنت سے قربت پیدا کرنے اور ان کے پیغام کو سمجھنے کی جو دعوت دی اس کی معنویت واہمیت اس وقت اور واضح ہوجاتی ہے جب مسلما نوں کے دینی وساجی اور معاشی وسیاسی حالات کو پیش نظر رکھا جائے ۔معاصر وغیر معاصر تاریخی کتب کے مطالعہ سے جومنظر نامہ سامنے آتا ہے وہ یہ ہے:

ہر طبقہ کے لوگ معاشر تی پستی واخلاتی زوال میں مبتلاتھ۔اصحاب ٹروت عام طور پرعیش پیندی' تن آسانی وفضول خرچی کے عادی تھے۔شاہی گھرانوں میں روزانہ انواع واقسام کے کھانے اس قدر ضرورت سے زائد یکتے تھے کہ بددیانت باورچی فاضل کھانوں کو بازار میں انتہائی کم قیمت پر پچے دیتے

33





تھے۔ یہاں تک کہ بہت سے گھروں میں کھانا بکتا ہی نہیں تھااور یہی بچاہوا کھانا سے داموں پرخرید لیتے تھے۔ شادی کےموقع پر چالیس بچاس لا کھروپے خرچ ہوجانامعمولی بات تھی' گرچہ بیصورت حال بادشاہ و امراء طبقہ میں یائی جاتی تھی کیکن عام لوگ بھی اس سے متأثر ہور ہے تھے۔

ضعف عقیدہ فرائض سے بے تو جھی غیر ضروری رسوم و رواج میں انہاک اور مزارات عرس و میلوں میں بڑھتی ہوئی دلچیپی ان کی نہ ہبی زندگی کے خدوخال تھے۔ پیدائش شادی وموت کے مواقع سے تعلق رکھنے والی بہت ہی ہندوا نہ رسوم و روایات مسلم معاشرہ کا جزوبن گئ تھیں۔ دربار میں بعض غیر اسلامی تہوار بڑے دھوم دھام سے منائے جاتے تھے۔ تو ہمات میں یقین تعویذ وگنڈوں کا کثرت سے استعمال فال نکا لنے وشکون لینے کی عادت میں امیر وغریب پڑھے لکھے وائن پڑھ تھی مبتلا تھے کیہاں تک کہ ہر بڑی آبادی میں تعویذ نوییوں فال نکا لنے والوں اور کا ہنوں کا پیشہ ورطبقہ سرگر معمل ہوگیا تھا۔

آ مدنی وخرج میں عدم توازن کارویہ اہل حکومت میں عام تھا۔ شان وشوکت کی نمائش عیش وعشرت کی محافل کا انعقاد شادی وخوثی کے مواقع پر اسراف رشوت ستانی و بدعنوانی کے برے اثر ات ہر طرف چھائے ہوئے تھے۔ معاشی اداروں (زراعت 'تجارت 'صنعت وحرفت ) کی ترتی میں توازن کے اصول کی خلاف ورزی ہورہی تھی۔ دیہی علاقوں میں عام کسان و کاشت کارجا گیرداروں 'زمینداروں اور بڑے بڑے کسانوں یا چودھری و کھیا کے استحصال وغیر منصفانہ رویہ کا شکار تھے' بدعنوانی اور حکومت کے افسران کی غللت شعاری کی وجہ سے خراج یا محصول اراضی کی آ مدنی دن یہ دن کم ہوتی جارہی تھی۔

عیش وعشرت اور حرم سرا میں وقت گزار نا بادشا ہوں کا (سوائے چند کے ) محبوب مشغلہ تھا۔ بادشاہ امراء اور حکومت کے اہم افسران اپنے فرائض کی انجام دہی میں کوتاہ ولا پرواہ تھے۔ امراء کی باہمی چپقلش اور سیاسی اثر ورسوخ میں اضافہ کے لیے ایک دوسر ہے کے خلاف مقابلہ آرائی اور تخت و تاج کی جلد جلد تندیلی نے سیاسی عدم استحکام وانتشار کی کیفیت پیدا کر دی تھی۔ بادشاہ کی نااہلی اور مرکز میں حکومت کی کمزوری کی وجہ سے امراء و جا گیردار اپنی مالی و سیاسی پوزیشن مضبوط کرنے میں مصروف تھے صوبائی افسران پر گرفت و تھیلی پڑگئی تھی۔ ان حالات میں لازمی طور پر باغیانہ عناصر کو بڑھا واملا اور مغل حکومت کے داخلی و خارجی مخالفین کی سرگرمیوں میں اضافہ ہوگیا۔

علماءِ وقت بھی اپنے فرائض سے غافل ہو گئے تھے۔ قرآن وحدیث میں انہاک اوران سے بھر پور استفادہ کے بجائے فقہ' فلسفہ وتصوف کی کتابوں سے زیادہ اشتغال رکھتے تھے۔ مسائل کے حل میں قرآن و حدیث سے براہِ راست رجوع کرنے کے بجائے وہ قدیم فقہی کتب پرانحصار کرتے تھے۔ فقہی موشگا فیوں میں وہ اپنی صلاحیتیں زیادہ صَرف کرتے تھے اور تقلید کی ڈ گرسے ہٹنے کو تیار نہ تھے۔ مجہدانہ ذوق کا فقدان زمانہ کا مزاح بن گیا تھا۔ ان علماء میں ایک طبقہ ایسا بھی تھا جو دنیوی فائدہ کی خاطریا بادشاہ وامراء کوخوش

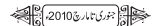




کرنے کے لیے احکام شریعت کی غلط تعبیر پیش کرنے میں بھی نہیں ہی کیا تا تھا۔

اس زمانه میں صوفیاء کے متعدد گروہ خود بھی فکر وعمل کے اعتبار سے گمراہ تھے اور دوسروں کی گمراہی کا ذریعہ بن رہے تھے۔قر آن وسنت کے خلاف بہت سے اعمال ان کی زندگی میں رائج تھے'ان میں نشہ آور چیزوں کے استعال 'سامر لباس سے احتراز' از دواجی زندگی سے پر ہیز کرنے والے بھی تھے۔صوفیہ کے ایک طبقہ نے پیشہ وارانہ صورت اختیار کر گی تھی اور تصوف اور اس کے اشغال کو کسبِ مال کا ذریعہ بنالیا تھا۔ عوام میں اُن صوفیاء کے اثر ات بڑھتے جا رہے تھے جو مذہبی فرائض و واجبات کی تلقین کے بجائے انہیں اوراد ووظا نف اور خصوص صوفیا نہ اعمال کا عادی بنارہے تھے۔ (۹)

یہ تھے ہند کی ملتِ اسلامیہ کے زہبی وساجی معاشی وسیاسی احوال وکوا ئف جن میں ولی اللہی تحریک نے جنم لیا'اور جس انداز میں انہوں نے مسلمانوں کے الگ الگ طیقہ سے خطاب کر کے انہیں اصلاح احوال کی دعوت دی اُس سے بیرحقیقت بخو بی ثابت ہوتی ہے کہ معاصرمسلم معاشرہ بران کی نظر بہت گہری تھی۔انہوں نے ہر ہر پہلو سےاس کی نبض ٹٹولی'اس کی بیار بوں وکمز وریوں کا پتالگایااوران کےاسباب پر غور وخوض کر کے علاج کی تد ابہرپیش کیں ۔اس میں کسی شہر کی گنجائش نہیں کہان کے مجوز ہ علاج کا بنیا دی عضر رجوع الی القرآن والسنه تھا۔شاہ ولی اللّٰہ نے اپنے نتائج فکراینی مختلف کتابوں میں پیش کیے ہیں جن میں قرآن وحدیث کے تراجم کے علاوہ حجۃ اللّٰدالبالغهٔالتفهیمات الالٰهیه' وصیت نامہاورمکتوبات کے مجموعے شامل ہیں۔ پیج یہ کہ مختلف موضوعات برشاہ صاحب کی کثیر تصانیف بطورعلمی یا د گارماتی ہیں اوران میں مختلف النوع مسائل زیر بحث آئے ہیں۔ان میں سے بیشتر میں قرآن وحدیث کی ترجمانی کواوّلیت دی گئی ہے اور اس فکر کی تشریح وتر جمانی پر زور دیا گیا ہے کہ قر آن وسنت سے حصول رہنمائی اور ان کی ہدایات برکار بندر ننے میں ہی مسلمانوں کے مسائل کاحل پوشیدہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہان کی کتابوں میں قر آن وحدیث کے حوالے بکثرت ملتے ہیں۔ بہت سے میاحث کے نمن میں ان کے حوالے واضح طور پر نہیں ملتے'لیکن اگران کا بغورمطالعہ وتجزیہ کیا جائے تو یہی نتیجہ اخذ ہوگا کہ وہ قرآن وحدیث سے مستفاد ہیں۔انہوں نے علماء کے نام اپنے بیغام میں بھی اسی برخاص زور دیا ہے کہ وہ دوسری کتابوں کے بحائے قر آن وحدیث کواوّلیت دیں اوراپنے افکاروخیالات کا اصل ماخذ ومنبع انہی کتابوں کو بنائیں اورانہی کی ہدایات وتعلیمات بالخصوص قر آنی فکر کی تشریح وتر جمانی کواپنی تحریروں کا خاص مقصد قرار دیں ۔اس لیے کہ اصلاً دین کے مبلغ وہی (علماء) ہوتے ہیں اور تحریب اصلاح کی مشنری کو چلانے والے بھی وہی ہوتے ہیں مختصر بدکہشاہ صاحب نے خود بھی اپنے خطبات اورتحریروں میں اسی قیمتی نکتہ کو ملی طور پر برتا اور اصحاب علم واہل قلم کوجھی اسی کی دعوت دی \_معروف یا کستانی اسکالر ڈ اکٹر محمد الغز الی نے شاہ و لی اللّٰہ کے فکری ما خذّ برروشنی ڈاکتے ہوئے صحیح تبصرہ فر مایا ہے:

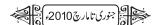




"The Quran remains throughout the ultimate source of his thought"  $(\ \ \ )$ 

اسی بات کووہ مزید واضح انداز میں بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ شاہ ولی اللہ انسانی معاشرہ کے مسائل پرقر آنی منہاج سے نظر ڈالتے ہیں اوراسی کی روشنی میں ان کاحل بھی پیش کرتے ہیں۔مزید برآں قوموں کے عروج وزوال پران کے مباحث اورانسانی تمدن کے ارتقاء کے بارے میں ان کے خیالات کی بنیادی بھی قرآن میں مل جائیں گی۔ (۱۷)

شاہ ولی اللہ کی اصلاحی تحریک کا دائر ہ بہت وسیع تھا۔جیسا کہ پہلے واضح کیا جاچکا'انہوں نے معاشرہ کے ہر طبقہ کوا نی دعوت رجوع الی القر آن والسنّہ کا مخاطب بنایا اور ہر ایک کوقر آن وسنت سے قربت پیدا کرنے اوران پر کاربندر ہنے کی تلقین کی ۔اس کی بخو بی وضاحت ان تحریروں سے ملتی ہے جن میں انہوں ۔ نے علماء' صوفیاء' اہل حکومت اورعوام سب سے الگ الگ خطاب کر کے انہیں اصلاح احوال کی دعوت دی ہے۔انہوں نے جس حکیمانہ انداز میں اُمت کی دھتی رگ پرانگلی رکھی ہے اورایک ماہر نباض کی حیثیت سے مسلمانوں کی انفرادی واجتماعی زندگی کے امراض کی تشخیص کی ہے'اس سے نہصرف مسلمانوں کی اصلاح کے تنیک ان کی دردمندی وفکرمندی کا ثبوت ملتا ہے بلکہ اپنی اصلاحی تح یک شروع کرنے سے قبل انہوں نے ۔ مسلمانوں کے مختلف طبقات کے حالات کا جس گہرائی سے مطالعہ وتجزیہ کمااور جس خوش اسلو بی سے انہوں نے استح یک کوایک حکمت عملی کےطور پراختیار کیا' وہ بھی اس سے بخو بی واضح ہوتا ہے۔معاشرہ کے مختلف قتم کے لوگوں کے لیے شاہ صاحب کے خطابات کے کچھ جھے یہاں نقل کیے جارہے ہیں تا کہان کے قیمتی پہلومزید واضح طور پرسامنے آ جائیں ۔طالبین علم وحاملین علم دین ( طلبہ وعلاء ) سے خطاب کرتے ہوئے فرماتے ہیں : ''اے بدعقلو! جنہوں نے اپنا نام علاء رکھ حچیوڑا ہےتم یونانیوں کےعلوم میں ڈویے ہوئے ہواور صَرف ونحو ومعانی میں غرق ہواور شجھتے ہو کہ یہی علم ہے۔ یا در کھوعلم یا تو قرآن کی کسی آیت محکم کا نام ہے باسنت نابتہ قائمہ کا۔ چاہیے کہ قرآن سیکھوئیلے اس کے غریب لغات حل کرو کھر سبب نزول کا پہا چلاؤ اوراس کے مشکلات کوحل کرو۔اسی طرح جو حدیث رسول اللمُثَالِثَیْمُ کی صحیح ثابت ہو چکی ۔ ہےا ہے محفوظ کرلو..... جا ہیے کہ حضور مُثَاثِیْزَا کی پوری روش کی بیروی کرواور آ پ کی سنت برعمل کرو' مگراس میںاس کا خیال رہے کہ جوسنت ہےا سےسنت ہی سمجھونہ کہا سے فرض کا درجہ عطا کرو۔اسی طرح جاہیے کہ جوتم پرفرائض ہیں انہیں سیکھو' مثلاً وضو کے ارکان کیا ہیں' نماز کے ارکان کیا ہیں' ز کو ۃ کانصاب کیا ہے' قدرِ واجب کیا ہے' میت کے حصوں کی مقدار کیا ہے۔۔۔۔جن علوم کی حیثیت ذرا کع اورآ لات (مثلاً نحو وصرف وغیره) کی ہے توان کی حیثیت آلہ اور ذریعہ ہی کی رہنے دوُنہ کہ انہی کو مستقل علم بنا بیٹھو علم کا پڑھنا تواس لیے واجب ہے کہاس کوسیکھ کرمسلمانوں کی بستیوں میں اسلامی شعائر کورواج دو'لیکن تم نے دینی شعائر اور اس کے احکام کوتو پھیلا یانہیں اورلوگوں کو زائداز





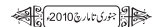
ضرورت باتوں کامشورہ دےرہے ہو''۔ (۱۲)

مزید برآں شاہ ولی اللہ علاء کو بار باراس کی دعوت بھی دیتے رہے کہ فقہی مسائل کے حل میں سب سے پہلے وہ لازی طور پرقرآن وحدیث سے رجوع کریں'اس لیے کہ یہی بنیادی واوّلین مآخذ ہیں۔ انہوں نے اپنے مشہور وصیت نامہ کی پہلی ہی وصیت میں اس بات کی خاص تاکید کی کہ فروعی مسائل کا قرآن وسنت کی روشنی میں جائزہ لیا جائے' جوان کے موافق ہوں انہیں قبول کیا جائے اور جوخلاف ہوں انہیں ترک کر دیا جائے۔ بہت ہی واضح لفظوں میں انہوں نے بید حقیقت گوش گزار کی کہ اُمت کو قیاسی مسائل میں کسی صورت میں کتاب وسنت سے استعناء نہیں ہے۔ (۱۳)

علماء یا حاملین علم سے خطاب یا انہیں نصیحت کرنے میں شاہ ولی اللہ نے خاص طور سے تین باتوں کی طرف انہیں متوجہ کیا ہے اور وہ بیہ کہتمام علوم میں علم قرآن وحدیث کے سکھنے سکھانے پرسب سے زیادہ توجہ دی جائے 'دین کی باتیں معلوم کرنے اور احکام شریعت کاعلم حاصل کرنے کے لیے ان سے براہِ راست استفادہ کیا جائے ۔مزید بیہ کہ اکتسائے علم کا سب سے بڑا مقصد لوگوں میں دین کی اشاعت اور دینی شعائر کی ترویج ہے' علمی صلاحیتوں کو انہی کا موں کے لیے استعمال کیا جائے نہ کہ لوگوں کو غیر ضروری باتوں میں منہمک کرنے کے لیے۔

مشائخ (پیرزادوں) سے خطاب کرتے ہوئے اور عام مسلمانوں کو گمراہ کن صوفیوں سے متنبہ کرتے ہوئے شاہ صاحب فرماتے ہیں:

**37** 





اس خطاب میں واضح طور پران گمراہ کن پیرزادوں پرنگیر کی گئی ہے جواللہ اوراس کے رسول مُنَّالَّیْنِا کے طرف لوگوں کو طرف لوگوں کو بیشواؤں کی یاا پنی باتوں کی طرف لوگوں کو بلارہے ہیں۔ دراصل راہِ مستقیم تو وہ ہے جسے بلارہے ہیں۔ دراصل راہِ مستقیم تو وہ ہے جسے قرآن نے دکھایا اور نبی کریم مُنَّالِیْنَا کے جس پر چل کرمزید واضح کر دیا ہے۔ اس خطاب میں شاہ صاحب کی بیشیت بھی بڑی اہم ہے کہ ہرگز ہرگز ایسے لوگوں کی بیروی نہ کی جائے جو کتاب وسنت کے بجائے کسی اور برطب و بیشیت بھی بڑی ہم ہے کہ ہرگز ہرگز ایسے لوگوں کی بیروی نہ کی جائے جو کتاب وسنت کے بجائے کسی اور طریقہ پر چلنے کی دعوت دیتے ہیں۔ اسی طرح وہ متقشف واعظوں اور گوشنشیں زاہدوں (جو ہر رطب و یابس پر یقین رکھتے تھے اور جعلی و گھڑی ہوئی حدیثوں کے حوالہ سے وعظ سنا کرلوگوں کو تنگی میں مبتلا کرتے ہیں:

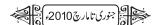
'' کیاتم اتنا بھی نہیں ہجھتے کہ سب سے بڑی رحمت اور سب سے بڑا کرم اللہ کا وہ ہے جسے رسول اللہ مَا لَيُّنَا اللّهُ مَا لَيُّنَا مِنَا لِللّهُ مَا سَكَتْ ہو كہم فَرِيَّا اللّهِ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا سَكَتْ ہو كہم جن افعال كوكرتے ہووہ رسول الله مَا لَيُّنَا اور آپ كے صحابہ كرام خوالَيْنَ كیا كرتے تھے؟''(۱۰) ما دشا ہوں ما حكم انوں كوان كى ذمہ دارياں ما دولاتے ہوئے لکھتے ہیں:

'دختہ ہیں چا ہے کہ ہرتین دن یا چاردن کے سفر کی منزلوں پر اپنا ایک حاکم مقرر کرو جوعدل وانصاف کا مجسمہ ہو' قو کی ہو' جو ظالم سے مظلوم کا حق وصول کر سکتا ہواور خدا کی حدود کو قائم کر سکتا ہواور اس میں سرگرم ہو کہ پھرلوگوں میں بغاوت وسرکتی کے جذبات نہ پیدا ہوں' نہ وہ جنگ پر آ مادہ ہوں اور نہ دوین سے مرتد ہونے کی کسی میں جرأت باقی رہے' نہ کسی گناہ کبیرہ کے ارتکاب کی کسی کو مجال ہو' اسلام کا کھلے بندوں اعلان ہواور اس کے شعائر کا علانیہ اظہار کیا جائے۔ ہر شخص اپنے متعلقہ فرائض کو سمجے طور پر ادا کرے جا ہے کہ ہر شہر کا حاکم اپنے پاس اتنی قوت رکھے جس کے ذریعہ اپنی متعلقہ ادی کی اصلاح کر سکتا ہو۔

اے بادشاہو! جبتم میکرلو گے تواس کے بعد ملاً اعلیٰ کی رضامندی میرچاہے گی کہتم لوگوں کی منزلی وعائلی زندگی کی طرف توجہ کرؤان کے باہمی معاملات کوسلجھاؤاور ایسا کر دو کہ پھرکوئی معاملہ ایسانہ ہونے پائے جوشری قوانین کے مطابق نہ ہو۔اس کے بعد لوگ امن وامان کی ضیح مسرت سے فائز المرام ہو سکتے ہیں'۔(۱۲)

اس خطاب سے بیصاف واضح ہوتا ہے کہ شاہ ولی اللّٰہ ؓ نے حکمرانوں کوان کے فراکض یا دولائے ' خاص طور سے انہیں اس جانب متوجہ کیا کہ وہ امورِ حکومت کو سنجید گی و ذمہ داری سے انجام دین 'عدل و انصاف کے قیام اور مظلوموں کی دادری کویقینی بنا ئیں ۔ابیانہ ہو کہ کمز وروں کوطاقتورلوگوں کے رخم وکرم پر چھوڑ دیا جائے۔ ذمہ دار'انصاف پسنداور صاحبِ قوت امراء واضران متعین کریں اور اس بات کا اہتمام کریں کہلوگوں میں شرعی قوانین کی ترویج و تنفیذ ہوا ورامن وامان قائم رہے۔ شاہ ولی اللّٰہ ؓ کے خطاب کے

38





یہ نکات اس زمانہ کے حالات کے اعتبار سے کافی اہمیت و معنویت رکھتے ہیں جب کہ بادشاہ اور حکومت کے افسران اپنی ذمہ داریوں سے غافل ہو گئے تھے مختلف علاقوں میں باغی وشورش پہند عناصر کی سرگر میاں بڑھ گئی تھیں اور کمزور طاقتور و بااثر لوگوں کی ظلم وزیادتی کا شکار ہور ہے تھے۔ دوسر بے ان نکات پر اگر غور کیا جائے تو یہ واضح ہوگا کہ یہی وہ فرائض ہیں جوقر آن میں حکمر انوں یا اہلِ اقتد ارکے سلسلہ میں بیان کیے کیا جائے تیں۔ مختلف آیات میں بعثتِ انبیاء کے بنیادی مقاصد اور اہل حکومت کی ذمہ داریوں میں عدل و انساف کا قیام احکام شریعت کا نفاذ اور دبنی شعائر کی ترویج کا ذکر آیا ہے۔ اللہ ربّ العزت کا ارشاد ہے:

﴿ لَقَدُ اَرْ سَلْنَا رُسُلُنَا رُسُلَنًا بِالْبَیِّیَاتِ وَ اَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْکِتُنِ وَ الْمِیْزَانَ لِیقُوْمَ النّاسُ بالْفِسْطِ ﴾ (الحدید: ۲۰)

'' ہم نے اپنے رسولوں کو واضح نشانیوں کے ساتھ بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب و میزان کو نازل کیا تا کہ لوگ انصاف پر قائم رہیں'۔

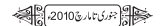
﴿اَلَّذِيْنَ اِنْ مَّكَّتُنَّهُمْ فِى الْاَرْضِ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُّا الزَّكُوةَ وَاَمَرُّوُا بِالْمَعْرُوْفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكُرِ ۗ﴾ (الحج: ١٤)

'' پیر (مؤمنین ) وہ لوگ ہیں کہ اگر ہم انہیں زمین میں اقتد ار بخشیں تو بینماز قائم کریں' ز کو ۃ ادا کریں' نیکی کا حکم دیں اور برائی سے روکیں''۔

عام مسلمانوں سے شاہ ولی اللّٰد کا جو خطاب ہے اور اس کے ذریعہ انہوں نے جو پیغام دیا ہے 'وہ اپنے اندر بڑی جامعیت واہمیت رکھتا ہے۔ وہ انہیں متوجہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

'' میں مسلمانوں کی عام جماعت کی طرف اب مخاطب ہوں اور کہتا ہوں: اے آدم کے بچو! دیکھو تمہارے اخلاق سو چکے ہیں' تم پر بیجاح صوآ زکا ہوکا سوار ہو گیا ہے' تم پر شیطان نے قابو پالیا ہے' تم ہر شیطان نے قابو پالیا ہے' تم ہر شیطان نے قابو پالیا ہے' تم پر شیطان نے قابو پالیا ہے' تم پر شیطان نے قابو پالیا ہے' تم پر خرام کوتم نے اپنے خوشگوار بنالیا ہے اور حلال تمہارے لیے بد مزہ ہو چکا ہے۔ پھر قسم ہے اللہ کی' اللہ نے ہرگز کسی کو اس کے بس سے زیادہ تکلیف نہیں دی ہے۔ چا ہے کہ تم اپنی شہوانی خواہشوں کو نکاح کے ذریعہ پورا کروخواہ تمہیں ایک سے زیادہ نکاح ہی کیوں نہ کرنا پڑے اور اپنے مصارف وضع قطع میں تکلف سے کام نہ لیا کرو۔ اسی قدر خرچ کروجس کی تم میں سکت ہو۔ یا در کھوا کیک کا بوجھ دوسر انہیں اٹھا تا اور اپنے اور خواہ مخواہ نو نگل ہے کام نہ لو۔

ائے آدم کے بچو! جسے خدانے ایک جائے سکونت دے رکھی ہے جس میں وہ آرام کرئے اتنا پانی جس سے وہ سراب ہؤا تنا کھانا جس سے بسر ہوجائے 'اتنا کپڑا جس سے تن ڈھک جائے 'ایسی بیوی جواس کی شرم گاہ کی حفاظت کرسکتی ہواوراس کور بن سہن کی جدوجہد میں مدود ہے سکتی ہؤتو یا در کھو کہ دنیا کامل طور سے اس شخص کومل چکی ہے۔ چاہیے کہ (وہ) اس برخدا کا شکر کرے۔ بہر حال کوئی نہ کوئی کمائی کی راہ





ضروراختیار کرےاوراس کے ساتھ قناعت کواپنادستورِ زندگی بنائے اوراپنے رہنے ہیں اعتدال کا جادہ اختیار کرئے اور اللہ کی یاد کے لیے جوفرصت ہم دست ہوا سے غنیمت شار کرئے '(۱۷) مزید برآں اس زمانہ کے مسلمان بہت ہی غیر اسلامی رسوم وروایات میں مبتلا تھے۔ان میں سے خاص طور پر عاشوراء اور شبِ براءت کے موقع پر جو پچھ غیر اسلامی روایات اختیار کی جاتی تھیں ان پر متنبہ کرنے کے بعدوہ لکھتے ہیں:

''اسی طرح اور بھی بری بری رسمیس تم میں جاری ہیں جس نے تم پر تبہاری زندگی تنگ کر دی ہے' مثلاً تقریبات کی دعوتوں میں تم نے حدسے زیادہ تکلف بر تنا شروع کر دیا ہے۔ اسی طرح ایک بری رسم میں ہم نے حدسے زیادہ تکلف بر تنا شروع کر دیا ہے۔ اسی طرح ایک بری رسم میں ہم اپنی طلاق کو گویا تم نے ناجا مُزسِّم الیا ہے۔ یونہی ہوہ عورتوں کو نکاح سے روک ہو ان رسموں میں تم اپنی دولت ضائع کرتے ہو وقت برباد کرتے ہواور جو صحت بخش روش تھی اسے چھوڑ بیٹھے ہو'۔ (۱۸)

پھر آخر میں شاہ صاحب نے نماز' روزہ اور زکوۃ کے باب میں جوغفلت ولا پروائی پائی جاتی تھی اس پرنکیرظا ہرکرتے ہوئے ان فرائض کی پابندی کی مخلصا نہ ضیحت کی ہے۔

اٹھار ہویں صدی عیسوی کے مسلم معاشرہ میں غیراسلامی رسوم وروایات اور بدعات وخرافات کا دور دورہ تھا۔ مذہبی فرائض و واجبات سے غفلت' آمد وخرج میں عدم توازن' پرتکلف دعوتوں کا اہتمام' حلال و حرام کی تمیز کے بغیر مال و دولت جمع کرنے کی ہوں' اُس وقت کے بگڑ ہے ہوئے معاشرہ کی عکاس تھیں۔ اس صورت حال میں شاہ صاحب نے عام لوگوں کو فرائض کی بجا آوری میں پابندی کرنے' بدعات و خرافات اور غیر ضروری رسوم کو تیاگ دیے' اعتدال کی راہ اپنانے' دوسروں کا بوجھ بننے کے بجائے محنت کرکے کمانے اور سادہ زندگی گزارنے کی جانب جس مؤثر انداز میں متوجہ کیا اس کی اہمیت وافا دیت سے کون انکار کرسکتا ہے۔دوسرے اس تذکیر و تلقین میں قر آن وحدیث کی روش تعلیمات کا جو بُرتو نظر آتا ہے وہ بھی نگا ہوں سے اوجھل نہیں ہوسکتا۔

شاہ ولی اللہ دہلوئی کے ان خطابات ونصائح سے یہ بخو بی واضح ہوتا ہے کہ انہوں نے کس گہرائی سے مشاہدہ اپنے زمانے کے حالات کا جائزہ لیا اور مختلف طبقہ کے لوگوں کے احوال کا کس باریک بینی سے مشاہدہ کرکے ان خرابیوں و کمزوریوں کی نشاندہی کی جوان کی زندگی کے مختلف شعبوں میں سرایت کر گئی تھیں اور پھران کے از الدکے لیے اپنا مجوزہ نسخہ پیش کیا اور وہ تھا: قر آن وسنت سے تعلق مضبوط کرنا' ان کی ہدایات و تعلیمات کو سجھنے کی کوشش کرنا اور زندگی کے ہر معاملہ میں ان پر پوری سنجیدگی سے کاربندر ہنا۔ یہی وہ پیغام ہے جس کی ترسیل واشاعت کوشاہ صاحب نے اپنی علمی مصروفیات کا سب سے اہم مقصد بنایا۔

آخر میں یہ وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ بعض جدید اسکالرز کی رائے میں شاہ صاحب نے اُمت کے زوال یامسلم معاشرہ کی خرابیوں و کمزوریوں کی تین خاص وجوہ بیان کیں: (۱) ضعف عقیدہ





ن وردیا تا وال اور (۳) با ہمی اختلاف وافتراق پہلے اور تیسر اسباب کے دفع کے لیے انہوں نے قر آن و صدیث سے استفادہ اور ان کی ہدایات پڑل کرنے پر زور دیا گئین اخلاقی زوال دور کرنے کے لیے انہوں نے تصوف کا نسخہ پیش کیا 'اس لیے کہ یہ براہ راست قلب سے اپیل کرتا ہے اور قلب کی صفائی بیانفس کے تزکیہ کی بخیرا خلاقی خرابیوں کا ازالہ ممکن نہیں۔ اس ایروچ سے اتفاق نہیں کیا جاسکتا۔ یہ ایک مسلم حقیقت ہے اور شاہ صاحب نے اپنی تحریوں میں بار بار اس کی وضاحت بھی فرمائی ہے کہ قرآن سے بردھ کر دل و د ماغ کو اپیل کرنے والی اور کوئی کتاب نہیں۔ یہ تو ' شیفاء گیما فی الصّدُورِ '' ہے دل کی سے بردھ کر دل و د ماغ کو اپیل کرنے والی اور کوئی کتاب نہیں۔ یہ تو ' شیفاء گیما فی الصّدُورِ '' ہے دل کی المرائیوں میں اتر کر انسان سے باتیں کرتی ہے ۔ انسان اور اس کی نفسیات کے خالق کی یہ کتاب انسان کی کی اغلاقی خرابیوں کی خصر ف نشاندہ کی کرتی ہی بلکہ اس کے خاتمہ کی تدبیر بھی بتاتی ہے۔ خود انسان کی اغلاقی خرابیوں کی جڑوں تک بہتی کرانمیس کا شخہ اور ان خرابیوں کے استیصال کا طریقہ سکھاتی ہے۔ خود نمی کریم شکھنے اخلاق کی جڑوں تک بہتی کرانمیس کا شخہ اور ان خرابیوں کے استیصال کا طریقہ سکھاتی ہے۔ خود نمی کریم شکھنے نہ انسان کے باب میں قرآنی میں اس کی شہادت کا جسم پیکر سے جیسا کہ اُم آلہ الموسنین کی تعلیمات کا جسم پیکر سے جیسا کہ اُم آلہ کو سنین کی تعلیمات کا جسم پیکر سے جیسا کہ اُم آلہ کو شنین کی تعلیمات کی خوالی کو الموسانی کو اسلام معاشرہ کی اصلاح کے لیے جوتر یک بریا کی اس کے فکری ما خذقر آن وسنت سے ۔ انہی دونوں منالِع ہدایت سے انہوں نے لیے جوتر کیک بریا کی اس کے فکری ما خذقر آن وسنت سے ۔ انہی دونوں منالِع ہدایت سے انہوں نے لیے جوتر کیک بریا کی اس کے فکری ما خذقر آن وسنت سے ۔ انہی دونوں منالِع ہدایت سے انہوں نے کے لیے جوتر کیک بریا کی اس کے فکری ما خذقر آن وسنت سے دونوں منالِع ہدایت سے انہوں نے کے لیے جوتر کیک بریا کی اس کے فکری ما خذقر آن وسنت سے ۔ انہی دونوں منالِع ہدایت سے انہوں نے کے لیے جوتر کیک بریا کی اس کے فکری ما خدر ان وسنت سے دونوں منالِع ہدایت سے انہوں نے کو سے انہوں کے خود کی سے انہوں نے کو سے خود کی مناز کر ان وسنت سے دونوں منالے کو ان اس کے فکری کی سے کو سے کو سے کو سے کو سے کو سے کور کی کور کور کی کور کور کی کور کی کور کور کی کور کی کور کور کی کو

محضر ہے کہ شاہ ولی اللہ بھائیہ نے اٹھارہویں صدی عیسوی کے نصف اول میں مسلم معاشرہ کی اصلاح کے لیے جوتر کی کر پر پا کی اس کے فکری ما خذ قر آن وسنت تھے۔ انہی دونوں منابچ ہدایت سے انہوں نے لیہ اس کی آبیاری کی اور خدبی 'سابخ، معاشی اور سیاسی زندگی کی خرابیوں و کمزوریوں کو دور کرنے کے لیے انہوں نے قر آن وسنت کی روشنی میں اپنے افکار پیش کیے۔ انہوں نے بہت ہی واضح لفظوں میں عوام علاء ' صوفیاء واہل حکومت کو یہ پیغام دیا کہ قر آن و حدیث سے اخذ کردہ فکری غذا ہی ان کی کمزوریوں کو دور کر نے گی اور ایل حکومت کو یہ پیغام دیا کہ قر آن و حدیث سے اخذ کردہ فکری غذا ہی ان کی کمزوریوں کو دور کر نے گی اور ان کی زندگیوں میں سدھار لائے گی۔ اس لیے ان سے قربت حاصل کرنا اور ہر معاملہ میں ان سے رجوع کرنا ضروری ہے۔ شاہ صاحب کی علمی مصروفیات بالخصوص ان کی تصنیفی و تا کیفی سرگرمیوں ان سے رجوع کرنا ضروری ہے۔ شاہ صاحب کی علمی مصروفیات بالخصوص ان کی تصنیفی و تا کیفی سرگرمیوں سے اہل علم کے لیے بیتی سبق بھی ملتا ہے کہ وہ اپنی ذہنی استعداد اور علمی صلاحیتوں کوقر آن کا پیغام عام کرنے اور رسول اکرم شکلینی کے گئی تعلیمات کو پھیلانے کے لیے زیادہ سے زیادہ استعال کریں' ان کی ختم کی راہیں آسان بنا نے کے لیے بھر پورکوشش کریں اور آسان بیرا ہی میں ان کی برایات و تعلیمات کی تشری و تر جمانی کو اپنامشن بنا کیں۔ پچ یہ کوقر آن وسنت سے جنتی قربت لوگوں کی بڑھے گی' آئی ہی ان کی زندگی سے غیراسلامی رسوم وروایات کا خاتمہ ہوگا۔ جس ذوق وشوق سے وہ روز مرہ زندگی کے معاملات میں ان میں سدھار آئے گا اور بگرا ہوا معاشرہ وحت مند ہو جائے گا اور جس جبیدگی سے وہ ان کے مطالبات پورے کریں گے اس قدر جلد وہ معاشرت ومعیشت اور عاصل کریں گا اور جس جبیدگی سے وہ ان کے مطالبات پورے کریں گا اور جس جبیدگی سے وہ ان کے مطالبات پورے کریں گا اور جس جبیدگی سے وہ ان کے مطالبات پورے کریں گا اور جبی ہو دو دور مور مورون میں مناز دور مورون میا شرت و معیشت اور

سیاست وحکومت ہر باب میں ایک انقلا بی تبدیلی محسوس کریں گے'ایسی تبدیلی جوخوشگوار ہوگی اورامن وامان کی ضامن بھی ہوگی۔اللہ تعالیٰ ہمیں اس حقیقت کو سبجھنے اور قر آن وسنت سے تعلق مضبوط کرنے کی تو فیق عنایت فرمائے۔

### اللهم تقبّل منّا انّك انت السّميع العليم!

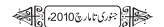
### حواشي

- \_\_\_\_\_\_ (۱) فتح الرحمٰن بترجمة القرآن' مخطوطه مولانا آ زاولا ئبرىرى'على گرُه مسلم يونيورسُّيُ ورق ٣بـ \_\_
  - (٢) التفهيمات الالهيه المجمع العلمي ولابهيل ١٦٢/٢٤١\_
  - (٣) الفوز الكبير في اصول التفسير ، مطبعة ندوة العلماء الكهنؤ ، ١٩٨٤ ع ص ٢٥ \_
- (٤) حجة الله البالغة كتب خاندرشيدية والى سلاسات اله المرائ مصفى (فارى شرح مؤطا امام مالك) كتب خاند رجمية والى ١٣٠٨ هؤك ١٣٠٨
  - (٥) انفاس العارفين اردوتر جمه: محمد الفاروق القادري كمتبه الفلاح ويو بند بدون تاريخ "ص م مم ٥٠ هـ ٠٠ مـ
- (٦) المقالة الوضيئة في النصيحة والوصية مشموله: مجموعه وصايا اربعه (مرتبه ومترجمه: محمد اليوب قادري) شاه ولي الله اكبيري حيرر آباد (ياكتان) ١٩٦٣٠ عنه ٥٠ـ
  - (٧) حواله مذكوره بالانصسم-
  - (٨) تاريخ دعوت وعزيمية ، مجلس تحقيقات ونشريات لكصنوً ، ٢٠٠٢ : ١٣٥٨هـ
- (۹) اٹھار ہویں صدی عیسوی میں مسلمانوں کے ندہبی' ساجی واخلاقی حالات پرتفصیلات کے لیے ملاحظہ فرما ئیں: محمد عمر'اٹھار ہویں صدی میں ہندوستانی معاشرت' مکتبہ جامعہ' دہلی' ۳۷–19ء' بابسوم و چہارم۔

(1.) The Socio-Political Thought of Shah Waliullah, Adam Publishers, New Delhi, 2004,p,6

- (۱۱) حواله بالأص٣٦\_
- (۱۲) شاه ولى الله وبلوى التفهيمات الالهيه مجلس علمى و البحيل ١٣٥٥هـ ١٩٣٧ء ١٩٣٠ء ٢١٥ـــ ٢١٥ــ ١٥٠٠ اردوتر جمه: سيد مناظر احسن گيلاني \_ آغوش موج كا ايك درتابنده الفرقان شاه ولى الله نمبر (طبع دوم) الفرقان بك و يؤبر ملى ١٩٨١ء ص١٩٨٩ ـ ١٥٥ـــ الفرقان بك و يؤبر ملى ١٩٨١ء ص١٩٨٩ ـ ١٥٥ـــ
  - (١٣) المقالة الوضيئة في النصيحة والوصية · ص٣٨/اردوتر جمهُ ص٧٤\_
  - (١٤) التفهيمات الالهية ' ١٤١ ـ ٢١ ١ ' الفرقان 'محوله بالا' ص ١٤٩ ـ ١٤٩ ـ
    - (١٥) التفهيمات الالهية ٢١٥/١\_ الفرقان محوله بالا ص٥٠٠
    - (١٦) التفهيمات الالهية ، ١٥/١ ، ٢١٧-١١ الفرقان محوله بالا ص ١٤٦
  - (١٧) التفهيمات الالهية ١٨/١ ٢ . ٩ . ٢ ، الفرقان محوله بالا ص ١ ٥ ١ . ٢ . ٥ ١ .
    - (۱۸) حواله مذكوره بالا









### المل السنّت والجماعة كون؟

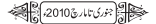
### حافظ نذيراحمه بإشمي

### امام ابوحنیفهٔ پرار جاء کاالزام اوراس کی حقیقت

امام صاحب پرمرجئی ہونے کا الزام علماء کی ایک جماعت نے لگایا ہے۔ بقول ان کے امام صاحب عمل کی ضرورت کے قائل نہیں تھے'لیکن بیہ الزام سراسر غلط ہے۔ اس الزام کا جواب دینے سے پیشتر مناسب معلوم ہوتا ہے کہ تکفیرِ اہلِ ذنوب کے بارے میں ان کا مسلک معلوم کیا جائے'لیکن اس سے پہلے مرجئہ کے عقائد پرایک سرسری نظر ڈالناضروری ہے تا کہ اس الزام کی حقیقت واضح ہو سکے۔

مرجئہ نامی فرقہ اس دورکی پیداوار ہے جب مسلمانوں میں مرتکب کبائر کے مؤمن وغیرمؤمن ہونے کا مسلم چھڑا۔خوارج اسے کافر قرار دیتے تھے معتزلہ اسے مؤمن کے بجائے مسلم کہتے تھے 'حسن بھرگ اورتا بعین کا ایک گروہ اسے منافق کہا کرتا تھا 'جبہہ جمہور سلمین اسے گنا بھارمؤمن سجھتے تھے اوراس کا معاملہ اللہ کے سپر دکر کے کہتے تھے کہ وہ چاہے تو سزا دے 'چاہے ومعاف کردے۔انہی اختلا فات کے دوران ایک فرقہ (مرجئہ ) نے بہا نگ وہل بیا علان کرنا شروع کردیا کہ ایمان کے ہوتے ہوئے گناہ سے کوئی ضرر نہیں پہنچتا 'جس طرح کفر کی موجودگی میں طاعات وعبادات بے اثر ہیں اسی طرح ایمان کی موجودگی میں اعمال ستیہ بے اثر ہیں۔ بعد از ال ان کے جانشین پیدا ہوئے جوم تکب کبائر کے بارے موجودگی میں اعلان کی طرح سلمی پہلو پر قائع نہ رہے بلکہ شبت طریق سے ان کا دعویٰ تھا کہ اقرار وتقدیق میں ایمان نے مالیان کی موجودگی میں معصیت ضرر رسان نہیں' ایمان اورعمل ایک دوسرے سے جدا ہیں۔ بعض اس سے بھی آ گے ہڑھ کر کہنے گئے'' ایمان کا تعلق دل سے ہوتا ہے' زبان سے کفر کا اعلان کرنے' بتوں کی برستش' بہودیت ونصرانیت کا عقیدہ رکھنے اور صلیب کی پوجا کرنے سے بھی ایمان جوں کا توں رہتا ہے۔اگر کوئی شخص دار الاسلام میں رہتے ہوئے شایٹ کا عقیدہ رکھتا ہواور اسی حالت میں مرحائے تو وہ شخص خدا کے باں مؤمن کا مل خدا کا محت اور قطعی جنتی ہوگ'۔'(۲۲)

اس بیان سے معلوم ہوا کہ مرجئہ کی نگاہ میں عمل کی کوئی اہمیت نہیں۔ جہاں تک ایمان عمل کے باہمی ربط کا تعلق ہے تو ان کی رائے میں عمل ایک بے کارچیز ہے جس کا دخول جنت وجہنم سے کوئی علاقہ نہیں۔وہ





اعمال کواکیسلبی چیز نصور کرتے تھے'ایمان ان کے نزدیک صرف قلبی اذعان وابقان کا نام ہے اگر چہ اعضاء و جوارح اس کے خلاف ہوں۔ حقیقت یہ ہے کہ اس مذہب کی وجہ سے حقائقِ ایمان اور نیکی و پاکبازی کا کوئی احترام باقی نہیں رہتا۔ اسی وجہ سے اخلاق باختہ اور مفسد لوگ اس مذہب کواپنانے گے اور اسے اپنی شہوت رانی اور معصیت کاری کا ذریعہ قرار دے لیا۔

مرجۂ کے عقائداورا عمال کے بارے میں ان کا موقف واضح ہوجانے کے بعداب ہم عمل کی اہمیت کے بارے میں اور کے بارے میں ان کا موقف واضح ہوجانے کے بارے میں کوئی فیصلہ کے بارے میں امام موصوف کا عقیدہ واضح کریں گے تا کہ قارئین خوداس الزام کے بارے میں کوئی فیصلہ کرسکیس ۔ امام موصوف کا پینظریہ کہ گنا ہمگار کا فرنہیں کیونکہ اس میں اصل ایمان موجود ہے' اس قاعدہ پر بننی ہے کہ ان کے نزد یک ایمان تصدیق کا نام ہے جس میں کمی وبیشی کا امکان نہیں ۔ ان کا قول ہے کہ عدم اعمال کے باوجود وہ مؤمن ہے ۔ چنا نچے ارشا وخداوندی ہے:

﴿ حَلَطُوْا عَمَلاً صَالِحًا وَّا حَرَ سَيِّنًا عَسَى اللهُ أَنْ يَتُوْبَ عَلَيْهِمْ ﴾ (التوبة: ٢٠١) علامه ابن عبدالبرنے امام موصوف كانظربير (دوبارة اعمال) واضح كرتے ہوئے كھاہے:

''ابومقاتل کا قول ہے کہ میں نے ابو صنیفہ کو رہے کہتے ہوئے سنا: ہماری رائے میں لوگ تین مرتبہ کے ہوتے ہیں: (۱) انبیاء اور ان کے وہ معتقدین جن کو وہ جنتی ہجھتے ہوں' بیلوگ اہل جنت میں سے ہیں (۲) مشرک' جو قطعی جہنمی ہیں (۳) عام مؤمن جن کے جنتی یا دوزخی ہونے کا حتی فیصلہ صادر نہیں کیا جا سکتا' ان کے بارے میں ہم تو قف کرتے ہیں۔ بارگاہ ایز دی سے ان کی مغفرت کی اُمید بھی ہے اور مبتلائ کی عذاب کرنے کا خوف بھی ۔ ان کے بارے میں ہم وہی کہتے ہیں جو اللہ عز وجل سے فیمی موہی کہتے ہیں جو اللہ عز وجل نے فرمایا: ﴿ خَلَطُوْ اعْمَلاً صَالِحًا وَ الْحَرَ سَیّنًا ﴿ عَسَى اللّٰهُ اَنْ یَتُوْنَ عَلَیْهِم ﴿ ﴾ یعنی ان میں نیک و بدا عمال کی آ میزش پائی جاتی ہے' کچھ بعید نہیں کہ اللہ تعالی ان کی تو بہ قبول کرے۔ ہماری دلیل رجاء تو یہ آیت قرآنی ہے: ﴿ إِنَّ اللّٰهَ لَا يَغْفِرُ اَنْ یُشُونَكَ بِهٖ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ دلیل رجاء تو یہ آیت قرآنی ہے: ﴿ إِنَّ اللّٰهَ لَا يَغْفِرُ اَنْ یُشُونَكَ بِهٖ وَیَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ لَوْلُ کَا صَالِحًا کَا اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ کی اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ علی نے انبیاء کرام اور ان لوگوں کے سواجن کے حیات کو واجب قرار اللّٰہ علیہ وہ ان کے لیے جنت کو واجب قرار نہیں دیا بیا جو وہ قائم وصائم ہی کیوں نہ ہوں'۔ (۲۲۰)

امام موصوف كامندرجه بالابيان الفقه الاكبركے بيان كے بالكل مطابق ہے۔ چنا نچه الفقه الاكبر ميں ہے: لا نكفر مسلماً بذنب من الذنوب ،وان كانت كبيرة أذا لم يستحلُّها ولا نزيل عنه اسم الايمان ونسمية مؤمناً حقيقةً ويجوز ان يكون مؤمناً فاسقاً غير كافر (١٢٣) 'مم كسى مسلمان كى كسى گناه كسب تكفير نبيل كرتے چاہوه گناه كيره بى كيوں نه بول اور نه اس سے لفظ ايمان سلب كرتے بيں بشرطيكه وه اس گناه كوحلال نه بحقا بواس كو بهم مؤمن هيتی قرار ديتے بيں اور جائز ہے كه وه مؤمن فاسق بوكا فرنهيں ''





امام صاحب کا مندرجہ بالا بیان ہرطرح قرینِ قیاس وعقل ہے قرآنی وعدووعیداس کی مؤیداورعلاء و فقہاءاسے بنظرِ استحسان دیکھتے ہیں'امام مالک ہے ملائان کے ہمنوا ہیں۔ چنانچے عمر بن جماد بن افی حنیفہ کا بیان ہے:

''میں ایک مرتبہ امام مالک سے ملا'ان کے بہاں قیام کیا'ان کے علمی خیالات سے۔ جب واپس آنا چاہا تو میں نے کہا اہلِ عداوت اور حسد پیشہ لوگوں نے غالبًا امام ابوحنیفہ کے وہ عقائد آپ کے سامنے بیان کیے ہوں گے جن سے ان کا دامن پاک تھا'میں آپ کو بتانا چاہتا ہوں کہ ان کے اصلی سامنے بیان کیے ہوں گے جن سے ان کا دامن پاک تھا'میں آپ کو بتانا چاہتا ہوں کہ ان کے اصلی افکار وخیالات کیا تھے۔ اگر آپ کو پہند آئیں تو بہتر ورنہ آپ کے پاس جو اچھی چیز ہوگی میں بخوشی اخذکرلوں گا۔ امام مالک نے فرمایا بتا تیے! میں نے کہا: ابوحنیفہ گناہ کی وجہ سے کسی مؤمن کی تکفیر نہ سے اور وہ یہ کہ فواحش کا ارتکاب کرنے ہے بھی میں اسے کا فرنہیں سمجھتا۔ امام مالک نے سابقہ الفاظ حرائے۔ میں نے کہا ابوحنیفہ اس سے بھی ہڑی کہا ہے کہا دہ ہیں مارائے۔ میں نے کہا آپ اس سے بڑھ کر کہتے تھے کہ میں عمراً قبل کرنے والے کو بھی کا فرخیال خبیں کرتا۔ امام مالک نے فرمایا بہت خوب۔ میں نے کہا یہ بیں ان کے افکار واقوال اگر کوئی کہے کہ خبیں کرتا۔ امام مالک نے فرمایا بہت خوب۔ میں نے کہا یہ بیں ان کے افکار واقوال اگر کوئی کہے کہ خبیں کرتا۔ امام مالک نے فرمایا بہت خوب۔ میں نے کہا یہ بیں ان کے افکار واقوال اگر کوئی کہے کہ ان کے خیالات اس سے مختلف شھے تو باور نہ سیجھے'' (۱۲۶)

یہ ہے جمہور متأخرین مسلمانوں کاعقیدہ 'صرف خوارج اور معتزله اس کے خلاف ہیں' کیکن بایں ہمہ اس قول کی بنا پر علماء کی ایک جماعت نے امام صاحبؒ کو ہدفِ ملامت بناتے ہوئے آپ پر مرجی ہونے کا الزام لگایا' جبکہ الفقہ الا کبر میں امام صاحب نے خوداس الزام سے براءت ظاہر کرتے ہوئے اپنے مذہب اور مرجئہ کے قول میں فرق کی وضاحت کرتے ہوئے کھاہے:

''ہم یے نہیں کہتے کہ گناہ مؤمنین کے لیے ضرر رسال نہیں اور یہ بھی نہیں کہتے کہ وہ جہنم میں نہیں جا ئیں گئے۔ ہم اس کے ابدی جہنمی ہونے کے بھی قائل نہیں'وہ فاسق وفا جرہی کیوں نہ ہوں۔ ہم یہ بھی نہیں کہتے کہ جمارے اعمال مقبول اور گناہ بخشے بخشائے ہیں جیسا کہ مرجئہ کا خیال ہے۔ لیکن ہم کہتے ہیں کہ یہ مسئلہ تفصیل کے ساتھ واضح ہے کہ جوشض تمام شرا لکا کولمح ظررکھ کرنیک اعمال کرے اور





ان میں کوئی مفسدِ اعمال امر موجود نہ ہو کفر'ار تداداور اخلاقِ ذمیمہ بھی ان اعمال کو ہربادنہ کررہے ہوں اور اس کا خاتمہ بھی ایمان پر ہوا ہوتو ایسے خص کے اعمال کواللہ تعالی ضائع نہیں کرے گا بلکہ قبول کر کے ان کا بدلہ عطافر مائے گا۔ شرک و کفر سے کم درجہ کے وہ گناہ جن سے مؤمن تو بہتو نہ کرسکا ہو مگر اس کا خاتمہ ایمان پر ہوا ہو تو اللہ تعالیٰ کی مشیت پر موقوف ہے جا ہے تو عذاب میں مبتلا کرے جا ہے تو معذاب میں مبتلا کرے جا ہے تو معذاب کی مثیبت کیا ہے جا ہے تو مداب میں مبتلا کرے جا ہے تو معذاب کی مثیب کے مثیب کے ہم تو معاف کردے اور بالکل عذاب نہ دے ''

ا مام موصوف کے مندرجہ بالا بیان سے ان کے افکار و آراء اور مرجمہ کے نظریات کا باہمی فرق و امتیاز بخو بی واضح ہوجا تاہے۔

مریکب کبائر کے بارے میں اسلامی فرقے نین قسموں میں منقسم تھے:

- ا) خوارج اورمعتزلهٔ جوان کو کافر سمجھتے تھے۔
- 7) مرجهٔ: جن کاعقیدہ تھا کہ ایمان کے ہوتے ہوئے گناہ قطعاً ضرر رسال نہیں اور اللہ تعالی سب گناہ معاف فرمادیں گے۔
- س) باقی سب علاء 'جن کاعقیدہ تھا کہ عاصی کی تکفیر نہ کی جائے' نیکی کا اجر دس گنا ملے گا' برائی کی سزااس کے برابر ہوگی اور عفوخداوندی کسی خاص دائر ہ تک محدود نہیں۔

ا مام موصوف کا شاراس تیسر ہے گروہ میں ہوتا تھا۔ یہی رائے جمہورمسلمانوں کی ہے اورا گراس کے قائل کومر جئہ کہا جاسکتا ہے تو تمام مسلمان مرجئہ ہونے سے بری نہیں ہوسکتے۔

اگرامام موصوف اور دیگر علماء کاعقیدہ مرتکبِ کبیرہ کے بارے میں ایک ہی ہے تو پھران پر مرجیً ہونے کاالزام کیوں لگایا گیا؟ شارح مواقف اس کی وجہ بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

وغسان كان يحكيه (اى القول بما ذهب اليه) عن ابى حنيفة ويعده من المرجئة وهو افتراء عليه قصد به غسان ترويج مذهبه بموافقة رجل كبير مشهور وقال الآمدى ...... قد عدوا أباحنيفة واصحابه من مرجئة اهل السنة ولعل ذلك لان المعتزلة فى الصدر الاول كانوا يلقبون من خالفهم فى القدر مرجئاً اولأنه لما قال الايمان هو التصديق ولا يزيد ولا ينقص ظن به الارجاء بتأخير العمل عن الايمان وليس كذلك اذا عرف منه المبالغة فى العمل والاجتهاد فيه (١٢٦٠)

''غسان نا می ایک مرجئ شخص اپنے عقائد کواما م موصوف کی طرف منسوب کر کے آپ کومر جئہ میں شار کرتا تھا' حالانکہ بیا فتر اءاور بہتان ہے۔ دراصل اس کواپنے ند جب کی تر و نج واشاعت کے لیے کسی جلیل القدر عالم کی موافقت و سر پرستی در کارتھی ۔۔۔۔۔ علامہ آمدی نے کہا ہے کہ آپ کومرجئ سمجھے جانے کی وجہ شاید رہ ہوئی کہ صدراوّل میں معتزلہ ہراس شخص کومرجئ سمجھے تھے جو تقدر کے مسکلے





میں ان کا ہمنوا نہ ہو۔ یاممکن ہے اس کی وجہ یہ ہو کہ چونکہ آپ کی رائے میں ایمان کم وہیش نہیں ہوتا اور اعمال آپ کی نظر میں جزوا یمان نہیں تھے۔اس لیے گویا آپ اعمال کو ایمان سے پیچھے ہٹا کر ارجاء کا ارتکاب کرتے ہیں (کیونکہ ارجاء کا لفظی مفہوم ہٹانا ہے) حالانکہ در حقیقت ایسا نہیں' کیونکہ اعمال حسنہ کے انجام دینے میں حد درجہ مبالغہ کرنا آپ سے مشہور ہے''

محققین نے تصریح کی ہے کہ مرجئہ کی دو قسمیں ہیں۔ ایک وہ فرقہ ضالّہ ہے جو عمل کی ضرورت کا سرے سے قائل ہی نہیں اور ایک مرجئہ اہل سنت میں سے ہیں جو عمل کی ضرورت کے قائل تو ہیں لیکن اس کو ایمان کا جزنہیں مانتے۔ بالفاظِ دیگر امام صاحب نے عمل کو ایمان سے بالکل الگ قر ارنہیں دیا ہے بلکہ ان کے کہنے کا مطلب میہ ہے کہ اس کا مقام تصدیق کے برابر نہیں۔ تصدیق اصل اور بنیا دہے اس کی عدم موجودگی میں بڑے سے بڑے عمل کا بھی کوئی اعتبار نہیں 'جبکہ عمل کے بغیر دخولِ جنت ہو سکتا ہے 'چا ہے تو اول وَ بلہ میں ہو باگنا ہوں کے بقدر منز انجھکتنے کے بعد ہو۔

اگران کا بیمسلک (اعمال کو جزوا بیمان نه قرار دینا) پھر بھی قابلِ اعتراض ہوتو ائمہ ثلاثہ کا مذہب (ایمان تصدیق قلبی) اقرار باللسان اورعمل بالارکان کا نام ہے) بھی قابلِ اعتراض تھہرتا ہے' کیونکہ بعینہ یہی مسلک معتز لداورخوارج کا ہے۔ حیرت اس بات پر ہے کہ ائمہ ثلاثہ ایمان کے لیےعنوان وتعبیر معتز لدوخوارج کی طرح ایمان سے خارج نہیں مانتے۔ خوارج کا اختیار کرتے ہیں'لیکن مرتکب کبیرہ کومعتز لدوخوارج کی طرح ایمان سے خارج نہیں مانتے۔

باقی رہایہ اشکال کمٹل کوائیان کا جزء قرار نہ دینے کی صورت میں مٹل کی اہمیت کم ہوجاتی ہے تو یہی اشکال مُل کوائیان کا جزء قرار دینے کی صورت میں بھی وار دہوتا ہے کہ لوگوں میں مایوی پیدا ہوتی ہے کہ مُل نہیں ہوگا تو جنت نہیں ملے گی 'جیسا کہ معتز لہ اور خوارج کاعقیدہ ہے۔

نیزید کہنا کہ حفیہ کے اس قول سے مرجئہ کی حوصلہ افزائی ہوتی ہے کہ وہ بھی عمل کو ضروری نہیں قرار دیتے اور حفیہ بھی عمل کو ایمان کا جزنہ بہیں مانتے 'اس طرح مرجئہ کے مسلک کی تائیہ ہورہی ہے۔ تو حفیہ بھی اس کے جواب میں یہ کہہ سکتے ہیں کہ آپ کی تعبیر سے معتز لہ وخوارج کی حوصلہ افزائی ہورہی ہے کہ جس طرح وہ عمل کو ایمان کا جزء قرار دیرہے ہیں اور اس طرح وہ عمل کو ایمان کا جزء قرار دے رہے ہیں اور اس طرح آپ معتز لہ وخوارج کی تائید کررہے ہیں۔

الحاصل : امام صاحب کو صرف اسی صورت میں مرجی کہا جاسکتا ہے جب کہ فساق کو مؤمن کہنے والے اور بید کھفوخداوندی حدود و والے اور بید کھفوخداوندی حدود و قیود کی پابند نہیں 'ان عقائد کے حامل تمام لوگوں پر ارجاء کا فتو کی صادر کیا جائے اور ظاہر ہے کہ اندریں صورت صرف امام ابو حنیفہ ہی کا شارمر جئہ میں سے نہیں بلکہ معتز لہ کو چھوڑ کرتمام محدثین وفقہا ہم جھی اس زمرہ میں داخل ہوں گے۔

47





### حقیقتِ ایمان میں اعمال کے داخل نہ ہونے کے دلائل

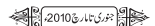
- 1) ایمان کا لغوی معنی تصدیق ہے اوراس کا تصدیق کے علاوہ کسی دوسر ہے معنی کی طرف نقل پر کوئی دلیل موجود نہیں ہے۔ اگر عُرفِ شرع میں تصدیق کے علاوہ اس کا کوئی اور مفہوم ہوتا تو اس کا وہ مفہوم شہرت وتواتر کی حد تک منقول ہوتا' کیونکہ ایمان کا لفظ ہر مسلمان کی زبان پر ہروقت جاری وساری رہتا ہے' لہٰذا اس مفہوم سے ہرایک مسلمان واقف ہوتا' جبکہ ایسانہیں ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ پیلفظ اپنے اصل مفہوم تصدیق ہی پر دال ہے۔
- نصوص کی صراحت اوراجماع اُمت اس بات پردال ہے کہ عذابِ خداوندی کے معائنہ کے وقت کا
  ایمان نافع نہیں 'اور بیہ بات تو اظہر من اشمس ہے کہ اس ایمان سے مراد تصدیق اور اقرارِ لسانی ہے '
  کیونکہ وہ وقت اعمال کے بحالانے کا نہیں ہوتا۔
  - ۳) قرآن مجید میں جہال کہیں ایمان کا ذکر ہوا ہے اس کی اضافت قلب کی طرف کی گئی ہے۔ مثلاً:
    - (١) ﴿ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيْمَانَ ﴾ (المحادلة: ٢٢)
    - ( ) ﴿ وَلَمَّا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوْبِكُمْ ﴾ (الحجرات: ١٤)
- ( ﴾ ﴿ مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ ، بَعْدِ إِيْمَانِهِ إلاَّ مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ ، بِالْإِيْمَانِ ﴾ (النحل: ١٠٦)
  - (9) ﴿مِنَ الَّذِيْنَ قَالُوا الْمَنَّا بِأَفُواهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنُ قُلُوبُهُمْ ۗ ﴾ (المائدة: ١٤)

### اوررسول اللهُ صَالِينَةً عَمَّا كَا ارشادِ كَرا مِي ہے:

((اَللَّهُمَّ ثَبِّتُ قَلْبِي عَلَى دِيْنِكَ)) (١٢٧)

یہ اور اس طرح کی دیگر بے شار آیاتِ بینات اور احادیث میں ایمان کی اضافت قلب کی طرف کی گئی ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ایمان قلب کافعل (تصدیق) ہے۔

- م) الله تعالیٰ نے قرآن مجید میں جہاں کہیں ایمان کا ذکر کیا ہے اس کے ساتھ متصل عملِ صالح کا ذکر بھی کیا ہے۔ اگر اعمالِ صالحہ ایمان کے اندر داخل ہوتے توبیۃ کرار ہوتا جو کہ عیب ہے اور اللہ کا کلام اس سے منزہ ہے۔ ۔
- ۵) قرآن مجيد ميں جابجا اعمالِ صالحه کو ايمان پر عطف کيا گيا ہے: ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوْ الْوَعَمِلُوا الصلّلِحِتِ ﴾ اگراعمالِ صالحه ايمان کا جزء ہوتے تو عطف الجزء على الكل لازم آتا 'حالا نكه معطوف اور معطوف عليه ميں كليت وجزئيت نہيں بلكه مغائرت ہونی جائے۔
- الله عزوجل نے صحت وقبولیتِ اعمال کے لیے ایمان کا ہونا شرط مشہرایا ہے: ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ الشّرط مُهْرایا ہے: ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ الشّرط مُهْرایا ہوتا' کیونکہ ایسا کرنے الصّل لحت وَهُو مُوْمِنٌ ﴾ (ظه: ١١٢) اور مشروط داخل فی الشرط نہیں ہوتا' کیونکہ ایسا کرنے







سےاشتراطالشی کنفسہ لازم آتا ہے جو کہ ممنوع ہے۔

الله تعالی نے قرآن مجید میں تارک اعمال کے لیے بھی ایمان کا اثبات کرتے ہوئے فرمایا:

(الحجرات:٩) ﴿ وَإِنْ طَائِفَتُن مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾ (الحجرات:٩)

(٧) ﴿ الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيْمَانَهُمْ بِظُلُم ﴾ (الانعام: ٨٢)

( ٤) ﴿ وَالَّذِيْنَ الْمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا ﴾ (الانفال: ٧٢)

مؤخرالذكر آيت كريمه ميں جمرتُ نه كرنے والے كومؤمن كہا گيا ہے حالانكه تركِ جمرت پر عظيم وعيد سنائی گئ ہے: ﴿ اَ لَّذِيْنَ تَتَوَفَّهُمُ الْمَلَيْكَةُ طَالِمِيْ اَنْفُسِهِمْ ﴾ (النحل: ٢٨) نيز فرمايا: ﴿ مَالَكُمْ مِنْ مَنْ مَنْ عِيدَ كَ باوجود تركِ جمرت كرنے مِنْ وَلَا يَتِهِمْ مِنْ مَنْ عَيْ حَتَّى يُهَاجِرُوْا وَ ﴾ (الانفال: ٧٢) اس عظيم وعيد كے باوجود تركِ جمرت كرنے والوں كومؤمن كہا گيا ہے۔

(9) ﴿ يَا يَتُهَا الَّذِينَ امَّنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُوَّى وَعَدُوَّكُمْ اَوْلِيَاءَ ﴾ (الممتحنة: ١)

(٥) ﴿ يَا يَتُهَا الَّذِيْنَ امَّنُوا لَا تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا المَّالِيُّكُم ﴾ (الانفال:٢٧)

( ( ) ﴿ لَا اللَّهُ اللَّذِينَ امَّنُوا اتُّوبُوا إِلَى اللَّهِ قَوْبَةً نَّصُوْحًا ﴿ (التحريم: ٨)

مؤخرالذکراور درج ذیل آیت کریمہ میں مؤمنین کوتو بہ کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور ظاہر ہے کہ تو بہ کرنے کا حکم مؤمن گنا ہگارکوہی دیا جاتا ہے نہ کہ کا فرکو۔

( ـ ) ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيْعًا آيُّهَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ (النور: ٣١)

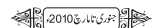
﴿ يَا يَسُّهَا اللَّهِ مِن الْمَنُوْا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى ﴿ ﴾ (البقرة: ١٧٨)
 مَذُوره بالا آيت كريمه مِن قُلِ عمد كا ارتكاب كرنے والوں كو بھى يَا يَشُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوْا سے خطاب كيا
 گيا ہے۔

) مشہور حدیث جریل میں ایمان کے متعلق حضرت جرائیل علیا کے سوال کے جواب میں بجائے اعمال کے آپ نے تصدیق کا ذکر کیا: ((اَنْ تُؤْمِنَ بِاللّٰهِ وَمَلَائِكَتِه وَكُتُبُه وَرُسُلِه وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَتُوْمِنَ بِاللّٰهِ وَمَلَائِكَتِه وَكُتُبُه وَرُسُلِه وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَتُوْمِنَ بِالْقَدْرِ خَيْرِه وَشَرَّه ))

الفرض الرايمان اطاعت كانام موتو دوصورتين موسكتي بين:

(۱) مجموعی اطاعت کا نام ہے' تو اس صورت میں اس شخص کومؤمن نہیں کہا جائے گا جس نے تصدیق قلبی کے ساتھ ساتھ اقرار باللیان بھی کرلیا ہولیکن عبادات کی ادائیگی اورا عمالِ صالحہ کی بجا آوری سے پہلے مرجائے' حالانکہ ایسٹے خص کے مؤمن ہونے پراجماع ہے۔

(۲) دوسری صورت بیہ ہے کہ ہراطاعت کا نام ایمان ہو' تو اس صورت میں ایک اطاعت سے دوسری اطاعت کی طرف انقال' انقال من دین الی دین ہوگا جو کہ بدیمی البطلان ہے (۲<sup>۲۸)</sup>







26

- اا) وه آیات قرآنیه جن میں ایمان کے ساتھ اعمال کا مطالبہ کیا گیاہے:
- (١) ﴿ يَا يَتُّهَا الَّذِيْنَ امَّنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِينَ ﴿ التوبة )
  - (/) ﴿ يَا يَتُهَا الَّذِيْنَ امَّنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقْتِهِ ﴾ (آل عمران:١٠٢)
- (؟) ﴿ يَا يَتُّهَا الَّذِيْنَ امَّنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُوْلُواْ قَوْلًا سَدِيْدًا ﴿ وَالاحزابِ ا

مندرجہ بالا آیات بینات میں ایمان کے ساتھ اعمال کا مطالبہ کیا گیا ہے'اگر اعمال حقیقتِ ایمان میں داخل ہوتے توالگ ہے ان کا مطالبہ کیوں کیا جاتا ؟

- ۱۲) آیت کریمہ ﴿فَمَنْ یَکُفُرْ بِالطَّاغُوْتِ وَیُوْمِنْ بِاللَّهِ﴾ (البقرة:٥٦) اس آیت میں گفر کے مقابلے میں ایمان کا ذکر کیا گیا ہے اور کفرا نکارو تکذیب کا نام ہے اورا نکارو تکذیب کا محل جب الہذا اس کی ضدایمان کا محل بھی قلب ہوگا اور بہت ہی ہوسکتا ہے کہ جب ایمان کی تعریف تصدیق سے کی جائے اورعمل اس میں داخل نہ ہو۔
- سا) حضرت اسامہ بن زید پیٹی کا واقعہ ہے کہ انہوں نے ایک ایسے تخص کوتل کر دیا تھا جس نے کلمہ پڑھا تھا۔ انہوں نے یہ بیچھ کوتل کیا کہ بیہ جان بچانے کے لیے کلمہ پڑھ رہا ہے۔ علم ہونے پر آپ مُلگا لیُّنِیْ اللہ میں انہوں نے یہ بیچھ کوتل کیا کہ بیہ جان بچانے کے لیے کلمہ پڑھ رہایا: (هَلَّا شَقَقْتَ قَلْبَهُ)) یعنی 'تم نے اس کا دل چیر کر کیوں نہیں دیکھ لیا؟''بالفاظ دیگر تہہیں میں جان بچانے کے لیے کلمہ پڑھ رہا ہے' کیا تم بیدیقین کس طرح حاصل ہوگیا کہ وہ مؤمن نہیں محض جان بچانے کے لیے کلمہ پڑھ رہا ہے' کیا تم نے اس کا دل چر کر دیکھ تھا؟(۱۲۹)

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ تصدیق کامحل قلب ہے اور ایمان کی تعریف تصدیق سے ہوگی عمل اس کے اندر داخل نہیں ۔

١٢) ايك انصاري صحائيٌ كا واقع ہے آنَّهُ جَاءَ بِأَمَةٍ سَوْدَاءَ وَقَالَ: يَارَسُوْلَ اللهُ وَنَّ عَلَىَّ رَقَبَةً مُوْمِنَةً فَإِنْ كُنْتَ تَرَى هَذِهِ مُوْمِنَةً أَعْتَقْتُهَا فَقَالَ لَهَا رَسُوْلُ اللهِ عَلَيْنِ : اَتَشْهَدِيْنَ اَنْ لَا اِللهَ اللهِ عَلَيْنِ اللهِ عَلَيْنِ اَنْ لَا اِللهَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ بِالْبَعْثِ بَعْدَ الله عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ بِالْبَعْثِ بَعْدَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ بِالْبَعْثِ بَعْدَ اللهِ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهِ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ اللهِ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

مندرجہ بالا حدیث میں آپ مُنَالِیْا اُنے اس کے مؤمنہ ہونے کا پتہ چلانے کے لیے کسی عمل کے بارے میں کوئی سوال نہیں کیا بلکہ اس کی تصدیق بالقلب پراس کے مؤمنہ ہونے کا فیصلہ فر مایا۔

### اعمال کے جزئیت ِ ایمان پر محدثین کے دلائل

ا) مشهور حدیث مروی از ابو ہریرہ ڈاٹئی:
 ((اَلْا یُمَانُ بضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً وَالْحَیاءُ مِنَ الْإِیْمَان)) (۱۳۱)







حضرت عائشه ﴿ إِنَّهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ إِلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ إِلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ إِلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الللهُ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ

﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيغَ إِيْمَانَكُمْ ﴿ ﴾ (البقرة: ١٤٣)
 ندكوره بالا آیت كریمه میں لفظ ایمان كا اطلاق صلوق پركیا گیا ہے۔

هم) مشهور حدیث مروی از ابو هریره طاللهٔ؛

((لَا يَزْنِي الزَّانِي حِيْنَ يَزْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَلَا يَشْرَبُ الْحَمْرَ حِيْنَ يَشْرَبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَلَا يَشُرَبُ الْحَمْرَ حِيْنَ يَشْرَبُهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَلَا يَشْرِقُ السَّارِقُ حِيْنَ يَشْرِقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ) (١٣٣)

لیمی زانی زنا کرتے وقت 'شرابی شراب پیتے وقت اور چور چوری کرتے وقت مؤمن نہیں ہوتا' ایمان اس سے نکل جاتا ہے۔

معلوم ہوا کہ اعمالِ حسنہ ایمان کی حقیقت میں داخل ہیں۔ اگر ایمان محض تصدیق کا نام ہوتا تو کسی عمل کی وجہ سے کسی کی تکفیر نہ کی جاتی 'حالانکہ اس حدیثِ مبار کہ میں زنا' شراب نوشی اور چوری کے مرتکب کو عدم ایمان سے متصف کیا گیا ہے۔

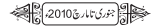
۵) وفدعبدالقیس کی حدیث ہے جس میں نبی کریم مُثَاثِیَّا نے ایمان کی تشریح وتفییر میں صلوق وزکو قو و سیام اوراداء خمس من الغنیمة کاذکرکرتے ہوئے فرمایا:

أَمْرَهُمْ بِالْإِيْمَانِ بِاللّٰهِ وَحُدَةً 'قَالَ: ((اَتَدُرُونَ مَا الْإِيْمَانُ بِاللّٰهِ وَحُدَةً ')) قَالُوا: اللّٰهُ وَرَسُولُهُ اَعْلَمُ' قَالَ: ((شَهَادَةُ اَنْ لَا اِللَّهَ اِللَّهَ اللّٰهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ' وَإِقَامُ الصَّلُوةِ وَإِيْتَاءُ الزَّكَاةِ وَصِيَامُ رَمَضَانَ وَاَنْ تُعْطُوا مِنَ الْمُغْنَمِ الْحُمُسَ)) (١٣٤)

مٰدکورہ بالا حدیث ِمبار کہ میں آپ عَنَا اَیْنَا نِے ایمان کی وضاحت میں اقامتِ صلوٰۃ 'ایتاءِ زکوۃ' صیام رمضان اورغنیمت میں ہے شمس کی ادائیگی کا ذکر فر مایا۔

- ٢) عَنْ اَبِيْ هُرَيْرَةَ اَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْتُ سُئِلَ اَيُّ الْعَمَلِ اَفْضَلُ؟ قَالَ: ((اَيْمَانٌ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ))
  قِيْلَ: ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: ((اَلْجِهَادُ فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ)) قِيْلَ: ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: ((حَجُّ مَبُرُورٌ)) (١٣٥)
  مندرجه بالاحديثِ مباركه فضل عمل كي بارے بين سوال كے جواب بين آپ نے الله اوراس كے رسول يرايمان جهاد في سبيل الله اور جج مبروركاذ كرفر ماكرا يمان كومل كانام دے ديا۔
- ک وہ احادیث جن میں مختلف اعمالِ حسنہ کو ایمان کہا: مثلاً حیاء کے بار کے میں آپ کا ارشاد ((اَلْحَیاءُ مِنَ الْإِیْمَانِ)) یاصیام وقیامِ رمضان کے بارے میں آپ کا ارشاد یا ''حُبُّ آخِ الْمُسْلِمِ'' کو آپ کا ایمان فرمانا وغیرہ۔
   آپ کا ایمان فرمانا وغیرہ۔

مٰدکور ہی بالا دلائل کے بہت سارے جوابات ویے گئے ہیں' لیکن مختصر پیر کہان ولائل میں اعمال پر







ایمان کا اطلاق مجازاً کیا گیا ہے' کیونکہ اعمال ایمان کے مقتضیات اور توابع میں سے ہیں' یعنی ایمان پایا جائے تواس کے ساتھ ساتھ اعمال پائے جانے چاہئیں۔ یااعمال پر ایمان کا اطلاق اس لیے کیا گیا ہے کہ وہ آ ثارِ ایمان میں سے ہیں اور کسی شئے کے اثر پر بھی کبھار اس شئے کا اطلاق کر دیا جاتا ہے' مثلاً لفظ ''نشمس'' کا اطلاق' قوص'' (سورج کی ٹکیہ) پر بھی ہوتا ہے اور اس کے اثر' نضوء'' پر بھی ہوتا ہے۔ اسی طرح''ناد'' کا اطلاق انگارے پر بھی ہوتا ہے اور اس کی لیٹ ولہب پر بھی ہوتا ہے۔

### حضرات محدثین و تکلمین کے درمیان اختلاف کی حیثیت

متنظمین ایمان کی تعبیر تصدیق بالقلب اورا قرار باللمان سے کرتے ہیں اور حضرات محدثین تصدیق عمل اورا قرار کے مجموعے کو ایمان کہتے ہیں کیکن انجام ومآل کے اعتبار سے دونوں میں کوئی اختلاف نہیں کہ مرتکبِ کمیرہ دونوں کے نزدیک خلد فی النار نہیں ہوگا۔ پھراس اختلاف میں اتی شدت کہاں سے آگئ؟ بعض حضرات کے نزدیک تو بیا ختلاف لفظی ہے۔ لیکن بیا ختلاف لفظی نہیں بلکہ نظر بے کا اختلاف ہے مشکلمین کا نظر بیہے کہ اعمال ایمان کی فرع ہیں اور ایمان (تصدیق بالقلب) کی حیثیت ایسی ہے جیسے جڑکی حیثیت ہوتی ہے جوز مین کے اندر چھپی ہوئی ہوتی ہے اس سے تنا نکاتا ہے اور سے جو دمین اور پی جوز مین کے اندر چھپی ہوئی ہوتی ہے اس سے تنا نکاتا ہے اور سے جوز میں اور ایمان کو جڑکے او پر متفرع قرار دیا جا سکتا ہے شاخیں اور پیتے۔ وہ شاخیاں اور پیتے جڑکا جز نہیں ہوتے بلکہ ان کو جڑکے اور پر متفرع قرار دیا جا سکتا ہے اسی طرح اعمال ایمان پر متفرع قرار دیا گئے ہیں۔ جبکہ محدثین کے نزد یک ایمان بمنز لہ بنے و بنیا دہے اور جز نہیں ہیں ایسے ہی اعمال بھی تصدیق کا جز نہیں ہیں بلکہ متعلقات اور فروعات میں سے ہیں۔

محدثین کے خیال میں ایمان کی حیثیت اس سے کی ہے جوز مین کے اوپر ہوتا ہے شاخیں اور پتے' اس کا جزء ہوتے ہیں' اسی طرح اعمال بھی ایمان کے لیے جزء ہوں گے (۲۳۱)

یہ اختلاف دراصل حالات کی پیداوار ہے متکلمین اور امام صاحب کے زمانہ میں چونکہ معتز لہ اور خوارج کا زور تھا جواس بات کے قائل تھے کہ اعمال ایمان کا جزء ہیں ۔ اعمال نہ ہونے کی صورت میں انسان مخلد فی النار ہوگا' کیونکہ ان کے نزدیک مرتکب کبیرہ ایمان سے خارج تھا۔ ان کی مؤثر تر دید کے لیے امام موصوف اور متکلمین نے یہ بلیغ عنوان اختیار کیا کہ ایمان تصدیق بالقلب اور اقرار باللسان کا نام ہے اور اعمال اس کا ثمرہ ' متیجہ اور فرع ہیں نہ کہ جزء۔

جبکہ محدثین کے زمانے میں مرجمہ کا زورتھا جوعمل کو بالکل بے کار سمجھتے تھے اور ان کا دعویٰ تھا کہ الطاعة لا تفید والمعصیة لا تضر ۔ان کی تر دید کے لیے حضرات محدثین نے پیپلیغ انداز اختیار کیا کہ عمل ایمان کا جزوجے تا کھل کی اہمیت اجاگر ہو۔ور نہ اصل کے اعتبار سے نہ تو مشکلمین عمل کی اہمیت کے





منکر ہیں اور نہ محدثین ۔ دونوں کے نز دیک عمل ضروری ہے۔ اور دونوں کے نز دیک مرتکب کبیرہ نہ ایمان سے خارج ہوتا ہے اور نہ مخلد فی النار ہوتا ہے۔ (جاری ہے)

### حواشي

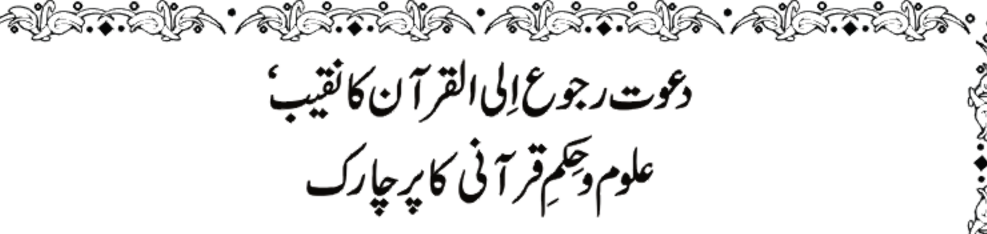
- (١٢١) الفصل في الملل والاهواء والنحل ابن حزم ج٤ ص ٢٠٤.
  - (١٢٢) الاتقاء'ص ١٦٧
- (١٢٣) الفقه الاكبر فصل المؤمنون وحسناتهم وسيئاتهم واعمالهم
  - (١٢٤) المناقب للمكي بج١ ص ٧٧\_
- (١٢٥) الفقه الاكبر' فصل المؤمنون وحسناتهم وسيئاتهم واعمالهم\_
- (١٢٦) المواقف قاضى عضد الدين عبدالرحمن اللائجي مع شرحه للشريف على بن محمد الجرجاني ج ٨٠ ص ٢٩٧\_
  - (١٢٧) سنن ابن ماجه كتاب الدعاء ، باب دعاء رسول الله عليه
- (۱۲۸) تفصیل کے لیے ملاحظہ ہو شرح المقاصد للتفتازانی' ج۰' ص۱۹۰ و شرح المواقف' سید شریف علی بن محمد جرجانی' ج۸' ص۲۲۶ و تفسیر روح المعانی' للعلامه الآلوسی' ج۱'ص۱۱۱ تحت تفسیر قولهٔ تعالٰی: الَّذِینَ یُوُّمِنُوْنَ بِالْغَیْبِ... و تفسیر مفاتیح الغیب' للرازی' تفسیر سورة البقرة' آیت (۳) ۔
  - (١٢٩) صحيح مسلم٬ كتاب الايمان٬ باب تحريم قتل الكافر بعد قوله "'لَا الله إلَّا اللَّهُ٬٬
    - (۱۳۰) مسند احمد عصر ۲۰۲۱ مسند احمد و ۱۳۰ من الانصار
- (۱۳۱) صحيح البخارى كتاب الايمان باب امور الايمان\_ وصحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان عدد شعب الايمان\_وسنن النسائى كتاب الايمان وشرائعه باب ذكر شعب الايمان\_وسنن ابى داؤد كتاب السنة باب في رد الارجاء\_وسنن الترمذى ابواب الايمان باب ما جاء في استكمال الايمان وزيادته و نقصانه\_وسنن ابن ماجه باب في الايمان\_
  - (١٣٢) سنن الترمذي ابواب الايمان باب ما جاء في استكمال الايمان والزيادة والنقصان
- (۱۳۳) صحيح البخاري كتاب الاشربة باب قول الله تعالى انما الخمر والميسر والانصاب ...... وصحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان نقصان الايمان بالمعاصي .....
- (١٣٤) صحيح البخاري كتاب الايمان باب اداء الخمس من الايمان وصحيح مسلم باب الايمان باب الايمان بالله تعالى ورسوله وشرائع الدين والدعاء اليه والسوال عنه.....
  - (١٣٥) صحيح البخاري كتاب الايمان باب من قال : ان الايمان هو العمل
- (۱۳۶) تفصیل کے لیے وکیکھتے درس بخاری علامہ عثمانی مرتبہ مولانا عبدالوحید صدیقی فتح پوری' ج۱' ص ۱۲۱٬۱۲۰\_











# سه ما بی حکمت فرآن لا مور

بیادگار: و اکثر محمد فیع الدین مرحوم مدیر مسئول: الماکشر اسسرار احمد

سالانەزىرىتغاون (اندرونِ ملک) 2000 روپ

قیمت فی شارہ:50 روپے

تحریک خلافت پاکستان کانقیب مفت روزه مند اکست کی کافیب مفت روزه مند اکست کی کافیب

حالات حاضرہ سیاسی تجزیئے ملکے بھلکے کمکی معلوماتی 'تحریکی مضامین اورر پورٹیس

مريمسئول: حافظ عاكف سعيد

﴾ قیمت فی شاره: 12روپ سالانه زرتعاون (اندرون ملک) -/450روپ

# مكتبه خدام القرآن 36-ك، الخلائان الامور

فون:3-042-35869501، فيكس: 042-35834000، فيكس: 1042-35834000، 142-35834000 وفون: 1042-35869501

## "ایجادوابداعِ عالم ..... "برہونے والی ایگ فتگو

### جناب احمد جاويد

ڈ اکٹر اسراراحمد صاحب کے جس کتا بچے پر جناب احمد جاوید صاحب کا تیمرہ اورعلمی محا کمہ یہاں شائع کیا جار ہاہے اس کامکمل ٹائٹل قارئین کے لیے درج ذیل مضمون کو بھنے میں مدد ثابت ہوگا۔ اوروہ ہے:''ایجاد وابداعِ عالم سے عالمی نظام خلافت تک— تنز ل اورار تقاء کے مراحل'' ۔ مجھے امیدواثق ہے کہ'' حکمت قرآن'' کے قارئین کے لیے رعنوان غیر مانوس نہ ہوگااورانہوں نے اسے حاصل کر کے بڑھنے کی کوشش بھی کی ہوگی'اگرچہ بہت سوں نے اس کے مشمولات کوادق پایا ہوگا۔ میرے خیال میں فلیفہ وحکمت کے نہایت غامض اوراعلیٰ ترین میاحث برمبنی برادرمحترم ڈاکٹر اسرار احمد کی دوتح بروں میں سے ایک زیرتھرہ کتا بچہ ہے اور دوسری''حقیقتِ انسان'' کے عنوان سے ربع صدی قبل لکھی جانے والی تحریرہے جوائے'' زندگی'موت اورانسان'' نامی کتا بچے میں شامل ہے۔ جبیبا کہ زیرنظر کتا بچے کے عنوان سے ظاہر ہے' خالص فلسفیانہ اصطلاح میں اصل مبحث ربط الحادث بالقديم کا ہے۔قدیم اوراز لی وابدی ذات باری تعالیٰ کی ہےجس نے کا ئنات'اس کی جملہ ذوات اور انسان کو بیدا کیا۔ ہالفاظ دیگر 'اصل مسلہ ذات حِق اور ذوات حِق کے درمیان ربط و تعلق کا ہے۔ان کے درمیان عینیت اور غیریت دونوں ہی سے مسائل پیدا ہوتے ہیں جوفلسفیانہ ذہن کے لیے خلحان کا ہاعث بنتے ہیں۔ڈاکٹر اسراراحمرصاحب نے اس مسئلے کی تو ہیے خالص قر آنی حوالے اور قر آنی اصطلاحات ( کلمہ کن کلمات نور امر خلق روح ) کی مدد سے کی ہے یعنی وہ ان مسائل میں شخی سےانے آپ کو'' قر آنات'' کےاندرر کھتے ہیں جبکہ جناب احمد حاوید''عرفانیات'' ہے بھی تعرض کرتے ہیں اور پاکھیوص تنزلات کے ضمن میں شیخ الا کبرمحی الدین ابن عربیؓ کی تصریحات کےشدّو مدّ کے ساتھ قائل ہیں۔وہ محقق و عارف دانشور ہیں۔ہم ان کی فکری و حاہت اورعر فانی بصیرت کے بوری طرح قائل ہیں مضمون ہذامیں ان کا فکر رسااینی پختگی کو پہنچا نظر آتا ہے۔ یہ دوسری بات ہے کہ عام قارئین کے لیے یہ خاصاعسیرالفہم ہو۔ ہم تہہ دل سے احمد حاوید صاحب کے مشکور ہیں کہانہوں نے اپنی مصروفیات میں سے وقت نکال کرنہ صرف اس کتا ہے کا بغورمطالعه کیا بلکهاس پراپنامفصل تصره بھی بہم پہنچایا۔ ہمیں امید ہے کہ قارئین'' حکمت قر آن' میں ہے کچھ تبھرہ کے آخری جملے بڑمل کرتے ہوئے اصل کتاب کا بالاستیعاب مطالعہ کریں گےاورایئے رشحات قلم ہے ہمیں نوازیں گے۔ (ابصاراحمہ)







ایک مجوی و جودی ارتقا کا تصورانسانی شعور کی خلقت میں داخل ہے اوراس کے مظاہر شروع سے آج تک ایک تسلسل کے ساتھ موجود چلے آرہے ہیں۔ کلا سیکی شعور کی روایت میں ارتقا کا اصول طبیعی سے زیادہ روحانی اوراخلاقی تھا۔ انسان کو حقائق کا معیار اور مرکز ماننے اور منوانے کا وہ رو تیہ جس نے ہا قاعدہ ایک مادہ علم تشکیل دیا' ارتقاء کے تمام تصورات کی تہہ میں غلبے کے ساتھ کا رفر ما رہا ہے۔ لیکن اس مادہ علم میں تبدیلی آجانے کی وجہ سے علم کا مزاج اورانداز زیادہ سے زیادہ تج بی اور طبیعی ہوتا چلا گیا اور پی تصور میں تبدیلی آجانے کی وجہ سے علم کا مزاج اورانداز زیادہ سے زیادہ تج بی اور طبیعی ہوتا چلا گیا اور پی تخیل کے مواج سے مادی' میکائی اور طبیعی ہوتا چلا گیا۔ ہمارے یہاں اس بنیادی تناظر کی اتنی بڑی تبدیلی کو بہت دیر میں غور کے قابل سمجھا گیا۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ ارتقا کا جدید نامیاتی اور طبیعیاتی اسٹر پکر تیزی سے اپنی تحکیل کے مراحل طرکرتار ہا اور اس کے زور کوتوڑ نے یا چند صدود میں رکھ سکنے والی قوت یعنی مذہبی تصور و جودِ کا نئات اس ہمہ گیر جدلیاتی ماحول سے باہر رہا۔ بعد میں بلکہ بہت بعد میں' جب بینظر سے فالی تو ارتفاق کا جدید میں بلکہ بہت بعد میں' جب بینظر سے بیدا ہوا' مگر بیار ارتعاش بھی طویل غفلت سے نکلنے کی ایک اتفاقی حرکت سے زیادہ پھی نتھ میں ایک ارتعاش ورائی میں ایک ایک انتاق اور نظام الوجود تیار کر کے پہلے ہی سے خیرہ ہوجانے والی آئکھوں کے آگے رکھ دیا کہ اب انسانی شعور کے تمام تناظرات بلکہ مسلمات بھی نہیں رکھا۔ والی تو قار و خود کو اس سے تمام آہگ رکھنے پر مجبور ہو بچے ہیں۔ خدا' انسان اور کا نئات کے بارے میں تشکیل پانے والا کوئی تصور آج ڈارونز میں ایک تو تیاں دور کوئی سامان بھی نہیں رکھتا۔

ایسے میں ڈاکٹر اسراراحمد صاحب نے ''ایجاد وابداعِ عالم سے عالمی نظامِ خلافت تک تنزل وارتقا کے مراحل'' لکھ کر گویا ایک فرضِ کفا بیادا کیا ہے۔ کم از کم مجھے بید کھ کرایک بہجت آمیز جیرت ہوئی کہ ڈاکٹر صاحب نظر بیارتقا کوایک تو ڈارون کی ملکیت نہیں ماننے اور دوسر بے بی یقین رکھتے ہیں کہ مذہبی شعور کی ارفع سطح پر ارتقا کا عالمگیر قانون اپنے وہ مصدا قات حاصل کرسکتا ہے جو اسے سائنس فراہم نہیں کرسکتی۔ ڈاکٹر صاحب اپنی ذہنی افزاد کے حساب سے ایک ماہر منقولات سے زیادہ کسی وسیح البنیا د محلونا چاہتا کر حیا ہے۔ ان کی وجودی معنویت کو تقدیری اور تاریخی دائروں میں مرکز کے طور پر برسر عمل دکھا نا چاہتا طرح ہیں جوانسان کی وجودی معنویت کو تقدیری اور تاریخی دائروں میں مرکز کے طور پر برسر عمل دکھا نا چاہتا ہے۔ ان کے تصویر انسان میں جہاں رومی کی عارفانہ گہرائیاں پائی جاتی ہیں وہیں اقبال کا انقلا بی اور ایک idealism بھی اپنے تمام تر تمون کے ساتھ تھیل کے عملی نقطے تک پہنچتا دکھائی دیتا ہے۔ ایک حقائق پگر اور ایک نا انقلا بی کا میاجتماع ہی ڈاکٹر صاحب کے اکثر بنیادی تصورات کا قوام ہے۔ ان کا میاب نظام کو اپنی تقدیری مقصود تک پہنچانے کی طافت فراہم کرتا ہے۔ بیا پی جگہ اتنا بڑا کا م ہے کہ عقل کا منطق سانچواسے تقدیری مقصود تک پہنچانے کی طافت فراہم کرتا ہے۔ بیا پی جگہ اتنا بڑا کا م ہے کہ عقل کا منطق سانچواسے پوری طرح قبول کرنے کی سائی نہیں رکھتا۔ اس تحریم میں پر انے صوفیوں کی طرح ڈاکٹر صاحب کی فکر بھی



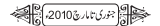


ایک وِژن کی طرح ہے جس میں استدلال محض مخاطب کی سہولتِ فہم کے لیے ہے۔

ڈاکٹر صاحب نے ارتقا کو جوہرِ تخلیق اور مقصودِ آفرینش کے طور پر دیکھا ہے۔ ارتقا چیزوں کی طبیعی بناوٹ کا تقاضانہیں بلکہ اللہ کی شانِ خلّ قی کا اقتضا ہے جس کی مرحلہ وارتقد رہی پیش رفت میں انسان ایک فعال کر دار کی ادائی پر مامور ہے۔ ڈاکٹر صاحب کے تصوّرِ ارتقا کا ایک خلاصہ بیہ ہے کہ انسان اور کا ئنات بالآخرا پنے وجود کی حقیقت تک پنچیں گے اور تخلیق کی غایت قصوی تاریخ کے منتہا پراپنے سلسلہ ظہور کو کممل کرنے والی حقیقت محمدی علی صاحبہا الصّلاق والتسلیم کے فیضان سے حاصل ہوکر رہے گی۔ اس ہمہ جہت تصور کی تشکیل میں ڈاکٹر صاحب نے مسلمانوں کی تمام عرفانی 'علمی' اخلاقی اور کسی حد تک جمالیاتی روایات کو کی کہا کردیا ہے۔ کم ہی نظریات ہوں گے جن میں ایسی جامعیت یائی جاتی ہو۔

میری رائے میںمسلم روایت کی پوری تاریخ میں جونظر یہ ڈاکٹر صاحب کےاس تصور کا اولین محرک اور محکم ترین مؤیّد کہلاسکتا ہے وہ نظریۂ وحدت الوجود ہے۔وحدت الوجود کے عرفانی نظریے نے عقل کے اس خلقی مگرا نتہائی مطالبے کی تکمیل کاعمل انجام تک پہنچایا ہے کہ حقیقتِ وجود اور واقعیتِ وجود میں ربط کی اقسام کیا ہیں اور ان میں فعلیت کا پورا نظام کس طرح کارفر ما ہے۔اس نظریے کی تشکیل میں مرکزی كرداراداكرنے والی شخصیات نے اس موضوع كواس طرح واضح كياہے كہ علم كالمقصوديہ ہے كہ هيقت وجود کوتعینات میں شناخت کر لے۔ نظام ہستی اورنظم عالم کی تحقیق کواپنا بدف بنانے والے تمام علوم نے جونتائج بھی نکالے ہیں وہ اسی موضوع کے احاطے میں آتے ہیں ۔ گویا وحدت 'عقل کا وہ تقاضا ہے جسے پورا کیے بغیر ہستی اور کا ئنات کا کوئی بھی علم اصالت اور کمال تک نہیں پہنچ سکتا۔اینے مابعد لطبعی سیاق و سباق سے ہٹ کربھی بیہ موضوع اور بیا قتضائے وحدت انسانوں کے ان تمام نظریات کی بنیا درہاہے جو کا ئنات کے بارے میں بلکہا بیخ کسی مقصو دِعقلی کے بارے میں کسی کلی اور مجموعی موقف تک اس طرح ۔ پہنچنا چاہتے ہیں کہاس موقف میں کسی اصولی تغیر کا امکان نہ رہے۔مثال کےطوریر مادے کے حقیقی ہونے پراصرار کرنے والے تمام فلنفے اسی نقطہ وُحدت تک پہنچتے ہیں کہ وجود کی حقیقت واحد ہے جواس کے مظاہر کی کثرت سے متأثر نہیں ہوتی مختصر بہر کہ شعورِانسانی نے اپنی ماہیت کے بعض ضروری اجزاءاور اپنے بیشتر طے شدہ مقاصد سے ہٹ جانا قبول کرلیا ہے لیکن اپنی اس اساس کوتمام تغیرات کے باوجود برقر اررکھا ہوا ہے کہ ایک مرکزِ واحد کوا دراک اور تحقیق کی مستقل بنیاد بنائے بغیرعلم کی تشکیل اور وجود کی تحقیق کاثمل وا قع نہیں ہوسکتا۔

شعور کی اس وحدتِ اساسی نے جو ماورائے تغیر تناظر وضع کیے ہیں ان سے اصول وحقائق کی طرف پیش رفت کرنے کے دو بڑے انداز پیدا ہوئے۔ایک مابعد الطبیعی اور دوسراطبیعی حقیقت یعنی ہستی کی اصل واحد کے یہ دونوں تناظر اس لحاظ سے تو ایک دوسرے کے ساتھ مناسبت رکھتے ہیں کہ شعور میں ان کا





مبنی واحد ہےاور بید دونوں ہی شعور کےسب سے بنیا دی اورسب سے طاقتو راقتضا کے مظاہر ہیں' لیکن اس structural مناسبت کے سواان میں کوئی چیز مشتر ک نہیں ہے۔اشتر اک تو دور کی بات ہے ان میں ایک کا ہر جز ودوسرے کے تمام اجزاء سے متصادم ہے۔ شعور مابعدالطبیعی اصول تحقیق اورطبیعی اساسیات علم سے نکلنے والے نتائج کو بھی ایک خانے میں کیجانہیں رکھتا، یعنی ان کا متیاز ہرسطے کیر برقر ارر ہتا ہے۔ان کے نتائج اور حاصلات خواہ ہم موضوع اور ہم لفظ ہوں' ایک نا قابلِ تطبیق معنوی' بعد کی وجہ سے شعور کے محتوی ( content ) کے طور پر بھی بالکل الگ الگ رہتے ہیں۔ نیقسیم اتنی ستقل ہے کہ کم از کم کسی بھی کلا سیکی روایت میں اس کوختم کرنے کی کوئی کوشش نہیں ملتی ۔ حتیٰ کہ اگر طبیعی منطق پر خدا کا وجود ثابت ہوجائے تو اس ثبوت کوبھی مابعدالطبیعی تحقیق قبول نہیں کرتی بلکہ اس وجود کوخدانہیں مانتی جسے طبیعیات دریافت کرتی ہے۔ اس کی ایک بڑی وجہ یہ ہے کہ ما بعدالطبعی تناظر میں کا ئنات اپنی موجودیت کےان اسالیب اوران حدود تک محدود نہیں ہے جن کی بنیاد برطبعی تحقیق اینے دائی اصول اس طرح وضع کرتی ہے کہ اس کے تمام تح کات اور حاصلات وجود کا ئنات کے ایک کلی تصور سے میسر آتے ہیں اوروہ تصور اتنا اساسی ہے کہ طبیعیات میں ردّ وقبول کا ساراعمل اپنے تمام تر اختلا فات سمیت اسی کے اندر شروع ہوتا ہے اور اسی میں تمام ہوجا تا ہے۔ مابعدالطبیعی شعور' کا ئنات کے اندروجود میں حقائق کی موجودیت کےاسلوب سے کوئی مشابہت اورمما ثلت نہیں دیکھا۔اس کے نز دیک کو نیات حقائق سے ایک مستقل انفعال کی نسبت رکھتے ہیں اوران کے mechanics سے کوئی ایساتعلق نہیں رکھتے کہ بیرتقائق کے علم کا کوئی بنیا دی ذریعہ بن جا ئیں ۔ گویا مابعدالطبیعی شعور و جو دا ورمظا ہر کے درمیان یائی جانے والی نسبتوں میں سے بحض چند کو کا ئنات میں لائق حصول اور قابل اعتبار سمجھتا ہے' مگر وہ بھی اس طرح کہ ان چندنسبتوں پر تکبیر کر ہے ہستی کے حقیقی اصول اور وجود کے اساسی امور کی طرف رسائی کا وہ راستہ نہیں کھولا حاسکتا جو تقائق کی یقینی اور مجموعی معرفت کے لیے درکار ہے۔ لینی کا ئنات میں اپنی حقیقت پر شاہد بننے کی جتنی استعدادیا ئی جاتی ہےوہ اس حقیقت اور اسے نشکیل دینے والے دیگر حقائق تک پہنچانے کے لیے نا کافی ہے۔اسی لیے مابعد الطبیعی شعور کا ئنات کومخلوق مان کراس کے بورے نظام حرکت کومعروف حدود میں متعین کر کے دیکھتا ہے اورکسی ا پیے عمل کے اثبات کی طرف راغب نہیں ہوتا جس میں بہ نظام حرکت کسی ایسے تصور کی بنیا دین جائے جس کی رو سے کا ئنات میں ایک ایسے خلیقی ارتقا کا امکان پیدا ہوجائے جواس کی معروف ساخت سے میل نہ کھا تا ہو۔ یہ بات قدرے پیچیدہ ہے گرانتہائی قابلِ غورہے کہنوعی سطح کی تقلیب ماہیت مابعدالطبعی نکته نظر سے کا ئنات کے مخلوق ہونے کے منافی ہے۔

نظریکارتقائے متداول اورمؤثر تر بن ورژن کے حوالے سے مذہبی حلقوں میں اگر کچھ موافقا نہ گفتگو بھی ہوئی ہے تو علمی سطح پر وہ پست در جے کی ہے اور تکنیکی پہلو سے ایک لائقِ استہزا اناڑی پن کا ملغو بہ



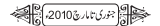


ہے۔اس سارے نظریے اوراس کی بنیاد پر پیدا ہونے والے نظریاتی تختم کا یکسر خالف ہوتے ہوئے بھی مجھے ڈاکٹر اسراراحمد صاحب کی اس کتاب میں کم از کم پیرچیز ضرور نظر آتی ہے کہ اسے پڑھنے کے بعد مذہبی ذہن کی لیسماندگی کا افسوس ناک تأثر نہیں پیدا ہوتا۔ ڈاکٹر صاحب نے حیاتیاتی ارتفا کے سائنسی وروبست سے زیادہ سروکارر کھے بغیراسے جس مہارت کے ساتھ مذہبی تصور انسان کی تشکیل میں صرف کر کے دکھایا ہے وہ جا ہے نا قابل تناہم ہوگر باعث فخر ضرور محسوس ہوتی ہے۔

اس کتاب کا بڑا وصف ہیہ ہے کہ اس میں ارتقا سے پیدا ہونے والی مذہب مخالف فلسفیانہ اورنفسیاتی روایت کوشدت سے نظرا نداز کر کے پور ہے عملِ ارتقا کوا کیک روحانی رخ بھی دے دیا گیا ہے۔ گویا اس شھیڑ طبیعی نظریے کی ایسی روحانی تعبیر پیش کی گئی ہے جو مذہبی ذہمن کے لیے اتی بھی نامانوس نہیں ہے کہ وہ اس سے بدک جائے۔ ڈاکٹر صاحب کا تصورِ انسان نوعی ہے اور مذہبی سیاق وسباق رکھنے والے تمام تصورات اپنی ہیئت اور معنویت میں ایسے ہی ہوتے ہیں 'کیونکہ انسان ایک نوعی وصدت کے طور پر جسمانیت اور روحانیت کی ہم اصلی پر قائم ہے اور اس کے اختیاری اور تاریخی ارتقا کو قبول کرنے اور اسے شعور میں لانے کی پوری قابلیت رکھتا ہے لہذا اس کے اندرار تقائی تبدیلی کے تمام مراحل ایسی جامعیت کے ساتھ ساتھ ظاہر ہوتے ہیں جس کے آثار ان دونوں جہوں یعنی جسم اور روح پر آپس میں مربوط حالت کے ساتھ ظاہر ہوتے ہیں۔ یعنی ایسامکن نہیں ہے کہ جسمانیت کے حدود میں رونما ہونے والا ارتقائی عمل انسان کی روحانی اصل سے لاتعلق رہ جائے۔

ڈاکٹر صاحب نے فی الواقع نہ بہی تصورِ انسان میں ایک نئی قوت کا اضافہ کرنے کی کوشش کی ہے اور اس کے لیے انہوں نے آدمی کے حیاتیاتی اصول میں تقریباً مان لیے جانے والے نظریے کو اس کی روحانیت سے متعلق کر کے دیکھنے کی کوشش کی ہےتا کہ اس قانونِ حرکت وارتفاء کی کارفر مائی انسان کی فشسی وروحانی اقلیم میں بھی الیی معنویت کے ساتھ دکھائی جاسکے جو اس کی حقیقت اور غایت سے پوری طرح ہم آ ہنگ ہو۔ ڈاکٹر صاحب چونکہ حیاتیاتی ارتفا کو قریب قریب مسلّمات میں سے بیچھتے ہیں لہذا وہ اپنے نہیں شعور کی بہترین قوت کے ساتھ اسے انسان کی نوعی حقیقت اور مقصود تک رسائی کا ایک بنیا دی ذریعہ بنانا چاہتے ہیں۔ ان کی رائے میں حیاتیاتی ارتفاکل انسان کا احاطہ نہیں کرتا بلکہ اس مجموعی پیش قدمی کا محض کرتی ہزوہے جونوعِ انسانی اپنی تکمیل کے لیے ایک بالاتر فطری انتظاب اور وجودی معیار کے سائے میں کرتی آرہی ہے۔

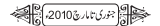
یہ بالاتر فطری انتخاب اور وجودی معیارا پنی کار فر مائی تمام دائروں میں طبیعی مادی اور جسمانی نہیں۔ بیانسا نیت کے programmed تقدیری اصول ہیں جن کی بنیا دیرانسان اپنی نوع اور اپنی مجموعیت کے ساتھ اپنی طے شدہ غایات کی طرف حرکت کرتا ہے۔ یہ حرکت جب حیاتیات کے دائرے میں اور حیاتیاتی





تکمیل کے حصول کا ذریعہ بے تو اسے کہا جائے گا کہ یہ معروف معنی میں حیاتیاتی ارتقا ہے۔ لیکن انسان کی کلیت اپنے تمام اجزا کو اسے گہرے اور شدید ربط کے ساتھ آپس میں جوڑے ہوئے ہے کہ یہ اجزااپی اصلیت ہی میں واحد نہیں ہیں بلکہ اپنی فعلیت اور اس فعلیت سے مرتب ہونے والے آثار کی سطح پر بھی ایک الوٹ وحدت پر استوار ہیں۔ ڈارون وغیرہ کے تصورات ارتقا سے انسان کی نوعی پیش قدمی کی طرف گویا ایک لائق تسلیم دلالت حاصل ہوگئ ہے۔ گویا انسان کے کل میں کار فرما ایک اصولِ حرکت کے قابلِ اثبات ہونے کے حسی شواہد حاصل ہوگئ ہے۔ گویا انسان کے کل میں کار فرما ایک اصولِ حرکت کے قابلِ اثبات ہوئے تو میرے خیال میں وہ یہی ہوگا کہ جس حرکت وجودی کا نام انسان ہے وہ حرکت وجودی اپنے پھے حسی جائے تو میرے خیال میں وہ یہی ہوگا کہ جس حرکت وجودی کا نام انسان ہے وہ حرکت وجودی اپنی تھا رہی انسان کی کلی حرکتِ اعتمان شواہد کے ساتھ معروف نظر کی ارتفا میں بیان ہوگیا ہے۔ اور اس نظر بیار نقا کو ہم انسان کی کلی حرکتِ میں کہیں تو اللہ کی طرف ہی انسان کی کلی حرکتِ میں کہیں تو اللہ کی طرف ہی انسان کی کلی حرکتِ میں کہیں تو اللہ کی طرف سے متعین خلقتِ انسان کی کہی میں مدارج میں برپاپیش قدمی اور ارتقا کے اصول کی طرف ایک ابیا اشارہ میسر آجا تا ہے جے روکر ناعلمی سطح برممکن نہیں رہتا۔

انسانی شعور کاتمام مزاج علم اور اسلوبِ اثبات جس اصول سے سب سے زیادہ مناسبت رکھتا ہے وہ اصول یہی ہے کہ تھائی کو محسوسات کے دائر ہے میں لے آنا۔ ہمارا شعور تھائی کے بارے میں اثبات و سلیم کے موقف پر قائم رہنے کے لیے جوسب سے بڑی کمک فراہم کرتا ہے یا حاصل کرتا ہے وہ محسوسات کی ہوتی ہے۔ حتی تجربات اگرایک روحانی تناظر میں دیکھے جائیں تو ان کی تمام معنویت صرف ہوتی ہے کسی روحانی حقیقت کے علم میں آجانے کے عمل میں۔ ڈارون نے انسانی شعور کے بہترین اصولوں کو استعمال کرتے ہوئے نہ بہی شعور کی بہت ہی ضرورتوں کو پورا کرنے کا ڈول ڈالا ہے اور اس کے لیے ہمارے ان مسلمات کو استعمال کیا ہے جو علم کی تقدیق سطح پریا شعور کی حسطے پرخود کو تسلیم کروانے کا سب ہمارے اس مسلمات کو استعمال کیا ہے جو علم کی تقدیق سطح پریا شعور کی حسطے پرخود کو تسلیم کروانے کا سب سے بڑا سامان رکھتے ہیں۔ علم کو اسرائی تی تسیم کو فروز حیات کو جانے کے لیے جو حسی وثوتی درکار سامان رکھتے ہیں۔ علم کو اسرائی تی تسیم کی موجودہ شعور میں سامنی کریں شاید پہلی مرتبراس مسلم کرنے میں خوائی کو گورا کرنے کے لیے استعمال کیا گیا ہے اور اس سے بھی بڑھ کر اسے مام کو مذہبی شعور کی بہت می تمنیا کی کو پورا کرنے کے لیے استعمال کیا گیا ہے اور اس سے بھی بڑھ کر اسے کہ کہاں کی طرف ہے۔ یہ گویا وہ مکمل تصور انسان وہ واحد وجود کی کل ہے جس کے تمام اجزاء کارخ کمال کی طرف ہے۔ یہ گویا وہ مکمل تصور انسان سے جس پرڈاکٹر صاحب کی فکر کی اساس ہے۔ ڈاکٹر صاحب اپنے تمام تصورات کو قبال کی طرح اس نظر ہیں۔ انسان ہے جس پرڈاکٹر صاحب کی فکر کی اساس ہے۔ ڈاکٹر صاحب اپنے تمام تصورات کو قبال کی طرح اس خور ہیں۔ انسان سے مربوط کر کے تعلی اور تا ہیں۔ انسان ہیں مربوط کر کے تعلی اور تا ہیں۔ اس خیر میں استعمال کی طرح ہور کی فلار کی اساس ہے۔ ڈاکٹر صاحب اپنے تمام تصورات کو اقبال کی طرح ہور کی فلار کی اساس ہے۔ ڈاکٹر صاحب اپنے تمام تصورات کو اقبال کی طرح تا ہیں۔ انسان ہے مربوط کر کے تعلی اور تا ہیں۔ انسان ہے مربوط کر کے تعین اور اس سے تم بیں اور کر کے تعین اور کو تعین کی مورات کو اقبال کی طرح تا ہیں۔ انسان سے مربوط کر کے تعین اور کو تعین کو تعین کی مورات کو تعین کی موروط کر کے تعین کی موروط کی کو تعین کی کو تعین کی کو تعین کی کیا گیا کو تعین کی کو تعین کے کر کے تعین کی کو تعین کی کو تعین کی کو تو تعین کی کر کے تعین کی کو تعین







ڈاکٹر صاحب کامقصودِ فکر ہی ہے ہے کہ انسان کی حقیقت اور غایت جس ایک نقطے میں کیجا ہیں وہ نقطہ ہے خلافت الہیہ ۔ اس اساسی نقطے کے انفرادی مظاہر تو انبیاء کی صورت میں مکمل ہوکر سامنے آگئے تاہم اس کے نوعی مظاہر کی تشکیل اور ان کا ظہور ابھی باقی ہے۔ ڈارون کے تصورِ ارتقا کی پوری عمارت نظری اصطلاحات میں دوستونوں پر قائم ہے: فطری انتخاب اور بقائے اصلح واقو کی فرطری انتخاب گویا ایک نظام الوجود ہے انفس و آفاق کو ایک دوسر ہے منقطع ندر کھتے ہوئے ان کی وجودی استعداد کے مطابق ان کی ہستی کے دروبست کا ہمہ وقت متغیر تعین کرتا رہتا ہے اور بقائے اصلح واقو کی دراصل اسی استعداد کا نام ہے جو وجود کو بدلتے ہوئے ماحول اور ہستی کے جدلیاتی سیاق وسباق میں اپنا ظہور کرتی ہے ۔ یہ اصول حیا تیاتی سطح پر اپنی کارفر مائی کے دیگر مرا ہے بھی ہیں جن کی ٹھیٹھ سائنسی تصدیق ممکن نہیں کیونکہ وجود اپنی تمام تفصیل میں تصدیق کا اصول کی کارفر مائی کے دیگر مرا ہیں کرتا ۔ لیکن سائنسی تصدیق کا اصول چاہے جتنا بھی جزوی ہو ایک کی میں تفصد ایت کا اصد ذریعہ ضرور ہے ۔ ڈاکٹر صاحب میں تضدیق کا واحد ذریعہ ضرور ہے ۔ ڈاکٹر صاحب کے غیر تج بی اجزاء کے "mechanics" کو جاننے اور ماننے کا واحد ذریعہ ضرور ہے ۔ ڈاکٹر صاحب کے غیر تج بی اجزاء کے "ودکا ایک جامع حامل ہے اس لیے اس کے اجزائی مقدرات کی تحقیق اس کے کئی دھائن کی معرفت فراہم کر سکتی ہے۔

ڈاکٹر صاحب کے بور نصور کواگر ہم اپنی سہولت کے لیے ایک ٹیم فلسفیانہ تناظر میں theorize





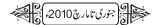
کرکے بتانا حامین تو غالبًا یوں کہا جاسکتا ہے کہ انسان ایک جامع المراتب ہستی ہے جس کے ہونے کی ساخت شروع سے آخر تک حرکی ہے اور اس کی کلیت کومختلف در جوں پر define کر کے ہی اس کے اصول حرکت کے ساتھ سمجھا حاسکتا ہے۔ یہ سب درجے ظاہر ہے کہ نہ صرف کہ ایک ہی انداز ہشتی رکھتے ہیں بلکہ ایک ہی حقیقت سے موجود ہیں اور ایک ہی غایت ان کے وجود کی کل متاع یا واحد جواز ہے۔انسان کاخلیفۃ اللہ ہونااس کےموجود ہونے کے ہر جزومیں روح کی طرح سرایت کیے ہوئے ہے۔ انسان کے تمام مذہبی معانی اس کے مقام خلافت ہی سے مستبط ہوتے ہیں اور انسان کی معنویت کا دارومدار ہی اس تحقق پر ہے کہ وہ خلافت کا <sup>†</sup> potential دے کرپیدا کیا گیا ہے اوراس خلافت کوعمل میں لانے کامقصود حاصل کرنا ہی اس کی غایت ہستی ہے۔ یہاستعدا داور پہتقصود اس قدر رراہنخ 'اتنامستقل اور ابیاحقیق ہے کہ وجو دِانسانی کی فناویقا کے تمام اساب وامکانات اس سے بیدا ہوتے ہیں اوراسی کے لیے پیدا ہوتے ہیں۔ گویا اپنے نیم مابعدالطبیعی تعین میں انسان صفاتِ حق کا مظہر جامع ہے۔ نقد بری اور تکوینی مرتبے میں پدمظہریت ایک فعال حرکت بنتی ہے' وہ حرکت جوانسان کے معمول اختیاراور معمول شعور کا نتیجہ نہیں ہے بلکہان کا سبب ہے۔ بہت واضح لفظوں میں کہا جائے تو یہ کہنا بھی ٹھیک ہوگا کہاس مرتبے میں انسان کاخلیفۃ اللہ ہونا تقدیر وجود ہے'سب انفس وآ فاق اس تقدیر کوظہور میں لانے کے یابند ہیں۔اس تقدیری درجے میں استعداد ُ بالقو ۃ اور بالفعل کووہ زندہ ربط حاصل ہوتا ہے جس کی بنیاد پر تقدیر اور تاریخ ایک دوسرے سے متاز رہتے ہوئے باہم مربوط ہیں۔ یہاں گویا انسان کی حقیقت خلافتِ معلوم الہی ہونے کے ساتھ مقدورِ الٰہی ہونے کی سند بھی حاصل کرتی ہے۔ یہاں ذرا سارک کردیکھئے کہ تمام کارخانہ تخلیق میں انسان کےعلاوہ کون ہے جس میں اللہ کا معلوم اور مقدور ہونا اس طرح جمع ہو کہاس کے اپنے شعور'ارادے اوراختیار کی کارفر مائی کا میدان بھی تنگ نہ ہونے یائے۔ پچے ہے کہ سب سے بڑی تفتریری حقیقت انسان ہے۔اگلے مرحلہ 'ہستی میں حقیقت انسانی کی یہ دونوں جہتیں ایک mode of historicization میں ایناا ظہار کرتی ہیں۔ یہاں گو ہاانسان مرکز تکوین ہے جس کی آ زادحرکت تاریخ کوجنم دیتی ہے اور وجود کے انفسی و آفاقی پھیلاؤ کے جدلیاتی pattern کی بانی اورمحافظ بنتی ہے۔ یہاں خلافت حقیقت سے زیادہ غایت ہے جسے حاصل کرنے کے لیے ایک تاریخی پیرائی حرکت در کارہے۔ ڈ اکٹر صاحب کی نظر میں تاریخ بھی حیاتیاتی قوانین کی طرح ہے اوراس میں بھی وہی فطری انتخاب اور وہی بقائے اصلح کا اصول برسرِ عمل ہے جس کی بنیاد پر انسان کا حیاتیاتی تحرک وجود رکھتا ہے۔ تاریخ کی بناوٹ ہی افعالی اور غایاتی ہوتی ہے اس لیے ہستی کے تاریخی یعنی کا ئناتی ماحول میں انسان کی شان خلافت ایکstructure اورایک نظام کی صورت میں خود کوتشکیل دیتی ہے۔اس مرحلہ ہستی میں انسان اپنی تمام ترکلیت کے ساتھ اپنی خلافت کوا بک تاریخی حقیقت بلکہ واقعہ بنانے کی تک ودوکرنے پر مامور ہے۔ بہعی و

61



عمل ہی وہ استعداد ہے جہاں فطری انتخاب کا نیم مابعد الطبیعی اور نقد بری mechanism ظہور میں آتا ہے۔ ہے۔ انسان کی روحانی اوراخلاقی حرکت پر مرتب ہونے والا یہ نقد بری انتخاب ایک دوطرفہ پن رکھتا ہے۔ ایک پہلوسے یہ انتخاب عمل میں آچکا ہے اور دوسرے رخ سے اس فیصلے کا اظہار ہونا ابھی باقی ہے۔ ڈارون نے آکر ہمیں پر امیدر ہے کا کم از کم بیسا مان ضرور فرا ہم کر دیا ہے کہ ارتفا کا روحانی عمل بھی جاری ہے اور اس کے نتائج پر چونکہ خود وجود ہی کی اصولی تکیل کا انحصار ہے اس لیے اسے مکمل ہونے میں حیاتی ارتفا کے مقابلے میں کچھودیر گلے گی۔

ڈاکٹر صاحب کا واقعی کمال ہے کہ انہوں نے وجود کی ہمہ جہت یک اساسی کے عرفانی مسلّمے کونظری کے ساتھ ساتھ علمی اورحتی شوا ہد بھی فرا ہم کردیے ہیں یا اس فرا ہمی کا ایک ٹھوس آغاز ضرور کردیا ہے۔ ان کی اس اپروچ میں میرے لیے ایک دلچین کا سامان یہ بھی ہے کہ اس کے نتیج میں یہ باور کرناممکن اور آسان ہوجا تا ہے کہ فد ہب کی بنیاد پر تغییر ہونے والا شعور اپنے محتوی ( content ) کے اعتبار سے شعور کی تمام شاخوں کو جامع بھی ہے اور انہیں ان کی مشتر کہ غایت تک پہنچانے کا سب سے طاقتور ذریعہ بھی۔ اگر ان کے اس رسالے سے صرف اتنی معرفت بھی حاصل ہوجاتی تو وہ بھی بہت قیمتی ہوتی اور متداول فہ ہی شعور کے بعض انتہائی بنیادی اور مستقل نقائص کا از الہ کرنے کی ضانت بھی مہاکر دیتی۔





غایت کیا ہے؟ انسان کی خلافتِ الہیری کا کمل بننا! آ دمی سے مغلوب ہونے کی استعداد ہی کا ئنات کا مایہ ہستی ہے' اور یہ مغلوبیت شعور کی جہت سے تو بڑی حد تک ثابت ہے تاہم وجودی اعتبار سے اس کا ثبوت ابھی یرد وُ تقدیر میں ہے۔ حقیقت میں حاضراور واقعیت میں غائب!

اس گفتگو میں ڈاکٹر صاحب کی اپنی اصطلاحات سے فائدہ نہیں اٹھایا گیا تا کہ ایک پھول کے مضمون کوسورنگ سے باند ھنے کا تجربہ کرلیا جائے۔اس سے بات میں وہ تازگی بھی پیدا ہوجاتی ہے جوشعور کے مختلف احوال میں اس کی قبولیت کے درواز ہے کھول سکتی ہے۔ یہ گفتگو ہرگز اس غرض سے نہیں کی گئی کہ سامع یا قاری اصل کتاب سے مستغنی ہوجائے 'بلکہ اس کے برعکس اگریہ گفتگو کتاب کے مطالعے پراکسانے میں کا میاب نہیں ہوتی تو اس کا کوئی فائدہ نہیں۔



### بقیه: ترجمه قرآن مجید

يَخْزَنُوْنَ: چَچِتَاتَ بِين بِنِعْمَةٍ: الكِدالِينَ تعتى كَ جَو فِضْل : اورضل كى وَفَضْل : اورضل كى الله : الله : الله الله : الله فَالَعْ بِينَ كَرَتَا المُحَوِّ الْمُؤْمِنِيْنَ: ايمان لانے والوں كے

نوٹ: آیت ۱۲۹ میں شہداء کی فضیلت یہ بیان کی گئی ہے کہ وہ مرے نہیں بلکہ زندہ ہیں۔ جبکہ بظاہران کا مرنا اور قبر میں دفن ہونا مشاہدا ورمحسوس ہے۔ پھر قر آن مجید میں ان کومر وہ نہ کہنے اور نہ بیجھنے کی جو ہدایات آئی ہیں ان کا کیا مطلب ہے۔ اگر کہا جائے کہ حیات برزخی مراد ہے تو وہ ہرمؤمن و کا فرکو حاصل ہے۔ پھر شہداء کی کیا خصوصیت ہوئی ؟ اس آیت میں اس کا یہ جواب دیا گیا کہ وہ اپنے رب کے پاس زندہ ہیں اور ان کورزق دیا جاتا ہے اور رزق زندہ آ دمی کو ملا کرتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ اس د نیاسے منتقل ہوتے ہی شہداء کے لیے جنت کا رزق جاری ہو جاتا ہے اور ایک خاص قتم کی زندگی ان کومل جاتی ہے جو عام مردول سے ممتاز حثیت کی ہے۔ وہ زندگی کیسی ہے؟ اس کی حقیقت اللہ تعالیٰ کے علاوہ نہ کوئی جان سکتا ہے اور نہ ہی جانے کی ضرورت ہے۔ (معارف القرآن)









### تعارف وتنصره

نام كتاب : حج وعمره كى آسانياں مؤلف : پروفيسر ڈاكر فضل الهى ضخامت:400 صفحات قيمت:320روپ طفئ كاپية: ☆ دارالنور' كيپيدڻيل بلازه' جى ۔ II مركز اسلام آباد مكتے كاپية: ناردوبازار كالامور

کتاب کے مصنف پروفیسرڈاکٹرفضل الہی کسی تعارف کے جتاج نہیں ، وہ معروف فرہبی سکالراور محقق ہیں۔ ان کی تحریب سے مصنف پروفیسرڈاکٹر فضل الہی کہ ہوتی ہیں۔ '' جج وعمرہ کی آسانیاں'' اُن کی تازہ ترین تصنیف ہے جس میں جج اور عمرہ کے لیے سفر اختیار کرنے والوں کی خوبصورت انداز میں رہنمائی کی گئی ہے۔ کتاب کی بنیاداس بات پررکھی گئی ہے کہ خالق کا نئات انسانوں کے لیے آسانیاں پیند کرتا ہے' جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہے: ﴿ يُورِيُدُ اللّٰهُ بِکُمُ الْدُسْرَ وَ لَا يُورِيدُ اللّٰهُ بِکُمُ الْدُسْرَ وَ لَا يُورِيدُ اللّٰهُ بِکُمُ الْدُسْرَ وَ لَا يُورِيدُ اللّٰهُ بِکُمُ الْدُسْرَ وَ لَا يُحسَرِ وَ اَلَّٰ يَعْدَلُونَ اَللّٰهُ بِکُمُ الْدُسْرَ وَ لَا يُحسَرِ وَ اَللّٰهُ بِکُمُ الْمُعْسَرِ ﴾ (البقرۃ : ۱۸۵)۔ نیز رسول اللّٰدُ اَللّٰهُ بِکُمُ اللّٰهُ بِکُمُ الْمُعْسَرِ ﴾ (البقرۃ : ۱۸۵)۔ نیز رسول اللّٰدُ اَللّٰهُ بِنُی اُمت کوآسانی کرنے کا حکم دیا اور تنگی کر فرواور نگی نے کرواور نگی کرواور نگی کرواور نگی کا رواور نظرت ندولا وَ''۔ ججوال میں جہاں جہاں آسانی ہے' اس کتاب میں اس کوواضح کیا گیا ہے' تا کہ اس مقدر سفر پر روانہ ہونے والے ان سہولتوں سے واقعیت حاصل کرکے فائدہ اٹھا سکیں اور جیح طریقے سے مقابِ سفرہ دلائل کور جیح کا معیار ٹھر ایا گیا ہے۔ اخدا فی مسائل میں قرآن وسنت سے ٹی ہیں۔ اس کے علاوہ شدہ دلائل کور جیح کا معیار ٹھر ایا گیا ہے۔ اس کتاب میں جی وعمرہ کی ادا نیگی میں پیش آنے والے معاملات میں تیرہ عنوانات کے تا کہ سے سے نیاں بیان کی گئی ہیں۔

کتاب کے اخیر میں مراجع اور مصادر کی مکمل اور مفصل فہرست دی گئی ہے تا کہ اصل ماخذ کی طرف رجوع کرنا آسان ہو۔ جج اور عمرہ کا ارادہ رکھنے والوں کے مطالعہ کے لیے بیا لیک ضروری کتاب ہے۔ مصنف نے ''مختصر حج وعمرہ کی آسانیاں'' کے نام سے اس کتاب کا خلاصہ بھی شائع کیا ہے جو حجوبے سائز کے اے صفحات پر ششمال ہے۔ ﷺ







# ETHICAL VIRTUE IN THE QURANIC PERSPECTIVE

#### Dr. Absar Ahmad

In this paper I intend to discuss briefly and schematically the question of moral virtue or righteousness with special reference to the words *Birr* and *Saleh* as the key ethical terms used in the Quran. It would, however, be helpful first to make a few general observations regarding the Quranic approach to human life and the importance of his moral endeavour.

- a) Islam, as every unbiased student of history knows, wrought an epoch-making and the most wonderful transformation in the laws of thought, principles of life and criterion of values of mankind. This much needed and most welcome revolution was based upon those fundamental principles which are, in reality, the *raison d'etre* of Islam itself, viz., God-consciousness, sense of human dignity and the moral principle of human equality.
- b) Atheistic ideologies and humanistic ethics believe in the possibility of a progressive moral improvement of mankind, in the collective sense, by means of their practical achievements and the development of scientific thought. The Islamic viewpoint is, however, diametrically opposed to this conception of human evolution. Islam has never accepted, as the secular utilitarian/pragmatic philosophies do, that the human nature—in its general supersensible sense—is undergoing process of progressive change in a similar way as a tree grows; because the basis of that nature, the human soul, is not a biological entity. Ethical matters, accordingly, are part of an ontology and not part of a sociology or 'social engineering'.
- c) Islam, being based on transcendental conceptions, regards the existence of a soul as a reality beyond any discussion. Though certainly not opposed to each other, material and spiritual progress are, according to the Quran, two distinctly different aspects of human life. They may exist side by side, and again they may not. While clearly admitting the possibility, and even desirability of material progress of believers, Islam clearly denies the possibility of moral and spiritual improvement of humanity by means of its collective material achievements.

- d) In Islam, the first and foremost goal is the inner, moral progress of man, and therefore the ethical considerations overrule the purely utilitarian. In the contemporary world the situation is unfortunately just the opposite. The consideration of material utility and physical comfort dominates all manifestations of human activity, and ethics are being relegated to an obscure background of life and condemned to merely a theoretical position without the slightest power of influencing the human community.<sup>1</sup>
- e) Ethics constitutes an essential aspect of man's intrinsic nature: it is part of his ontological substance. The sense of right and wrong fulfils a psychical demand emanating from a man's inner being, just as water and air fulfil our basic needs for physical existence. The inner non-corporeal component of man—the spiritual core or soul—requires nourishment through gratification of its moral demands. In this sense, some conception of moral righteousness or piety is inalienable from human life. On deeper analysis it would become clear that even socially undesirable elements have a sense of righteousness and observe a code of ethics to gratify it. *Pace* Durkheim, a minimal sense of ethics (good, virtue) is unavoidable, and hence his notion of 'anomie' or a state of normlessness is a pure fiction.<sup>2</sup>
- f) The ultimate justification of morals depends on the idea of man's intrinsic aim, the *telos* for which he is created. If the aim implies something above finitude and transitoriness, the fulfilment of this aim is infinitely significant. When Plato said that the *telos* of man is 'to become as much as possible similar to the God', such a *telos* gives utmost depth to the moral imperative. Again, if the object of our life as a whole is the worship of God, then we necessarily must regard this life, in the totality of all its aspects, as one complex moral responsibility. Thus all our actions, even the seemingly trivial ones, must be performed as acts of worship.
- g) Disgusted with the Buddhist or 'Tayag' doctrine of pessimism that this world is full of evil and consequently no good can come out of it, some thinkers have taken refuge in the opposite extreme of optimism. The Quran, on the other hand, advocates neither the one nor the other.<sup>3</sup>

"To the optimist Browing", writes Allama Iqbal in his *Reconstruction* of *Religious Thought in Islam*, "all is well with the world; to the pessimist Schopenhauer the world is one perpetual winter wherein a blind will expresses itself in an infinite variety of living things which bemoan their emergence for a moment and then disappear for ever...

The teaching of the Quran, which stands for the possibility of improvement in the behavior of man and his control over natural forces, is neither pessimism nor optimism and is animated by the hope of man's eventual victory over evil." Earthly life is of tremendous value; but it is of a purely instrumental value. In Islam there is no room for the materialistic optimism of the modem west which says:

"My Kingdom is of this world alone."

The Quran teaches us to pray:

"Our Lord! give us the good in this world and the good in the Hereafter." (2: 201)

Thus the full appreciation of this world and its goods is in no way a handicap for our religio-moral endeavours. Material prosperity is desirable, though it is not a good in itself.

- (h) *Morality*, culture and religion, according to some influential theological ethical philosophers who agree with the Quranic approach, are the three functions of the human spirit. None of these functions of the spirit ever appears in isolation from the other two. The moral imperative, in so far as it has an unconditional and self-transcending character, assumes a religious dimension. A decision or action is moral only when it spring from the 'pure ought to be' of the moral imperative. In this way not only the content but also the unconditional character of the moral imperative would have to be sanctioned by a divine command.
- (i) Islam is not only a spiritual attitude of mind or a code of sublime precepts but a self-sufficing orbit of culture and a social system of well-defined features. In fact, it is an all embracing code of life establishing, on a systematic and positive base, the fundamental principles of morality and precisely formulating the duties of man not only towards his Creator but towards himself and towards his fellowbeings. It offers a complete coordination of the spiritual and material aspects of human life, lays down a practical code and demands a righteousness well within the realm of practicability. It does not subscribe to materialistic trends but rouses in man a consciousness of moral responsibility in everything he does. There is no sphere of life, no conscious activity of man, which may be outside the pale of Islamic morality. If it falls in line with the divine prescriptions and the ethical code, almost every temporal act is given a spiritual touch and raised to the status of worship (*Ibadat*),

attracting rewards and the pleasure of God. Good morals in Islam are divine attributes and it is demanded of us to recreate them in ourselves as far as our humanity allows. A tradition of the Prophet (peace be upon him) says:

"Let the virtues of God by your virtues." (al-Bukhari)

(j) From the concept of normative or exemplary conduct there follows the concept of standard or correct conduct as a necessary complement. Righteous behaviour, in Islam, is formalized by the Prophet's example, his 'Sunnah'.

In the behavioural pattern of the Prophet (peace be upon him) righteousness and virtue appear in an embodied form. An abstract passion for piety and righteousness may assume devilish form and proportion and eventually end up in something vicious and degenerate. The sense in which *sunnah* is a straight path without any deviation to the right or to the left also gives the meaning of a 'mean between extremes' or the 'middle way'. The Prophet's life provides perfect answers to the questions: 'What are the undesirable extremes in human dispositions?' and 'What is the golden mean that secures the highest good attainable?'

### 'Birr' or Righteousness

Among all the ethical terms used in the Quran such as 'Ihsan', 'Sidq', 'Adl', 'Khair', 'Ma'ruf' the most comprehensive and perhaps the most representative of an ideal moral action is the term Birr, which will be discussed here not so much in its semantic meaning but in its broader sense in which it is used in the Quran as the definition of ethical virtue and moral righteousness. Let me quote the English translation of the verse 177 of Surah al-Baqarah in which this is explicated at length:

"It is not righteousness (*Birr*) that you turn your faces towards the East and the West, but righteous is he who believes in Allah, and the Last Day, and the angels and the Book and the Prophets, and gives away wealth out of love for Him, to the near of kin and the orphans and the needy and the wayfarer and to those who ask, and sets slaves free and keeps up prayer and pays the alms (Zakat); and those who honour or fulfil their contracts when they make a contract, and remain patient in distress and affliction and in the time of panic and conflict. These are they who are truthful and these are they who are God-fearing."

In the first part of this verse a particular view of moral rectitude and righteousness has been negated, that of pure formalism and ritualism. Some devoutly religious persons exhibit this attitude when they assign utmost importance to outward appearance of moral and religious

observances to the total neglect of their inner spirit and meaning. Quite understandably many people, as a reaction to the ritualistic soulless moralism of religious people, turn to secular ethics. Islam, on the other hand, always warns against superficial concepts and rituals, against lifeless formalities and non-effective beliefs.

The concept of morality in Islam centres around certain basic metaphysical beliefs and principles. Among these are the following:

- 1. God is the Creator and Source of all goodness, truth and beauty.
- 2. Man is a responsible, dignified, and honorable agent of his Creator.
- 3. By His Mercy and Wisdom, God does not expect the impossible from man or hold him accountable for anything beyond his power. Nor does God forbid man to enjoy the good things of life.
- 4. Moderation, practicality, and balance are the guarantees of high integrity and sound morality.
- 5. Man's ultimate responsibility is to God and his highest goal is the pleasure of his Creator.

The dimensions of moral righteousness in Islam are numerous, far reaching and comprehensive. The Islamic morals deal with the relationship between man and God, man and his fellow-men, man and other elements and creatures of the universe, man and his innermost self. A Muslim has to guard his external behaviour and his manifest deeds, his words and his thoughts, his feelings and intentions. In a general sense, his role is to champion what is right and fight what is wrong, seek what is true and abandon what is false, cherish what is beautiful and wholesome and avoid what is indecent. Truth and moral virtue are his goal. Humility and simplicity, courtesy and compassion, are his second nature. To him, arrogance and vanity, harshness and indifference, are distasteful, offensive, and displeasing to God.<sup>6</sup>

In the verse quoted above there is a comprehensive and clear description of the righteous man. He should obey all the salutary regulations, and should make his sincere motive the love of God and the love of his fellow-men for the sake of God. Here we have four elements of righteousness: (a) One's faith should be true and sincere, (b) one should be prepared to show it in deeds of charity and kindness to fellow men, (c) one must be a good citizen by supporting charitable institutions and social organizations, and (d) one must be steadfast and unshakeable in all circumstances. It is clear, therefore, that righteousness is not merely a matter of void utterances, it must be found on strong Faith and constant practice. It must cover the person's thinking and action and extend to his

inside and outside life, to his individual and social affairs. When the Islamic principle of righteousness is established, it provides the individual with peace in all circumstances, the society with security on all levels, the nation with solidarity, and the international community with hope and harmony. How peaceful and enjoyable life can be when people implement the Islamic concept of righteousness!

According to the latest researches of psychologists, human moral character is a system of such beliefs and convictions that guide the actions of an individual and distinguish him from other. Actions are caused by motives. The sources of motives are thoughts and beliefs which a man acquires from the experiences of his life, his education and other sources as well. The knowledge provided by the Quran or "scientia intuitiva" is the certain knowledge that there is no object worthy of adoration or ideal to be pursued save God. The believer turns to God as his only point of reference and approaches Him in joy or sorrow, hope or fear. A true Muslim's faith in God is not merely a matter of verbal profession, he must realise the Presence and Goodness of God. When he does so the scale fall from his eyes; all the falsities and glittering nature of the material existence cease to enslave him: he sees God's working in His world and in himself. Once a man is emancipated from everything but God, he arrives at a stage of development where he feels perfect repose. He finds his Lord as all loving and all merciful. He sees God's wisdom at work everywhere and becomes his instrument of action in every sphere of life. Inspired by the idea that God is sufficient unto him, he moves to action. Freed as he is from fear, he ventures on every virtuous action and meets with success. The energizing words of the Ouran which declare that the entire heavens and earth are made subservient to him ring in his ears and encourage him. Egotism, lust and greed touch him not, and he moves forward by the dynamic force of the Quranic message of peace, equality and fraternity.

### "Birr" or Personal Centredness of a Person

The term 'Birr' (火) is derived from the root (火) which means godliness, righteousness, probity, kindness, charitable gift. The semantic constitution of this term seems to be similar to that of 'salih' which I shall discuss in the later part of this study. A very important clue to the subtle meaning of this word is provided by concentrating on another meaning of this word and contrasting it with its opposite, viz., land or ground and ocean. In this sense these locutions are also used in Urdu: 'barr' and 'bahar' 8 it is common knowledge that when a person sets his feet on

shore after a long sailing in rough seas, he feels a great relief. He is never sure of his safety in the ocean, but he feels sure-footed and comfortable when he has landed on the ground. This very sense of righteousness (or charity) has been beautifully conveyed thus by the Prophet's saying:

"Give up whatever pricks your heart." (al-Bukhari)

The moral act as the self-actualization of the centred self or the constitution of a person as a person, has analogies in the living beings. The analogy to the diminution or loss of centredness is the psychosomatic phenomena of disease. The analogy between the antimoral act and bodily disease is in many cases more than analogy. The Quran also employs this and calls an immoral act the symptom of a diseased and morbid heart. In other words, the process of self-integration is continuously combated by movements towards disintegration. This means that the moral act is always a victory over disintegrating forces and that its aim is the actualization of man as a centered, composed and healthy person.

In Islam, man by nature (i.e. *fitrah*) has an awareness of the universally valid moral norms. To every man this awareness is potentially given, even though actually distorted by culture, education, and his existential estrangement from his true being. The Divine Law is creatively present both in the laws of nature and in the natural moral laws of the human mind. A man, who performs morally vicious actions, feels a consciousness of estrangement from, and contradiction of, his essential being. According to the Quran, the original nature of man is essentially good. Contrary to the Christian idea that man is born sinful, or the teachings of Hinduism that he is originally low and impure, the Islamic teachings contend that man is born pure and in the best of mould. The Quran says:

"Surely We created man in the best structure." (106:4)

but in the same breath the verse continues:

"...and afterwards We reduced him to the lowest of low; with the exception of those who have faith and do good works..." (106:5-6)

Thus, according to the Quran, evil never is essential or even original; it is a later acquisition and is due to a misuse of the innate, positive qualities with which God has endowed every human being. The moral law, as distinguished from the political law, is surely a law that our own moral consciousness—our own conscience, and not any other factor, should make us incline to obey. It should form the behest of our higher self. Yet moral law should not be accepted as merely self-imposed, because the self can also dispense with it even as it can impose. Consequently it should be combined with the element of absolute authority, and such an

authority can only be the authority of God. For the Muslim, the intermediary between man and God is righteousness. And Islamic *Sharia* is the supreme expression of that righteousness. Being of divine origin should not be taken to mean, according to the Quranic teaching, that the Divine Law is foreign to the nature of man and is merely thrusted from outside on him by God to be obeyed. Rather, it is simultaneously the 'Divine Law' as well as the 'Law of ideal Human Nature' and constitutes therefore the very behest of the higher human self.

The identity of the 'Divine Law' and the 'Law of the ideal Human Nature' has been explicitly proclaimed thus in the Quran:

"So set thy purpose for religion as by nature<sup>9</sup> upright—the nature (framed) of Allah in which He hath created the human beings.<sup>10</sup> There is no altering the laws of Allah's creation. That is the right religion, but most men know not".<sup>11</sup> (30: 30)

Here it should be noted that the 'ideal nature' is the same, and has been always the same, in all human beings, of whatever race or tribe or country. This is implied in the fact that Divine Law relating to the 'ideal nature' has been revealed to all the communities of the world at one or the other period of human history. As a matter of historical fact, it is confirmed by the observation that basic moral concepts have been the same in different civilizations and different ages—their apparent differences consisting basically in the imperfect understanding of those concepts, or in their application to concrete problems of life.

# **Benevolence—The Foremost Moral Virtue**

We must clearly appreciate the true connotation of the word birr or righteousness in the light of the above quoted Quranic verse. A righteous or moral person, accordingly, is not one who offers suprarogatory prayers or engages in sufi practices or meditation. Rather, a righteous person is one who is benevolent and compassionate to others. An inconsiderate, cruel and miser person thus cannot be a morally virtuous man. The natural outcome of faith and belief in the unity of God is the love of creation. 12 The essence of Islam is to serve Allah and do good to one's fellow creatures. This is wider and mere comprehensive than 'Love God and love your neighbour'. For it includes duties even to animals as our fellow creatures, and emphasizes practical service rather than mere sentiment. Kindness and humane treatment of those who are dependent on us, love to our neighbours and children are essential according to the Quranic moral law. It is this element of loving-kindness which helps sustain the poor and unfortunate sections of society at par with the rich. It is this moral provision which cuts at the root of class struggle. The poor

members of the society and one's relations have a natural right of protection and support, so that mere lack of opportunity may not ruin their general welfare. In order to emphasise the importance of benevolence and kindness in the moral life, Quran projects them into the very being of God. "Be good to others as God is good to you" (28:77). God, according to the Quran, is just, merciful and kind. It is this benevolence or 'Ihsan' which helps to bring about greater cohesion, greater harmony, and greater cooperation among members of a society.

Practical deeds of charity are of value when they proceed from the love of God and from no other motive. In this respect also we must stick to the logical order mentioned very elaborately in the above quoted ayah 'Birr': our kith and kin; orphans (including any persons who are without support or help); people who are in real need but who never ask (it is our duty to find them out, and they come before those who ask); the stranger, who is entitled by laws of hospitality; the people who ask and are entitled to ask, i.e., not merely lazy beggars, but those who seek our assistance in dire necessity in some form or another, (it is our duty to respond to them); and the slaves, (we must do all we can to give or buy their freedom). Moreover, charity and piety in individual capacity do not complete the moral obligation. Both in prayer and charity, we must look to our organised efforts as well. Where there is a Muslim state, these are made through the state, facilities for public assistance, and for the maintenance of contracts and fair dealings in all matters. Indeed, according to the Quran, actual generosity and compassion is a duty to others. But the cultivation and maintenance of the spirit and the attitude of generosity is a duty towards self because of the purity and enrichment that it acquires thereby. It is this spirit and this attitude that have been emphasized together with actual benevolence in the above quoted verse.

## A Whole Life-Pattern

A very important truth that one gets from a perusal of the above 'Ayah Birr' is that the Quranic definition of moral righteousness and virtue depicts a whole life-pattern that may not be reduced or adulterated. According to the Quran, moral behaviour is essentially a function of the total human person or spirit. And by 'spirit' the reference is here to the dynamic unity of body and mind, of vitality and rationality, of the emotional and the intellectual. In every function of the human spirit the whole person is involved, and not merely one part or one element. All elements of man's being participate in every moral decision and action. In this sense righteousness admits of no division: it is an expression of the total personality of a man. This becomes clear when we concentrate on the first part of the verse in which moral worth or value has been

negated in respect of a particular type of action performed ritualistically. Whereas the positive declaration starts with the words 'righteous is he ......' or 'righteousness is of that person ....'

Matter (or desire) is not an antidivine principle from which the soul has to be liberated. Islam leads man towards a consciousness of moral responsibility in everything he does, whether great or small. The well-known injunction of the Gospel: 'Give Caesar that what belongs to Caesar, and give God that what belongs to God' has no room in the ethical structure of Islam, because Islam does not allow a differentiation between the 'moral' and 'practical' requirements of our existence. Hence the intense insistence on action as an indispensable element of morality. Moral knowledge, according to the teachings of the Quran, automatically forces a moral responsibility upon a man. A mere Platonic discernment between right and wrong, without the urge to promote the right and to destroy the wrong, is a gross immorality in itself.

Moral righteousness, according to the Quran and the teachings of the Holy Prophet (peace be upon him), is an organic whole. Every single element of it appears living and meaningful when intact with the basic underlying grid, the life impulse of 'iman'. When we take out a part, we negate and nullify the entire edifice of righteousness. To pass a moral judgment on a man, we shall have to take into account his total behaviour, character and beliefs, not just a few discrete actions.

The Quran places equal emphasis on the sensate and the transcendental yearnings of man, and harmonises them; and thus it lays down for humanity a comprehensive ideal which consists in the cultivation of: (i) Piety based on a dynamic, vibrant and living faith in God, an earnest and courageous pursuit of Truth, and an ever-present consciousness of Final Accountability; (ii) sound and comprehensive Morality; (iii) social, economic and political Justice; and, finally, Knowledge in all its dimensions,—all of these resulting in the conquest of harmful and vicious propensities within the individual, the conquest of evil within the society, and the conquest of the treasures of physical environment or Nature. In the pursuit of this Ideal, moral virtue, love for humanity, truth, justice, beauty, discipline and progress are the watchwords, while the concept of Unity permeates the entire movement towards the Ideal.

The range of morality in Islam is so inclusive and integrative that it combines at once faith in God, religious rites, spiritual observances, social conduct, decision making, intellectual pursuits, business transactions, habits of consumption, manners of speech, and all other aspects of human life. Because morality is such an integral part of Islam,

the moral tone underlies all the passages of the Quran and the moral teachings are repeatedly stressed in various contexts throughout the Holy Book. Every Quranic moral principle is mentioned either as a single significant principle or as an element of a total system of morality, which itself is an element of a complete religious supersystem. The basic morals of the Quran are meant to help the individual to develop his personality and cultivate his character in the most wholesome manner, to strengthen his bonds and consolidate his association both with the Creator and the creatures. The Quranic ethic is not simply an abstract ideal conceived just for nominal adoration or a stagnant idol to be frequented by admirers every now and then. It represents a code of life, a living force manifest in every aspect of human life.

# 'Amal Saleh'

Understanding the Quranic term 'Amal Saleh'—righteous or good deeds—requires deep thought and reflection. The Quran includes under this blanket term all its moral and spiritual teachings including the laws of individual and social conduct. It also makes an allusion to the fact that the secret of man's real development and progress lies in performing these very acts. Righteous deeds alone can guarantee the growth of man's natural capacities and potentialities on the right lines. To quote Maulana Farahi, an eminent scholar, on this point:

"Almighty Allah has designated good and righteous deeds with the word 'Salehat'. This term itself guides us to the great truth that the whole of man's development and rectitude—be it outward or inner, wordly or spiritual, personal or collective, bodily or intellectual—depends upon good and righteous deeds. Righteous action is life-giving and a source of maturity and enhancement. By means of good deeds alone man can attain those highest stages of development to which he aspires while sticking to his true and ideal nature ....This point can be put alternatively thus: Since man is an integral part of the total scheme of universe, only those of his deeds will be righteous which accord with the grand design on which the universe has been fashioned by its Creator." 13

These ideas can be explained philosophically thus. Man, like any other being, has environment; but in contrast to brute animals, he is not bound to it. He can transcend it, in imagination, thought and action. His encounter with any of the objects and situations surrounding him is always active and creative. Such an encounter presupposes ability to transcend and overcome both psychological inclination and outer compulsion, the ability to see the universal within the particular. The

Ouranic moral imperative, in this sense, is the demand to realize one's ture nature actually which he has potentially. Every act is a morally good action in which an individual self establishes itself as a true person. In this way, a moral act is not an act in obedience to an externally imposed law; it is the inner law of our true being, of our essential nature. Conversely, an antimoral act is not the transgression of one or several prescribed commands, but an act that contradicts the self-realization of the person as a person and drives towards disintegration—'fasad' in Quranic usage. It disrupts and corrupts the centredness of the person by giving predominance to degenerate passions, desires and cravings. And when this happens, the self as an active being is split and the conflicting trends make it their battlefield. The 'will', in the sense of a self that acts from the centered totality of its being, is enslaved. Freedom is replaced by compulsion. The voice of man's essential and true being is gradually silenced until it reaches a state of total depersonalization, described by the Quran as the state in which:

"God hath set a seal on their hearts and on their hearing, and on their eyes is a veil; great is the penalty they incur." (2: 7)

One cannot discard the moral imperative itself without the self-destruction of one's essential nature and one's manifold relationships. Moreover, the Quranic word 'amal' too is very significant. The two locutions 'action' and 'activity' are both generally taken to convey the sense of the Arabic word 'amal'. But there is a subtle difference in their connotation. Any kind of movement or work can be called activity, but the word action usually implies some strenuous or arduous task and it, as such, better expresses the meaning of 'amal'. By combining the connotations of 'saleh' as explained above and that of 'amal', we would realize that the real significance of this term is: it is necessary for man to put up a hard struggle to achieve that real goal for which he was potentially created, and he has to ascend certain heights to attain that goal. All this is conveyed by the comprehensive word 'Amal Saleh'.

The basic and poignant concern of the Islamic faith is to point to, and overcome, the crisis of our age—the crisis of man's separation from man and of man's separation from God. Islam recognizes that human morality and human ideals thrive only when set in a context of a transcendent attitude. A religious person commands a depth of consciousness inaccessible to the profane man. The Quran emphasizes the moral dynamic of man. Its image of man as the vicegerent of God on earth, *Homo cum Deo*, implies the hightest conceivable freedom, the freedom to collaborate with the very creative process. This image implies further that the intellect and conscience are capable of making genuine

discrimination between good and evil. Quranic theology has dealt with the problem of the concrete moral decision in terms of the doctrine of the divine presence. The sense of "Divine Presence every-where" opens man's eyes and ears to the moral demand implicit in the concrete situation. Tables of laws can never wholly apply to the unique situation. Belief in God, on the contrary, opens the mind to these potentialities and guides decision in a particular situation.

The plural nominative of 'saleh' used in the Quran is 'salehat'. it means good deeds. Its semantic constitution contains emphatic reference to belief in God, prayer, and good will and love for humanity. However, the practice of salihat is repeatedly joined to Faith. Thus this term connotes 'faith expressed in outward conduct'. If we take into consideration the facts of human psychology in reference to the proper realization of the moral ideal, we are bound to hold to the Quranic view that some desires deserve to be suppressed, some to be moderated, and some to be encouraged and enhanced, ultimately subordinating all to the spiritual yearning of obtaining Divine Pleasure—keeping the sense of duty always dynamically alive and the action entrenched in the purest motivation. In this sense, the soundness of the Quranic view is self-evident even though certain religions like Budhism, and certain great moral philosophers like Kant are opposed to it. For instance, maintaining that all desire is bad, Kant says: "The inclinations themselves being sources of want, are so far from having an absolute worth for which they should be desired, that on the contrary it must be the universal wish of every rational being to be wholly free from them". 14 Schopenhauer rightly terms Kant's view as the 'apotheosis of lovelessness', because in Kant's estimation even the most unselfish acts of benevolence towards, and love for, other human beings lose all their moral worth unless inspired by pure sense of duty and unless emptied of all desire to be benevolent towards fellow-beings. According to the Quranic view, on the other hand, neither desire as such, nor the higher desires that relate to high and noble ends, are condemned. Only the desires relating to the unregulated instinctive urges, called hawa in Quranic terminology, are subjected to moral disapproval.

# **Conclusion**

In the foregoing pages I have discussed in detail the Islamic notion of ethical virtue as depicted in the two Quranic locutions—*Birr* and *Saleh*. Islam identifies virtue with good works based on religious beliefs. As such, morality is an inner quality, a property of motive or intention rather of mere consequences or outward form of one's actions. On this view, the promptings of informed reason and moral conscience represent an inherent tendency in the truly authentic nature of man, and the conformity to this nature fulfils both the cosmic plan of the Creator and

the direct commands of God revealed in the Quran. The moral precepts of the Quran and scientific/psychological knowledge of the universal needs and tendencies of man, provide complementary rather than competing standards of ethical judgement. Good as fulfilment of genuine natural tendencies is subordinated to attaining God's pleasure, or to use a philosophical expression—eternal beatitude—the fulfilment of the aspirations of the virtuous soul. The notion of righteousness that is the pride possession of a Muslim is the ever-present sense of moral responsibility, an inner calling that is both intimately personal and ineluctably trans-institutional.

# **Epilogue: Contemporary Scene**

Barring a few exceptions, almost all writers and scholars seem to present Islamic ethics mainly in Greek or in Western-Christian categories and therefore fail miserably to lay bare the essential nature and elan of Islamic ethics. It is now widely acknowledged that traditions are embodied in languages and conceptual schemes that cannot be neatly translated into another, that traditions carve up the world of experiences in somewhat different ways. Not to speak of inter-traditional perspectives, philosophers are sometimes at cross purposes even at intercultural level. For example, in his influential book After Virtue<sup>15</sup> (1981) Alasdair MacIntyre has argued that the language of contemporary ethical debate is in hopeless disorder. Lacking the firm guidance of shared agreements about moral standards, lacking even a common moral language, we argue past one another, MacIntyre claimed, hurling at our opponents uprooted fragments of once vital ethical traditions. We do not realize that our arguments and the terms we use to make them are rootless, lacking connection to traditional beliefs and stories that alone give the moral terms a life of meaning. To my mind, the conception of morality which one finds discussed in contemporary Anglo-American treatises is the most superficial and the most inexistential one. Concepts and ideas are discussed and analysed at the most exteriorized level of ordinary moral life and the same cavalier approach is reflected in the majority of studies dealing with the Islamic moral philosophy. As is borne out by naive and superficial examples of hockey game and chess playing, Modern European moral philosophy, I regret to say, concerns itself with infra-morality of the social order and totally rejects the foundational morality of the inner conscience as well as the supramorality of mystical order and creative love. Islam indeed, on the contrary, firmly stands for their mixture and inter-penetration.

Based on the twin sources of the Holy Quran and the Prophet's Sunnah, Islam presents a doctrinally articulated philosophy of moral virtue and

the good life (al hayat al tayyiba). Islamic ethics is deeply rooted and firmly anchored in the ethos of Islam as conceived in the Quran and elaborated in the Sunnah of the Prophet. It is not just a simple system of moral philosophy; we understand nothing of its true significance if we take it for philosophical theory in the ordinary sense. In the Islamic perspective moral philosophy is not just an ethics, but a super-ethics and the aim is not merely to chart out the guiding principles of an upright human life, but in a single leap to reach the supreme end and supreme happiness, the *ihsan* state of perfect virtue. It is both a practical guidance for life and an itinerary of spiritual direction. The authentic Islamic moral philosophy does not remain pure moral philosophy and must enter into communication with a world of human data and aspirations more existential than that of empty and sterile philosophy isolated within itself. Moreover it lays full emphasis on the spiritual means of contact between God and man, between Higher Reality and normal day-to-day existence. In Islam faith has thus a different form of rational and different modus operandi. Moral behaviour and ethical virtue is assigned the pivotal role in the epistemology or noetic structure of Islam. Many verses of the Holy Quran, particularly of Meccan Surahs emphatically state that a morally wicked person cannot attain true knowledge. Good deeds and virtuous life have been declared the veridical signs of true and genuine religious belief and faith. An oft-quoted saying of the Holy Prophet (SAWS) totally negates *iman* i.e. true Islamic belief and faith, in a man who tells lies, does not keep promises, commits embezzlement, and becomes quarrelsome while in rage. These points clearly show that Islamic ethics can be appreciated in an intellectual context and atmosphere quite different from the one prevalent in contemporary Western academic world. West's intellectual and cultural imperialism in the recent past have clearly overtaken many Muslim scholars and intellectuals and it is time that they develop a critical attitude towards it. They should have a greater and clearer perception of the truth that in the Islamic tradition ethical behaviour both cures the human soul and opens it up for metaphysical knowledge: gnosis or ma'rifa.

As is generally known by the academia, the question of the distinction between, and relative importance of, the individual and the society has been a thorny issue in ethics and social philosophy. In the European thought of the recent past Soren Kierkegaard has usually been taken as the champion of the singular. Quite in conformity with the Quranic teachings, he asserts in the *Concluding Unscientific Postscript*<sup>16</sup> (p.280): "The only reality that exists for an existing individual is his own ethical reality". Again there is good reason to insist on the importance of the

notion of "the individual before God" for Kierkegaard as he says: "Only when the self as the definite individual is conscious of existing before God, only then is it infinite self" (*The Sickness Unto Death* <sup>17</sup> p.211). Yet by virtue of the very fact that his introverted thought was wholly centered in his own subjectivity and his own unique and quite eccentric singularity, he entirely missed the importance of the so-called concrete universal. 18 On the other hand, even though Islam emphasizes the category of the individual, this is not to say that it denies the world of social ethics and the value of the general law; it tells us that the law is good and that what is asked of man is to interiorize it through conscience and thus to make his singularity coincide with the general. Obligation-inconscience, according to Islam, is an absolutely primary and absolutely irreducible datum of moral experience; yet it is often missed completely by modern philosophical reflection. The authentic absolute value of acts in Islam consists in purity of heart (to use Kierkegaard's words) and sincerity of purpose which can be none other than salvation and eternal bliss in the hereafter. What we are made to understand is that the fact of being face to face with God—the belief in accountability—is the heart of all moral life and every authentically moral decision; that the more the moral life and moral experience deepens and becomes genuine, the more they are interiorized and spiritualized, and by the same token liberated from servile conformity to the socially customary. In its societal and collective dimension, the ethical basis of Islam can be extended beyond law and turned into a dynamic problem-solving methodology: indeed it can be turned into a pragmatic concern. The supplementary sources of the Islamic Shariah as *istihsan*, that is prohibiting or permitting a thing because it serves a useful purpose, istislah or public interest, and urf or custom and practice of a society need to be explored in greater detail in order to resolve further the tensions of internalized ethics and externalized law and to give the Muslim state and polity a more egalitarian stance.

Some Muslim philosophers evince clear symptoms of inferiority complex with regard to their faith and moral norms and consequently adopt a rather apologetic approach in defending them. They quite wrongly think that Islamic morality is a strictly rigid and closed morality. Here I only wish that they realize as to how radically different is the use of 'open' and 'closed' in the treatments of Bergson and Karl Popper and that they need not be swayed by the Popperian sense of these terms. I shall here briefly pause to elaborate my submission. The fundamental theme of Henry Bergson's *The Two Sources of Morality and Religion* <sup>19</sup> is the distinction and opposition between that which in moral life proceeds

from pressure and that which proceeds from aspiration. Pressure comes from social formations and from the law of fear to which the individual is subject with regard to the rules of life imposed by the group and intended to assure its preservation, and which seeks only to turn to the routine and ferocious automatism of matter. Aspiration comes from the call of superior souls who commune with the *elan* of the spirit and who penetrate into the infinitely open world of liberty and love, which transcends psychological and social mechanisms. To this law of pressure and this law of aspiration are linked two quite distinct forms of morality: closed morality, which, to put it briefly, is that of social conformism and open morality, which is that of saintliness. Without necessarily affirming Bergson's extravagant claims like 'there can be no question of founding morality on the cult of reason'<sup>20</sup> we owe him a special debt of gratitude as one can get a lot of inspiration from him. Islamic morality, being an open morality in the Bergsonian sense, is not one of constraint or coercion but one of aspiration and attraction towards a transcendent goal. It is thoroughly permeated by the highest aspirations and ideals: love (and not just fear) of God and the highest social objective of establishing a worldwide order of social and economic justice and equity—nizam-e-adal-oqist—in the terminology of the Quran. In short, individual piety and rectitude on the one hand, and social laws and dynamism on the other, are rolled into one harmonious whole in the Islamic ethical perspective. And there is no need to feel embarrassed about state laws and punishments either, as the reassurance comes from the West from no less an academic philosopher than Alasdair MacIntyre. In his latest book Whose Justice? Which Rationality?<sup>21</sup> he announces that he is now an Augustinian Christian. For him, a good tradition is "more than a coherent movement of thought"; it must display self-awareness in its confrontation with challenges both from adherents and opponents. But Catholic norms, as MacIntyre's account unfolds, also derive their status from the political authority of the Church, which imposes agreement concerning basic principles, subduing the disobedient human will. "Men need control and restraint", he writes, "if any measure of justice or peace is to be attained and preserved". 22 And he also clearly approves of the inculcation of such agreements through a system of education controlled by religious authority.

From amongst the few contemporary Muslim thinkers writing on Islamic ethics Prof. Dr. Abdul Haq Ansari is a scholar who fully realized the limitations of Greako-European thought in appreciating the Islamic vision of morality and virtue. He writes:

"One of the glaring defects of this (i.e. Greek) scheme was that religious virtues of Islam such as faith, trust, love and worship could not be accommodated in it. So they were either ignored or were placed where they did not belong... The real reasons why the Greek scheme of virtue could not express the entire gamut of Islamic virtues lay deeper in its concept of man. According to it, man was only a rational and a moral being. Religion was not a part of his essence, and hence religious virtues could not be treated as a separate class. Muslim philosophers were not able to discern that fact. The only person who realized it was Shah Wali Allah (d.1176/1762). Consequently he discarded the Greek scheme of virtue and worked out a different scheme. In place of wisdom (hikmah), courage (Shuja'ah), temperance ('iffah) and justice (Adalah), he proposed the virtues of purity (taharah), reverential submission (ikhbat), magnanimity (samahah) and justice (adalah).... What I want to underline is the fact that Shah Wali Allah realized that justice would not be done to the religious dimension of Islamic life unless its independence was recognized and religious virtues were given a place equal to other virtues."<sup>23</sup>

Endorsing Dr. Ansari's main contention, however, my considered view is that there are many notions in Greek and medieval European (especially Thomistic) philosophy which can be used by Muslim thinkers to make their own moral concepts meaningful and appealing to modern minds, e.g., *bonum honestum* of Aristole's ethical theory which stands for the unity of the good, the right, the beautiful and the noble, and the concept of natural law in ethics developed particularly by the medieval theologians.

In conclusion I wish to express my hope that the present paper will play at least some role in awakening the interest and directing the attention of Muslim philosophers to re-understand their ethical theory in its pristine purity and reconstruct it in modern terminology. For this they have to reject the dominant Western *episteme*. Moreover, being at a vast distance away from the times of the Holy Prophet (SAWS) they have to do, to use Foucault's term, a lot of archaeological work in order to unravel and dig out moral ideas that were silenced from accumulated and limiting patterns of knowledge or from constrictions placed by modern culture and society. In short, Islamic moral philosophy needs a reorientation through which it could rediscover itself by rediscovering its realist and cosmic character and the primary truths on which it rests in the human spiritual core.

# REFERENCES & ENDNOTES

- 1. This fact is amply borne out by a study of comtemporary Anglo-American analytical and linguistic moral writers e.g., Ayer, Hare, Toulmin, Stevenson, and others.
- 2. Emil Durkheim, the eminent sociologist, introduced the term 'anomie' which looms large among his many contributions. 'Anomie' means a condition of normlessness, a moral vacuum, the suspension of normative ethical rules, a state sometimes referred to as de-regulation.
- 3. Cf. Quranic verses 57:27, 3:105, 4:76.
- 4. Iqbal: *Reconstruction of Religious Thought in Islam*, Sheikh Ashraf Publisher, Lahore, p. 81.
- 5. Buber, Berdyaev, Paul Tillich and H.D. Lewis are some of the eminent contemporary philosophers who have written in this vein.
- 6. See Surah Al-Furqan verses 47-54.
- 7. Numerous excellent works of Jung, Erich Fromm and others amply prove this claim.
- 8. The parallelism between the Arabic words 'Birr' and 'Bahar' as used in Urdu also and the consequent sense of insecurity and discomfort experienced while indulging in immoral acts is supported by a great Quranic scholar, Imam Raghib. Cf.f his Mufridats, p.39.
- 9. The *nature* conceived by the Holy Quran is governed by a primordial, universal law which is fundamentally rational.
- 10. Here the Quran refers to ideal human nature, i.e., the nature bestowed on humanity by God at the dawn of creation. It is not the same thing as Rousseau and some other moralists speak of in terms of 'primitive' or 'original' nature, because their view does not go beyong the spatiotemporal dimensions.
- 11. Cf. Cicero: "True law is right reason in agreement with nature; it is of universal application, unchanging and everlasting; it summons to duty by its demands and averts from wrong doing by its prohibitions." (*Republic*, 3:22)
- 12. It would be too lengthy to cite here all the Quranic exhortations. However, we may recall a passage (4:36-8) in which it speaks of the social behaviour of the devoutly God-conscious man: "And serve God; ascribe no thing as partner unto Him: (show) kindness unto parents, and unto near kindred, and orphans, and the needy, and unto the neighbour ..... and the fellow-traveller and the wayfarer and the slaves whom your right hands posses."

- 13. *Majmu'a Tafasir-e-Farahi* (author's translation from Urdu), Lahore, 1969, p. 350.
- 14. Grundlegung, 2: E.T. Abbot, p.46.
- 15. MacIntyre, A., After Virtue, Oxford University Press 1993.
- 16. Kierkegaard, S. *Concluding Unscientific Postscript*, Princeton University Press, 1960.
- 17. Kierkegaard, S. *The Sickness Unto Death*, Harper Torch Books, New York, 1959.
- 18. For a detailed discussion of the ethical thought of Kierkegaard see my book 'Kant and Keirkegaard—A Comparative Study', Caravan Press Lahore, 1983.
- 19. *The Two Sources of Morality and Religion*, Translated by R. Ashley Audra and Cloudesely Brereton, Garden City, Doubleday, 1956.
- 20. Ibid, p.89.
- 21. A MacIntyre: *Whose Justice? Which Rationality?* University of Notre Dame Press. 1987.
- 22. Ibid, p.97.
- His two book length studies on the moral philosophy of al-Farabi and Miskawaih have also been published from Aligarh (India).

0 0 0

# MESSAGE OF THE QUR'AN

Translation and Brief Elucidation

By Dr. Israr Ahmad

# Al-Baqarah

(Ayaat 130-163)

# وَمَنُ يَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ إِبْرُهِمَ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ ۚ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنُهُ فِي الدُّنْيَا ۚ وَإِنَّهُ فِي الْأَخِرَ قِلَبِنَ الطَّلِحِيْنَ ⊙

(130) And who would turn away from the faith of Ibrahim except one who has befooled himself? And indeed We have chosen him (Abraham) in this world, and in the Hereafter he would be definitely among the righteous.

Ibrahim (AS) worshipped none but Allah (SWT) with sincerity and did not call upon others besides Allah (SWT). This is the faith and practice of *Ibrahim* (AS) and whoever abandons his path is in fact committing injustice to himself by deviating from the truth. Allah (SWT) chose *Ibrahim* (AS) as His Messenger and a leader of the upright, and he will surely be amongst the righteous persons in the Hereafter.

(131) When his Lord said to him: "Submit", he said: "I have submitted to the Lord of the worlds".

Allah (SWT) commanded *Ibrahim* (AS) to submit himself to Him and be obedient to Him and he (AS) perfectly adhered to Allah's commands.

(132) And Ibrahim exhorted thereby to his sons and (so did) Ya'qub: "O my sons! Verily Allah has chosen for you the Deen (Islam), so you must not die except that you are Muslims.

*Ibrahim* (AS) advised his children to follow this *Deen* i.e. Islam, and so did his grandson *Ya'qub* (Jacob) (AS). They ordered their children to adhere to righteous deeds and worship none besides Allah (SWT) throughout their lives so that Allah might bless them with the fortune of dying upon the right path as Muslims.

(133) Or were you present when death approached Jacob? When he asked his sons: "What will you worship after me?" They replied: "We will worship your Ilaah (i.e. Allah) and the Ilaah of your forefathers--Abraham, Ishmael, Isaac – the only Ilaah, and unto Him We are submitters.

This *ayah* criticizes the Arab idolaters as well as the disbelievers amongst the People of the Book, who thought that they were following the *Deen* of *Ibrahim* (AS) and his progeny. Allah (SWT) says that those whom they professed to follow were true believers in Allah's Divinity and did not associate partners with Him and submitted themselves totally in His obedience.

(134) That was a nation which has already passed away. For them is what they have earned and for you what you have earned, and you shall not be questioned about what they have been doing.

This *ayah* denies the Jewish belief that they are the chosen ones because of their relationship with the Prophets or the righteous people. On the contrary, Allah (SWT) spells out that no relationship would benefit one in the Hereafter unless one performs good deeds oneself.

(135) And they say: "Be you Jews or Christians, then you shall be rightly guided". Say: "Nay, but the faith of Abraham who was ever focused towards Allah, and he was not one of the polytheists".

The Jews and the Christians used to come to the Prophet (SAW) and say that the true guidance was only what they followed and asked him to follow them. So Allah (SWT) orders His Prophet (SAW) to make it clear to them that the believers did not need to follow them. The Muslims follow the straight path of their father *Ibrahim* (AS), which was in fact the path that all the Messengers from the beginning of Divine revelation believed in, preached and followed.

(136) Say: "We believe in Allah and what has been sent down to us, and what has been sent down to Abraham, Ishmael, Isaac, Jacob and the descendants; and what has been given to Moses and Jesus and what has been given to the Prophets from their Lord. We do not differentiate between any of them and unto Him We are subservient.

Al-Baqarah 3

Refuting the Jews and the Christians, who claim that they follow the true guidance, Allah (SWT) directs the believers to spell out that they believe in what is revealed to Prophet Muhammad (SAW) as well as all the previous Prophets of Allah (SWT), without discriminating any of them by following some and rejecting the others. This is the true guidance from Allah (SWT) and the Muslims submit themselves to Him in totality.

(137) So if they believe in the like of what you have believed therein, then they would be rightly guided. But if they turn back, then they are only in antagonism. So Allah will suffice you against them. And He is the All-Hearer All-Knower.

i.e. if the disbelievers also believe in all of Allah's Messengers and His Books, submit themselves to Allah's will and do not associate partners with Him, they will be on the straight path. But if they continue disbelieving after the truth has already been presented to them, they will find themselves divided into different factions. And Allah (SWT) will aid the believers against the idolaters and the disbelieving People of the Book.

(138) (We adopt) Allah's colour. And who is better than Allah at colouring? And we are His worshippers.

In this *ayah* dye or color means the '*Deen* of Allah (SWT)' [34]. "*And we are His worshippers*". The main purpose and the message of all the Messengers and their followers has always been to obey Allah (SWT) with all devotion and worship Him alone.

(139) Ask: "Do you argue with us concerning Allah whereas He is our Lord and your Lord, and for us are our deeds and for you are your deeds and to Him we are sincere.

i.e. would you dispute with us in the fact that we obey Allah (SWT) and have submitted ourselves to Him and that we do not associate any partners with Him, even when you know that Allah (SWT) alone is the Lord of the universe and has full control over us and you? We don't believe in what you worship and worship Allah alone, as all Prophets and their followers have been doing. We will only be accountable for our deeds and you will be responsible for your actions.

(140) Or do you say that actually Ibrahim, Ismail, Ishaq, Ya'qub and (their) descendants were all Jews or Christians? Ask: "Do you know better or does Allah? And who is more unjust than the one who conceals the testimony he has from Allah? And Allah is not unaware of whatever you do.

Allah (SWT) refutes the claims of the Jews and the Christians that *Ibrahim* (AS) and all the Prophets after him followed Judaism or Christianity, by asserting that He (SWT) has the best knowledge of whether they were Jews or Christians or Muslims. "And who is more unjust than the one who conceals the testimony he has from Allah?" The Books Allah (SWT) revealed to the People of the Book testified that Prophet *Ibrahim* (AS) and his descendents were neither Jews nor Christians but they hid the truth from the people. Therefore Allah (SWT) says; "Allah is not unaware of whatever you do" i.e. you may be able to hide the truth from others but Allah (SWT) is not unaware of any of your intentions and actions.

(141) That was a nation which has already passed away. For them is what they have earned and for you what you have earned, and you shall not be questioned about what they have been doing.

This is a replica of *ayah* 134 where Allah (SWT) refutes the claims of the People of the Book that they will be saved because they are descendents of Prophets and affirms that their relationship will be of no avail unless they emulate them in obeying and submitting themselves to Allah (SWT).

(142) The fools among the people will say: "What has turned them from their Qiblah which they used to observe?" Say: "To Allah belong the East and the West; He guides whom He wills to the straight path."

Before the directive of change in *Qiblah*, Prophet Muhammad (SAW) and the Muslims faced *Bayt-ul-Maqdis* (*Jerusalem*) in their prayers for nearly 16 months, but he would supplicate to Allah (SWT) to shift the *Qiblah* from *Jerusalem* to *Makkah*. Allah (SWT) fulfilled his wish and commanded the believers to face the *Ka'bah* instead of *Jerusalem*. This did not go well with the Jews who used to criticize the believers as to what made them change their *Qiblah* from *Bayt-ul-Maqdis* to the Sacred House i.e. the *Ka'bah*.

Al-Bagarah 5

But Allah says, *Say: "To Allah belong the East and the West"*. This subject has already been mentioned in *ayah* 115 where Allah (SWT) states that whether you face *Bayt-ul-Maqdis* or the *Ka'bah*, every location belongs to Allah (SWT).

وَ كَذَٰلِكَ جَعَلَنْكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُوْنُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُوْنَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيْكَا وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّذِي كُوْنَ الرَّسُولُ مِثَنَ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيْرَةً إِلَّا عَلَى عَلَيْهُمْ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيْرَةً إِلَّا عَلَى النَّاسِ لَرَّءُوْفٌ رَّحِيْمٌ ۞ عَلَى النَّاسِ لَرَّءُوْفٌ رَّحِيْمٌ ۞

(143) "And in this way We have made you an intermediary (or the balanced) Ummah so that you should become witnesses over the humanity at large and the Messenger may become, over you, a witness. And We did not appoint the Qiblah which you used to observe except that we may distinguish the one who follows the Messenger from the one who turns away on his heels. And it was indeed a hard test except for those whom Allah (SWT) has guided. And never would Allah make your faith of no effect. Verily Allah is very Compassionate and Merciful to mankind".

The substitution of Jerusalem with Ka'bah led to the removal of Children of Israel from their position as a Muslim Ummah and their replacement by the *Ummah* of Prophet Muhammad (SAW). It was by following the guidance from Allah that this Muslim Ummah achieved the excellences that led to their appointment as the 'Wasat Ummah'. The word Wasat means 'just' or 'the best and the most honored'. Allah (SWT) says that He has made the Muslims the best nation ever. Hence, the Muslim Ummah will be a witness over all other nations on the Day of Judgment and the Messenger will be a witness over them i.e. the Prophet, as Allah's representative, will bear witness to the fact that he conveyed the message to the Muslims which he was sent with and the Muslims will bear witness that they conveyed the message to the rest of Mankind. "And We did not appoint the Qiblah which you used to observe except that we may distinguish the one who follows the Messenger from the one who turns away on his heels." Allah (SWT) commanded the Muslims to face the direction of Jerusalem while praying at first, but then changed the Qiblah to the Ka'bah so as to test who followed and obeyed the Messenger and who reverted from his religion. The change of Qiblah was a very hard test for the Muslims especially those who had converted from Judaism to Islam, but not for those who believed in the truth of the Messenger (SAW) with certainty and sincerity. "And never would Allah make your faith of no effect." The Jews questioned about the status of those who prayed facing Baytul-Maqdis and died before the Qiblah was changed. Allah (SWT) replies them by affirming that they will not be deprived of the reward for their prayers, as "Allah is very Compassionate and Merciful to mankind."

قَدُنَرٰى تَقَلَّبَ وَجُهِكَ فِي السَّمَاءِ ۚ فَلَنُولِيَنَّكَ قِبْلَةً تَرُضْهَا ۖ فَوَلِ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ۗ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوْ اوُجُوْهَكُمْ شَطْرَهُ ۚ وَإِنَّ الَّذِيْنَ أُو تُوا الْكِتٰبَ لَيَعْلَمُوْنَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَّبِهِمْ ۗ وَمَا اللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ ۞

(144) Of course We have been seeing the turning of your face to the sky. So We will definitely turn you to the Qiblah you will get pleased therewith. So turn your face in the direction of the Sacred Mosque. And wherever you may be, do turn your faces in its direction. And in fact those who have been given the Book know very well that it is the truth from their Lord. And Allah is not unaware of what they do.

Allah's Messenger (SAW) used to supplicate to Allah (SWT) for change in the direction of the *Qiblah*; he would look up to the sky awaiting Allah's command. So Allah (SWT) fulfilled his wish. This *ayah* is the actual commandment of the change in *Qiblah*. The Prophet (SAW) was leading *Dhuhr* [35] prayer in the house of *Bishr bin Bara*[36] when this commandment of change in the direction of the *Qiblah* was revealed[37]. The Prophet at once turned his face towards the *Ka'bah* and so did all those who were following him in the prayer. Further Allah (SWT) commands the Muslims to face the *Ka'bah* from wherever they are, be it the east, west, north or south. The People of the Book knew that He was going to change the *Qiblah* from *Jerusalem* to *Makkah*. They were foretold in the scriptures given to them but they withheld its knowledge as they did in other matters.

(145) And even if you bring every sign to those who have been given the Book, they will not follow your Qiblah; neither are you going to follow their Qiblah, nor are they going to face each other's Qiblah. And if you follow their desires, after what has come to you of the knowledge, surely you would be among the unjust.

Allah (SWT) describes the stubbornness of the Jews and the Christians; even when Prophet Muhammad (SAW) gave them every proof, they were not prepared to accept the *Ka'bah* as their *Qiblah*. "Neither are you going to follow their Qiblah". This indicates that as much as the People of the Book follow their desires, the Prophet (SAW) adheres to Allah's (SWT) commands. "Nor are they going to face each other's Qiblah. The People of the Book not even followed each other's Qiblah in Jerusalem. The Jews prayed facing towards the western part of the temple built by *Suleman* (AS) while the Christians considered the eastern part of the temple to be more sacred. "And if you follow their desires,

Al-Baqarah 7

after what has come to you of the knowledge, surely you would be among the unjust."

Although this is an address to the Prophet (SAW), it also includes his *Ummah*.

(146) Those to whom We have given the Book, recognize him as they recognize their own sons; but certainly a party of them does conceal the truth knowingly.

The People of the Book know that Prophet Muhammad (SAW) is the final Messenger they were waiting for and that what Allah (SWT) has revealed to him is the truth. They recognize him as they know their own sons, but they deliberately conceal the truth from the people.

(147) The truth is from your Lord; so do not be among those who doubt.

Allah (SWT) strengthens the hearts of the Prophet (SAW) and his Companions (RAA) by affirming that what Allah (SWT) has revealed is the truth and there should be no doubt in their minds about it.

(148) And for everyone there is a direction towards which he turns, so try to surpass one another in good deeds. Wherever you may be, Allah will bring all of you together; verily Allah is Powerful over everything.

This ayah refers to the followers of the various religious traditions. It means that every religious community has a *Qiblah* to face in their prayers. But Allah's appointed *Qiblah* i.e. the *Ka'bah*, is what the believers face. This can also be taken in a general sense i.e. 'to each is a goal to which he turns, so emulate one another in good deeds'. "Wherever you may be, Allah will bring all of you together" i.e. Allah (SWT) will gather you on the Day of Resurrection, wherever you are on earth, even if your bodies have turned to dust and disintegrated completely.

(149) And from wheresoever you come forth, turn your face towards the Sacred Mosque. And surely that is the very truth from your Lord. And Allah is not unaware of what you do.

To emphasize its importance, Allah (SWT) repeats His command to face *Al-Masjidul-Haram* (the Sacred Mosque) while offering prayers, wherever one is in the world. "And surely that is the very truth from your Lord" i.e. it has always been ordained by Allah (SWT) that the final *Qiblah* of the believers would be the *Ka'bah*.

(150) And from wheresoever you set out, turn your face towards the Sacred Mosque, and wherever you may be, do turn your faces in its direction so that people may not have against you any argument except those who do injustice among them – so fear them not and fear Me instead – so that I may complete My blessing upon you and so that you may be rightly guided.

Allah (SWT) repeats His command to all Muslims to turn to the direction of the Ka'bah for the third time, "so that people may not have against you any argument." This refers to the People of the Book, who knew from their scriptures that the last Prophet (SAW) would later on be commanded to face the Qiblah of Ibrahim (AS). Had Allah not commanded the Prophet (SAW) to face the Ka'bah instead of Jerusalem, they would have used this as an argument against the Muslims and for denying the Prophethood of Muhammad (SAW). "So that I may complete My blessing upon you and so that you may be rightly guided." The favors here refer to the leadership and the guidance from which the Children of Israel were deposed and were now being bestowed upon the Ummah of Prophet Muhammad (SAW).

(151) Just as We have sent among you a Messenger out of you, who recites to you Our Ayaat, purifies you, teaches you the Book and wisdom and teaches you that which you did not know.

Here the favor refers to Prophet Muhammad (SAW). This is an answer to the supplication of *Ibrahim* (AS) and *Ismail* (AS) to their Lord to send a Messenger amongst their descendants: "O our Lord! And raise amongst them a Messenger out of them, who shall recite unto them Your Ayaat and teach them the Book and the wisdom, and purify them. Verily You and You alone are the All-Mighty, the All-Wise."

فَاذْ كُرُونِيَّ أَذْ كُرْ كُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُونِ ﴿

Al-Baqarah 9

(152) Therefore remember Me and I will remember you. And be grateful to Me and do not be ungrateful to Me.

Remembering Allah (SWT) means to remember His commands and Allah's remembrance of His bondsmen means His reward and forgiveness. There is a *Hadith* in which the Messenger of Allah is reported to have said:

"Allah, the Exalted says, 'O' son of Adam! If you mention Me to yourself, I will mention you to Myself. If you mention Me in a gathering, I will mention you in a gathering of the angels (or said in a better gathering). If you draw closer to Me by a hand span, I will draw closer to you by forearm's length. If you draw closer to Me by a forearm's length, I will draw closer to you by an arm's length. And if you come to Me walking, I will come to you running." [38]

It was mentioned in the introduction of *Al-Baqarah* that this *surah* can be divided into nearly two equal parts according to its subject matter. The first part which mainly addressed the *Children of Israel* ends here, and now the second portion of the *surah* begins in which Allah (SWT) addresses the believers, giving them instructions and directions that are essential for their training and to enable them to accomplish the duties of the position of leadership they have been entrusted with.

(153) O You who believe! Seek help through patience and prayer. No doubt Allah is with those who persevere.

For bearing the burden of the responsibility of religious leadership, Allah (SWT) directs the believers to seek help with prayer and patience. A prayer will train a person in discipline and other moral qualities while patience is needed to avoid sins and prohibitions and in performing acts of worship and devout servitude to Him.

(154) And do not say about those who are slain in the cause of Allah that they are dead. Instead, they are alive but you do not perceive.

This *ayah* indicates that the persons who are martyred in the way of Allah (SWT) are alive and enjoying an eternal life, in which He (SWT) bestows countless blessings upon them. However, the states and events that take place after the physical death are beyond the reach of ordinary human perception.

with loss of property, lives and fruits but give glad tidings to those who endure with patience.

Allah (SWT) tests His bondsmen through bounties as well as through calamities and afflictions, so that the earnest and sincere believers can be distinguished from those who lack in zeal and genuine belief. These trials present themselves in the normal situations of life – famine, losing friends and family, loss of wealth and property and loss of fruits i.e. sudden calamity in gardens and farms—and one has to realize in what manner one is being tested. One should face all eventualities by remembering Allah (SWT) and thanking Him in every situation. These trials provide the real test of life and the only way to succeed in them is to be patient and steadfast.

(156) Those who, when some calamity afflicts them, say: "No doubt we belong to Allah and unto Him we are to return"

A believer is one who observes patience when he faces adversity, calamities and afflictions and knows that his body and soul belong to Allah (SWT) and that He will surely resurrect him on the Day of Judgment for recompense.

(157) Such are the people upon whom rest the blessings and mercy from their Lord and they are the guided-ones.

The believers who remember Allah (SWT) and thank Him even in the time of stress and afflictions will earn His blessings and mercy and Allah (SWT) guides them to the straight path.

(158) In fact Safa and Marwah are among the symbols of Allah. So whoever performs Hajj of the House or Umrah, there is no blame on him to circumambulate around them. And whoever does good voluntarily, verily Allah is Appreciative, All-Knowing.

Prophet *Ibrahim's* wife *Hajrah* (Hagar) ran between *Safa* and *Marwah* in search of water for young *Ismail* (AS) and pleaded to Allah (SWT) for help. Allah (SWT) answered her prayers and made the fountain of *Zamzam*[39] bring forth its water for her and her son. Allah (SWT) also laid down for all the Muslims to briskly walk or run between *Safa* and *Marwah* during *Hajj* and *Umrah* till the Day of Judgment.

Al-Baqarah 11

(159) Verily those who conceal what We have sent down of the clear proofs and the guidance after We have made it clear for the people in the book to them curses Allah and curse those entitled to curse.

This *ayah* refers to the Jews who distorted their Books and hid the truth from their own common people. To maintain their fake superiority and popularity, they would approve corrupted and deviated beliefs and conceal the truth.

(160) Except those who repent and reform and make clear, those are the people I accept the repentance of; and I am the Acceptor of repentance, the Merciful.

The doors of Allah's mercy are always open to His servants. He always forgives one who repents and mends his erring ways and proclaims the truth as Allah (SWT) wishes it to be proclaimed. He is the Relenting One, the Merciful.

(161) Verily those who disbelieved and died while they were disbelievers, upon them is the curse of Allah, of the angels and of the whole mankind combined.

(162) Remaining therein forever, the torment would not be mitigated from them nor would they be given respite.

Those who persist with their disbelief till death will be deprived of Allah's mercy and have the eternal curse of Allah (SWT), His angels and the believers till the Day of Judgment and after that their abode will be the Hell with its unbearable torment.

(163) And your Ilaah is one Ilaah (Allah); there is no Ilaah but He, The Most Gracious Most Merciful.

Allah (SWT) is the only Deity worthy of worship. He has no partners or equals and He is *Ar-Rahman* and *Ar-Raheem* [40]—the Compassionate, the Merciful.

### **Endnotes**

- [34] Ibn Abi Hatim 1: 402.
- [35] i.e. Afternoon prayer. Scholars have differed in this matter; some say it was the *Asr* prayer and not the Dhuhr prayer. Allah knows the best.
- [36] Presently this place is known as *Masjid-ul-Qiblatain* (or the Mosque with two Qiblahs), and is situated in Madinah, a few kilometres from *Al-Masjid-un-Nabawi*. It is one of the oldest mosques in the world and uniquely contains two *mihraabs* one in the direction of *Bayt-ul-Maqdis* (Jerusalem), and the other towards *Makkah*.
- [37] Tabaqat of Ibn Sa'd.
- [38] Fath-ul-Bari 13: 521, Musnad Ahmed 3: 138.
- [39] In Al-Masjid-ul-Haraam near Ka'bah, it is now a well which gushed out by Allah's Divine power in the form of a spring for the sake of Prophet Ismail (AS) and his mother. Water is still flowing out of it in immense quantity.
- [40] The meaning of these two names is explained in the beginning of surah Al-Fatihah.



# Quarterly Jan - Mar 2010 HIKMAT-E-QURAN Lahore Vol. 29 No. 1

