

بلد ٢٠٠٢ شاره ٢ شوّال المكرّم \_ ذُوالحبّه ٢٠٢٥ اه ايريل \_ جون ٢٠٢٥ ء

-1

ڈاکٹرمحدرفیع الدین \_ ڈاکٹراکسرار حمدالی

مريسئول: ڈاکٹرعارف رشيد

سىر:

حافظ عاكف معيد \_ حافظ عاطف وحيد

پروفیسرمحر پونس جنجوعه\_مؤمن مجمود پروفیسرحافظ قاسم رضوان

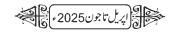
مجلس إدارت:

دا عرابطنا (الكر النائب مُديسر: حافظ خالدُجمودخفر

وبسائت: www.tanzeem.org وبسائت ای شل: publications@tanzeem.org سالاندزرتعاون: 500 دوپ، فی شماده: 125 روپ

## اِسشمارےمیں

| حرفِ اوّل                                 |                                 |    |
|-------------------------------------------|---------------------------------|----|
| پروفیسرخورشیداحمه:فکری استقامت کا استعاره | ڈ اکٹر ابصاراحمہ                | 3  |
| تذكّروتدبّر                               |                                 |    |
| مِلاكُ التأويل <sup>(٠٠)</sup>            | ابوجعفراحمه بن ابراہیم الغرناطی | 17 |
| فهم القرآن                                |                                 |    |
| ترجمهٔ قرآن مجید،مع صرفی ونحوی تشریح      | پروفیسرحا فظاحمہ یارؓ           | 29 |
| فكرونظر                                   |                                 |    |
| حدیداخلاقی بحران کی فکری بنیادیں          | ڈاکٹر محمد رشیدار شد            | 42 |
| فكر وفلسفه                                |                                 |    |
| مبادئ علم كلام                            | سعيدعبداللطيف فو ده/مكرم محمود  | 53 |
| تعليم وتعلّم                              |                                 |    |
| مباحثِ عقيده (۲۲)                         | مؤمن محمود                      | 60 |
| كتابنما                                   |                                 |    |
| تعارف وتبصره                              | اداره                           | 73 |
| بيانُ القرآن                              |                                 |    |
| MESSAGE OF THE QURAN                      | Dr. Israr Ahmad                 | 96 |







# پروفیسرخورشیداحمه: فکری استقامت کا استعاره

Gone but not forgotten, remarkable man!

## ڈاکٹرابصاراحمہ

پروفیسرخورشیداحمدصاحب کی دارِفانی سے دارِ بقا کی طرف کوچ کرنے کی اطلاع سے جہاں ایک طرف طبعی وفطری رنج والم کی کیفیت ہوئی' دوسری جانب گزشتہ صدی کی ساٹھ کی دہائی کے اوائل میں ان کے ساتھ فکرِ مولانا ابوالاعلیٰ مودودی سے متاثرہ ووابستہ کراچی کے دوسر ہے تحریکی بزرگوں سے تعارف وملاقات کی بہت می یادیں بھی ذہن کے پر دے پرفلم کی طرح چلنے لکیں۔

اسرار بھائی کی ہدایت ورا ہنمائی کےمطابق جب راقم نے گورنمنٹ کالج' منٹگمری ( حال ساہی وال ) سے اگست ۱۹۲۳ء میں بی اے ( فرسٹ ایئر ) یاس کر کے فلسفہ میں آئرز اور ماسٹرز کے لیے کراچی یو نیور ٹی میں داخلہ لیا تو بہتمام حضرات ایم اے کی ڈ گری کے ساتھا بیۓ تدریسی کیریئر کے ابتدائی دور میں تھے۔خورشیدصاحب تو شعبہ معاشیات میں غالباً اسسٹنٹ پروفیسر ہو گئے تھے جبکہ ان کے برا درِ اصغرانیس احمد اسلامی تاریخ کے شعبہ میں اسٹنٹ کیکچرر تھے (یہ کیڈر بھی اُس وقت کراچی یو نیورٹی میں تھا)۔ جناب خرم جاہ مراد کے تین بھا ئیول سے ملا قات ہوئی۔ قاسم حسن مراد تو یو نیورٹی ہی کے شعبہ اسلامی تاریخ میں استاد تھے جبکہ مسلم سجاد صاحب اوران کے سب سے چھوٹے بھائی کے ساتھ اسلامی جمعیت طلبہ کے درس قر آن اور دوسر سے اجتماعات میں ملاقات ہوتی رہی' جوشہر میں سٹریجن روڈ پر واقع جمعیت کے دفتر میں ہوتے تھے۔ یہ ہمارے قریبی عزیز بھی اس طرح تھے کہ ان کے والد جناب منظورعلی مراد میرے والد کے فرسٹ کزن (پھوچھی زاد بھائی) تھے۔اس کا تذکرہ برا درمکرم اسرار بھائی نے اپنی تحریروں میں بھی کیا ہے۔ظفر ایحق انصاری بھی شعبہ تاریخ میں لیکچرر تھے۔ان کی شخصیت کو راقم نے اُس وقت بھی پُرکشش اور متاثر کن یا یا' حالانکہ انہیں ابھی مستقبل میں میک گل (کینیڈا) اور دوسری معروف بیرونی جامعات میں اینے علمی وتعلیمی کر بیر کو polish کرنا تھا۔مزید بیہ کہ انگریزی اورعر لی میں شریعہ لاء کی تدریس اور تحقیقی تصنیفات و مقالات کے ذریعے اسلامی تہذیب پرشان دار کام بھی کرنا تھا۔ یوں انہیں یورپ اورامریکہ کےمشتشر قین کے ساتھ مثبت ڈائیلاگ کر کے اسلام کی حقانیت ثابت کرناتھی۔ان کے چھوٹے بھائی ظفر آفاق انصاری' جن کاتعلق شعبہ نفسیات سے تھا' سے تعارف اور تفصیلی ملاقات بہت بعد میں ہوئی۔ پھر کئی بارسیمینارز میں ملنا ہوا' جہاں ایک بار لا ہور میں منعقدہ ایک ورک شاپ میں ڈاکٹر بر ہان احمہ فاروقی بھی





شریکِ بزم تھے۔ ڈاکٹر ظفر آئی انصاری نے امریکہ اور پھراٹھارہ سال سعودی عرب کی جامعات میں اسلامی قانون کی تدریس کے بعدوطن واپسی پراسلام آباد میں ادارہ تحقیقاتِ اسلامی کے ڈائر کیٹر جزل کی حیثیت سے تین چار بارکسی علمی موضوع پرسیمینار میں شرکت کی دعوت دی تو لا ہور سے اسلام آباد پہنچ کر راقم کی ان دونوں بھائیوں سے ملاقات ہوتی رہی۔ گھر پر دعوتِ طعام اور بیسمنٹ میں ظفر آئی انصاری صاحب کی شان دار لائیر بری دیکھنے کا موقع بھی ملا۔ انگلینڈ سے چارلس گائی ایٹن (حسن عبدالحکیم) برادر محتر مصدر مرکزی انجمن خُدّام القرآن کی دعوت پر سالا نہ محاضراتِ قرآنی کے سلسلے میں چاروقیع خطبات کے لیے لا ہور تشریف لائے تو اسرار بھائی کی دعوت پر ڈاکٹر ظفر آئی انصاری صاحب اسلام آباد سے مارچ ۱۹۹۲ء میں آخری خطبے کی صدارت کے لیے لا ہور آئی آڈری خطبے کی صدارت کے لیے لا ہور آئی آڈری خطبے کی صدارت کے اسلام آباد سے مارچ ۱۹۹۲ء میں آخری خطبے کی صدارت کے اسلامی جمعیت طلبہ کے ساتھ ماضی میں گہر نے تعلق اور نظریاتی وابستگی کی وجبی سے تھا۔

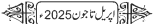
خور شیر صاحب کے انتقال کی خبر کے فور اُبعد سوشل میڈیا پران کے قربی فعال دینی ساتھوں کی تعداد کے حوالے سے کئی وی لاگ اور اخبارات کے کالم پڑھنے میں آئے۔ ان میں ۱۹۳۲ء کے اپریل یا چند ماہ آگے پیچے دیا میں آئی کھو لئے والوں کی تعداد تین اور پھر چار بھی گنوائی گئی 'جوسب بی مولا نا مودودی کی فکر اور جماعت اسلامی کے بیا نیے (narrative) سے متاثر ہوکراس کے ساتھ بڑ کر متحرک رہے۔ راقم آثم اسلیلے میں ایک استرراک کی جرات کر رہا ہے 'اور وہ بیر کہ کم از کم کرا چی کے قیام کے دوران اسلامی جعیت طلبہ اور کرا چی یونیورٹی میں شعبہ فلسفہ میں لیکچرر کی حیثیت سے ایک پانچو میں صاحب بھی خور شیر صاحب کے ساتھوں میں شامل شے اور وہ میر میں شامل شے اور وہ میر میں ان سام ساتھ بھی خور شیر صاحب کے ساتھوں میں شامل شے اور وہ سے منظور احمد ۔ اسرار بھائی کے ذریعے سے ان کے ساتھ تعارف ہوا 'اور واقعہ بیہ ہے کہ وہ میر میں اس اعتبار سے بین کہ انہوں نے شعبہ فلسفہ میں داخلہ کروانے اور تین سالہ آئرز کے پروگرام میں ایک سال کا استثناء اکنامکس میں آئرز کے سال اوّل میں واخل ہوئے تھے۔ منظور صاحب اُس وقت باریش تھے اور تحریک اسلامی وی اسلامی کروائے میں اعلان کیا کہ قار مین کی خدمت میں پرچہ با قاعد گی سے ہے صن انتظام سے ان کی وابستگی کا یہ عالم تھا کہ خور شیر صاحب نے ماہ نامہ '' چراغ راہ'' (جس کے وہ ایڈ پڑ سے کے وہ انتظام جولائی/ اگست ۱۹۵۸ء کے شارے میں اعلان کیا کہ قار مین کی خدمت میں پرچہ با قاعد گی سے شے صن ترتب کی سلسلہ میں کرا چی کے چند نہایت وی علم' جانے ہو جھے اور تجر ہی کارافراد ورضور احمد اور پر خودائن کا اور ٹھرعز پر کے نام شے۔ اور حسن ترتب سے سے اور پر منظور احمد اور پھرخودائن کا اور ٹھرعز پر کے نام شے۔ اور حسن ترتب کی علی سے دور اور منظور احمد اور پھرخودائن کا اور ٹھرعز پر کے نام شے۔ اور منظور احمد اور پھرخودائن کا اور ٹھرعز پر کے نام شے۔

میں فلسفہ میں منظوراحمد صاحب کا با قاعدہ طالب علم اس لیے نہیں رہا کہ وہ شعبہ میں میرے داخل ہونے کے فوراً بعد ہی لندن روانہ ہو گئے اور وہاں کے بربیک کالج میں ڈاکٹریٹ کے لیے تحقیقی کام شروع کردیا۔ تین سال بعد وہ ڈاکٹر منظوراحمد بن کر کراچی یونیورٹی واپس آئے تو داڑھی صاف ہوگئ تھی' اور ان میں ذہنی وفکری تحولِ عظیم

**4** 



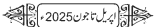




واقع ہو چکا تھا۔ فرنگیت زدگی عقل وفکر کی تیز روشی نئے تج بات اورجد یدیت کی فضا ہے وہ اس قدر محور ہوئے کہ اسلام کونہایت ترقی پہند ہجھنا اور بنانا شروع کردیا۔ اپنے کئی مقالات میں یہ فکر پیش کی کہ اجتہا دکے ذریعے ہے ہم اسے جمود سے نکال کر حالات کے مطابق ڈھال سکتے ہیں۔ مغرب کی خدانا شناس فکر و تہذیب سے مرعوبیت ہم اسے جمود سے نکال کر حالات کے مطابق ڈھال سکتے ہیں۔ مغرب کی خدانا شناس فکر و تہذیب سے مرعوبیت کے زیرِاثر انہوں نے یہاں تک بھی بر ملا بینا محمود جملہ ارشا دفر مایا کہ: ''فقل کے پیادے مغرب یا امریکہ کوشکست نہیں دے سکتے ''نہوں نے''روشی طبع ''کے تحت اپنا کم و بیش پندرہ سالہ پڑھا ہوار وایتی اسلام بھلا کرجہ بدلسانیا تی فلسفے اور ہرمینیا سے (hermeneutics) کے اصولی آفیر قرآن پر لاگو کردیے' جبکہ حقیقت یہ ہے کہ ہرمینیا سے اصولی اور اسلامی علم تفییر کے اصول اور اسلامی علم تفییر کے اصول اپنی بنیاد سے اطلاق تک یک سرختلف ہیں کیونکہ وہ وہ دومتفاو مابعد میں مذکل ہوا ہوں کہ اور اسلام آباد میں اور اطناب کے ساتھ ڈاکٹر منظور صاحب کے افکار کا جائزہ لیا ہے کیونکہ وہ بہت بعد تک کراچی اور میں مذکل اور اطناب کے ساتھ ڈاکٹر منظور صاحب کے افکار کا جائزہ لیا ہے کیونکہ وہ بہت بعد تک کراچی اور اسلام آباد میں اہم مناصب پر فائز رہے اور تجدد پسند گمراہ کن خیالا ت پیش کرتے رہے ہیں۔ میرا گمان ہے کہ ان کی پیدائش اسم آباد میں اہم کی تھی ماصل کی تھی ۔ اس طرح وہ اب ۴۲ سال کی عمر کے ساتھ وقید حیات ہیں۔

پروفیسرخورشیرصاحب کا صدر میں کوئنز روڈ پرواقع اپنی رہائش گاہ ہے کراچی یو نیورسٹی بینچنے کاوی آئی پی انداز بھی میری یا دداشت سے محونییں ہوسکتا۔ ظاہر ہے کہ ۱۹۹۳ء کے اواخرتک وہ ذیعلم اور اسلامی اقدار کے حامل ایک باوقارا ستاد کے طور پر جانے جاتے تھے۔ ڈاکٹر امیر حسن صدیقی (ڈین فیکلٹی آف آرٹس)' پروفیسر ڈاکٹر ایم ایم ایم احمد (صدر' شعبہ فلفہ)' خورشیرصاحب اور دوایک مزید اصحاب فاکس ویکن (۷۷) ڈیے میں تشریف لاتے تھے' جوائس زمانے میں ایک معتبر اور آرام دہ سواری تھی۔خورشیرصاحب کی تالیف''اسلامی نظریہ حیات' بھی اسی زمانے میں شائع ہو کر پہلی مرتبہ وہیں مطابعے میں آئی' جس کو یو نیورسٹی میں آئرز کے کورس میں لازمی اسلامیات کے پر ہے کے لیے وائس چانسلرڈ اکٹر اشتیاق حسین قریشی صاحب نے نہ صرف تجویز کیا بلکہ پروموٹ بھی کیا۔ یہ کتاب بھی مولا نامود و ددگ کے تصوّرِ دین سے مستفاد عام فہم زبان میں علمی تفاصیل پر ببنی ہے اور طلبہ وطالبات کے ذہن میں فیم دین اور عمل وکر دار میں اسلامی اقدار کے فروغ کا باعث بی۔

خورشیرصاحب نے اسلامی جمعیت طلبہ سے وابستگی کے دور میں کراچی سے Students' Voice شائع کیا جبکہ اسرار بھائی نے اپنے دوست سید اسلم کے ساتھ مل کر''عزم'' نامی پر چیشائع کیا۔البتہ خورشید صاحب کی فتوحات مسلسل جاری اورروز افزوں رہیں ۔فور أبعد ہی وہ Voice of Islam اور پھر''چراغِ راہ'' کے ایڈیٹر بنا دیے گئے جن میں ان کے رشحات قلم کا سلسلہ جاری رہا۔''چراغِ راہ'' کے مین ضخیم خصوصی شارے اپنے محقویات کے اعتبار سے معرکۃ الآراء خورشید صاحب کے ہمہ جہت وسیع مطالعہ اور ادارتی حسن کے آئینہ دار تھے: اسلامی







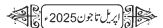
قانون نمبر (دوجلدیں) نظریہ پاکتان نمبر اور سوشلزم نمبر۔ ۱۹۲۲ء میں جماعت اسلامی کے اعاظم رجال نے کرا چی میں علمی و تحقیقی کام کے لیے اسلامی ریسرچ اکیڈمی کی بنیاد رکھی'جس کے سرپرست (patron) اور صدر نشین مولانا مودود کی اورسیکر یٹری جنزل خورشید احمد صاحب مقرر کیے گئے۔ اس ریسرچ اکیڈمی نے بہت سے موضوعات پر کتا بیس شائع کیس۔ اسلامی تحرکی کارکنوں میں عالمی حالات اور وقائع کے شعور کی اہمیت اُجاگر کرنے اور اس سلسلے میں مختلف النظر تبصروں ہے آگی کا پروفیسر خورشیر صاحب کا جو خیال تھا' راقم کی نظر میں وہ بیر مفیدر ہے گئے گئے گئے گئے کہ وخیال تھا' راقم کی نظر میں وہ بیر مفیدر ہے گا کہ قر آن اکیڈمی لا ہور کے استاذ ڈاکٹر رشید ارشد کو بھی کچھ عرصے سے وہاں متعدد موضوعات پر کیکچر کے مفیدر ہے گا کہ قر آن اکیڈمی لا ہور کے استاذ ڈاکٹر رشید ارشد کو بھی جھٹ وارلگ بھگ ڈیڑھ گھٹے کے مارکنو آبادیاتی مسائل پر بھی صورت میں لا ہور میں واقع' نے خورہ با قاعدگی سے ہفتہ وارلگ بھگ ڈیڑھ گھٹے کے discourse کی صورت میں لا ہور میں واقع' نے خورہ با قاعدگی سے ہفتہ وارلگ بھگ ڈیڑھ گھٹے کے discourse کی جناب صورت میں لا ہور میں واقع' نے خورالی فورم'' سے کر رہے ہیں۔ پر وفیسر خورشید صاحب کے ایما پر لندن سے جناب صورت میں لا ہور میں واقع' نے خورالی فورم'' سے کر رہے ہیں۔ پر وفیسر خورشید صاحب کے ایما پر لندن سے جناب حاشر فاروتی انگریز کی ماہ نامہ کا اسلام اور اس سے با ہر بھی کلچرل اور سے تاری تبدیلیوں کے پس پر دہ چھٹار ہا' لیکن پھر مالی وسائل کی کی کے باعث اسے بند کرنا پڑا۔

خرم مرادصاحب کے چھوٹے بھائی قاسم حسن مراد ہمیشہ مشرقی روایات کے پیکر چوڑے پائنچوں والے پاجا ہے اور شیروانی میں ملبوس یو نیورٹی آتے تھے اور انہیں بھی انگریزی لباس میں نہیں دیکھا گیا۔ بڑے بھائی کے نقش قدم پر وہ بھی پوری طرح جماعت اسلامی کے فکر میں رنگے ہوئے ایک آئیڈیل مسلمان استاد نظر آتے تھے۔ البتہ جب وہ ڈاکٹریٹ کے لیے کینیڈ اگئے تو پھر وہیں کے ہور ہوار خیالات وافکار میں بھی پہلےجیسی اسلامیت اور دین کے حوالے سے سرگرمی مفقود ہوگئی۔ دوایک بارمخضر قیام کے لیے پاکستان آئے بھی توان سے ملاقات نہ ہوسکی۔ شنید ہے کہ انہوں نے بھی ذہنی وفکری طور پرلبرل ہیومن ازم غرب زدگی اور عقلیت پرسی کا رویہ اپنالیا تھا۔ ترجمان القرآن کے مدیر سلیم منصور خالد صاحب سے دریا فت کرنے پر معلوم ہوا کہ وہ پانچ چھ برس قبل کینیڈ امیں انقال کرگئے تھے اور وہیں پر تدفین ہوئی۔ اللّٰہم اغفر لہ وار حمہ!

ایک اہم واقعہ جوراقم بھی نہیں بھلا سکے گا'وہ جولائی/اگست اے 19ء میں پاکستان کے دگرگوں سیاسی حالات اور الیکشن کی ہما ہمی سے بیچنے کے لیے اسرار بھائی کی میرے قیام کے دوران انگلستان آ مدتھی ۔خورشیدصا حب بھی وہیں تھے۔ مجھے جماعت اسلامی سے اسرار بھائی کے علیحدہ ہونے اور بعد کے سالوں میں جماعت کے سینئر ساتھیوں اور طالب علمی کے ذمانے میں جمعیت کے احباب اور رفقاء سے تکنے مکالمات اور تحریری بحث و تمحیص کاعلم تھا۔ چنانچہ اب مجھے یا دنہیں کہ س طرح راقم اور برا در مکرم لندن سے ٹرین کے ذریعے بربیکھم پہنچ کر جمعیت کے ایک سینئر سابق رفیق (غالباً ڈاکٹرنیم صاحب ) کے ہاں نیچ جہاں خورشیدصا حب بھی موجود تھے۔ گمان غالب







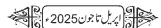
ہے کہ انہیں اسی ملا قات کے لیے بلا یا گیا تھا۔ ماضی میں مولا نا مودودیؒ کے افکار سے متاثر اورا قامتِ دین کے لیے بھر پورسعی و جُہد کرنے والے دونوں حضرات پُرتپاک اور گرم جوثی سے ملے۔ ہم تینوں نے چار بیڈوالے ایک بڑے کمرے میں شب بسری کی' اور رات گئے تک ماضی کے در پچوں میں جھا نکنے کا ممل جاری رہا' جس کوئن کر میں بھی مخطوظ ہوتا رہا اور میری معلومات میں اضافہ بھی ہوا۔ میز بان نے بھی بہترین مہمان نوازی کی' اور یوں دو پرانے دین تحریکی رفقاء عرصے بعدل کر از حدثوش ہوئے۔ میرا خیال ہے کہ اسرار بھائی کی خورشید صاحب سے یہ آخری ملا قات تھی۔ برسوں بعد ۱۹۹۳ء میں امریکہ سے واپسی پرلندن میں چنددن قیام کے دوران' امپیکٹ' کے حاشر فارو تی صاحب نے اپنے آفس میں بانی شنظیم اسلامی کا خاصا طویل اور مبسوط انٹر ویو ریکارڈ کیا' جس کا انتظام بھی میرے توسط سے ہوا' چونکہ میں جناب حاشر فارو تی سے بیس بائیس سال قبل بھی لندن کے علاقے ' دفنس بری پارک' میں ملتار ہا تھا۔ تا ہم' بعض نامعلوم وجو ہات کی بنا پر بیا نٹرویو یا اس کا پچھ حصہ بھی''امپیکٹ' میں اشاعت پر پر نہ ہوسکا۔

## قارئین کرام!اب ہم مختصر طور پر جناب پر وفیسر خور شیداحمد کا سوائحی خاکہ پیش کرتے ہیں:

۲۳ مارچ ۱۹۳۲ء کو پیدا ہونے والے پروفیسرخورشیداحمد کا نام برصغیر کی اسلامی فکری روایت میں ایک نمایاں اور درخشندہ مقام رکھتا ہے۔ ان کا انتقال صرف ایک فردکی موت نہیں بلکہ ایک نظریے اور تحریکی فکر کا گہرانقصان ہے۔ ان کی زندگی بیک وقت ایک مفکر' معلّم' محقّق' منتظم اور پالیسی سازی تھی' جو کہ خال خال ہی د کیھنے کو ملتی ہے۔

• ۱۹۵۰ء کی دہائی میں جب برصغیر میں فکری بیداری کی نئی لہریں اٹھ رہی تھیں' جدید تعلیم یا فتہ طبقے میں سے جو ممتاز شخصیات مولا نا ابوالاعلیٰ مودود گئی فکر سے متاثر ہوئیں اورخود کو دین کی خدمت کے لیے وقف کر دیا ان میں خورشید احمد آخری شخص تھے جو ۱۱۳ پریل ۲۰۲۵ء کو خالق حقیقی سے جا ملے ۔ ڈاکٹر اسرار احمد' محتر م نعیم صدیقی' ڈاکٹر ظفر اسحاق انصاری' خرم جاہ مراد اور پر وفیسرخور شید احمد جیسے نابغہُ روزگار افر ادنے مولا نا ابوالاعلیٰ مودود گئی کے لئر پیچر سے متاثر ہوکرایک فکری و مجملی جدّ و جُہد کا آغاز کیا۔ اسلامی جمعیت طلب جیسی منظم تنظیم سے ان کار شتہ صرف وقتی یا دنیاوی فائد ہے کا نہ تھا بلکہ ایک مشن کی صورت میں دین کی سربلندی ان کی زندگی کا محور بن گئی۔

پروفیسر خورشید احمد نے دہلی کے ایک علمی 'دینی اور اردو بولنے والے گھرانے میں آئھ کھولی۔ ابتدائی تعلیم دہلی کے ایک علمی 'دینی اور اردو بولنے والے گھرانے میں آئھ کھولی۔ ابتدائی تعلیم دہلی کے این کلوعر بیک ادارے میں حاصل کی۔ قیام پاکتان کے بعدان کا خاندان بھرت کرکے لا ہور آبسا' جہاں سے انہوں نے ۸ ۱۹۴۰ء میں گورنمنٹ کالج میں اکنامکس میں تعلیم کا آغاز کیا ہی تھا کہ نیوی میں بڑے بھائی کی ملازمت کے سلسلے میں بیرخاندان کراچی منتقل ہو گیا' اور پھر ان کے تمام تعلیمی مراحل کراچی میں طے ہوئے۔ 19۵۲ء میں اکنامکس میں فرسٹ کلاس آنرز کے ساتھ بی اے مکمل کیا اور اسی دوران مولا نا ابوالاعلیٰ مودود کیؒ کے







افکار سے متاثر ہوکر پہلے اسلامی جمعیت طلبہ اور پھر جماعت اسلامی سے وابستگی اختیار کی۔ اسلامی قانون اور فقہ میں دلچیہی کے باعث ایس ایم لاء کالج سے ایل ایل بی بھی کیا۔ بعدازاں کراچی یو نیورٹی سے معاشیات اور اسلامیات میں ایم اے کی اسناد حاصل کیں۔ یو نیورٹی کے شعبہ اکنامکس میں کئی برس تدریبی فرائض انجام دیے۔ بھران کی علمی جستجو ۱۹۲۱ء میں آنہیں برطانیہ لے گئ جہال لیسٹر یو نیورٹی نے ''اسلامی اقتصادیات' کے موضوع پر ان کی تحاریر کوسراہا۔ اسی یو نیورٹی اور ملا نمیشیا کی ایک یو نیورٹی نے بھی آنہیں تعلیم میں خدمات کے اعتراف پر اعزازی ڈاکٹریٹ سے نوازا۔

پروفیسر صاحب کا میدانِ عمل محض درس و تدریس تک محدود نه تھا۔ وہ ایک متحرک داعی نتظم اورادارہ ساز کھی تھے۔ انہوں نے اسلامی اقتصاد یات کے میدان میں جو تھی تھی کام کیا' اسے عالمی سطح پر تسلیم کیا گیا۔ اس سلسلے میں ۱۹۸۸ء میں انہیں اسلامی ترقیاتی بینک کا اعلیٰ ترین ایوارڈ دیا گیا۔ ۱۹۹۰ء میں سعودی حکومت کی جانب سے شاہ فیصل مین الاقوامی ایوارڈ اور ۱۹۹۸ء میں امریکن فنانس ہاؤس کا''لار بو پرائز'' بھی عطا کیا گیا۔ ۲۳ مارچ السامی ترقیانِ انتیاز'' سے نواز اگیا' جو کہ قومی سطح پر آپ کی ہمہ جہت خدمات کا اعتراف تھا۔ پروفیسر خورشیدا حمد نے ۱۹۷۸ء میں وفاقی وزیر برائے منصوبہ بندی وترتی کے طور پرملکی معاشی پالیسی سازی میں بھی اہم کردار کیا۔ یا انگے کمیشن کے ڈیٹی چیئر مین کی حیثیت سے بھی کام کیا۔ البتہ ان کی اصل بہچان علمی ودینی خدمات ہی رہیں۔ یا لانگ کمیشن کے ڈیٹی چیئر مین کی حیثیت سے بھی کام کیا۔ البتہ ان کی اصل بہچان علمی ودینی خدمات ہی رہیں۔

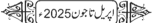
ان کی کاوشوں کے نتیج میں تین بڑے علمی اداروں یعنی انسٹیٹیوت آف پالیسی سٹڈیز (اسلام آباد)'
اسلامک فاؤنڈیش' لیسٹر (برطانیہ) اوراسلامک مشن نیروبی (کینیا) کی بنیادر کھی گئی۔ان کے علمی ذخیرے میں سو
سے زیادہ کتب' مضامین' رپورٹس اور متعدد بین الاقوامی رسائل وجرائد کی ادارت شامل ہیں۔ بطور سینیٹر ۲۲ سالہ
پارلیمانی خدمات میں ان کی تقاریر آج بھی اسلامی فکر اور قومی حکمت عملی کے لیے مشعل راہ ہیں۔ وہ متعدد
جامعات کے قیام اور ارتقامیں رہنما رہے' اور در جنوں جامعات میں ہزاروں طلبہ نے ان سے براہ راست علمی
استفادہ کیا۔خرم جاہ مراد کے بعد انہوں نے مولا نا مودود گئے کے ماہ نامہ'' ترجمان القرآن' کی ادارت سنجالی۔
ان کے ادار بے اور تجزیے اسلامی تعلیمات کی روشنی میں نہ صرف ملکی وعلاقائی بلکہ عالمی حالات کو سیجھنے کا ایک منضبط
اور مدلّل فریم ورک فراہم کرتے رہے۔ان کی تحریروں کا آخری سلسلہ فروری ۲۵ م تک اسلامی فکر ودعوت کی
میں شائع ہوا' یعنی وفات سے محض ایک ماہ بل ۔ یہ اس بات کا اظہار ہے کہ وہ آخری دَم تک اسلامی فکر ودعوت کی
خدمت میں مشغول رہے۔

آج وہ ہمارے درمیان نہیں لیکن ان کی لکھی گئی اُن گنت کتابیں اورتحریریں 'تربیت یافتہ اذہان اور قائم کردہ ادارے ان کے مشن کی تابندہ شمع ہیں۔ان کی زندگی ہمیں بیسبق دیتی ہے کہ علم' عمل اورا خلاص کا سفر بھی رائیگال نہیں جاتا۔وہ ان شاءاللہ آخرت میں اللہ کی مقبولیت سے سرفراز ہوگااوران کی علمی میراث کاتسلسل ایک

8







لمع ص تك جارى رے گا:

اورافتخارعارف نے کیا خوب کہاہے: \_

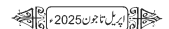
ہم اپنے رفتگاں کو یاد رکھنا چاہتے ہیں ادار کو درد سے آباد رکھنا چاہتے ہیں

اب میں قارئین کو'' حکمتِ قرآن' کے جولائی۔ ستمبر ۲۰۲۳ء کے شارے میں شائع شدہ اپنی تحریر کی طرف لیے چاتا ہوں' جس میں راقم نے پر وفیسرخور شید احمد صاحب کے داماد ڈاکٹر اسامہ حسن کا ذکر کیا تھا۔ موصوف نے انگلتان میں رہتے اور اعلیٰ تعلیم حاصل کرتے ہوئے بہترین دینی علمی ماحول میں تربیت پائی' لیکن پھر اپنے متواتر ومتوارث دینی روایت اور عقائد سے پہپائی اختیار کی جواز حدجرت اور حزن و ملال کا باعث بنا۔ لیکن افسوس کہ نہ ان کے والد جناب ڈاکٹر صہیب حسن صاحب اور نہ حلقۂ خور شید میں سے کسی نے اس کا نوٹس لیا اور وضاحت کی زحمت گوارا کی۔ میری ہے تحریر اور اس میں محترم حامد کمال الدین کا استدراک اور انتہائی عمیق تجزیہ ملاحظہ فرمائے:

''اُمّتِ مُسلمہ کے کثیر دانش وَ راور المیہ بیہ ہے کہ پچھتح یک اسلامی کی اعلیٰ قیادت کے قریبی عزیز بھی مغرب کے تہذیب وافکار سے متاثر ہو کر آسانی ہدایت کو پسِ پشت ڈال رہے ہیں۔ تهدن اجتماع انسانیت اور لیڈرشپ کے بارے میں قر آن وسُنّت سے ملنے والی روشن ہدایت کے مقابلے میں وہ جان لاک ہابز' روسو اور دوسر نے غیر مسلم اور سیکولر ابرل مفکرین کے خیالات کوفخر کے ساتھ اپنار ہے ہیں۔ یول سیکولر ابر کیشن کا عمل اور دوسر معالی سطح پر اپنے قدم جمار ہا ہے۔ اعلانیہ مسلم اکثریت ریاستوں muslim کا سین سٹر پجراور داخلی حکومتی نظام پورے طور پر مغربی لا دینی جمہوری اصولوں کے تحت اور سودی معیشت پر مبنی ہے' تا ہم کم از کم اہل سُنّت کے منبر ومحراب سے قرآن وسُنّت کی بآ میز اصولی تعلیمات معیشت پر مبنی ہے' تا ہم کم از کم اہل سُنّت کے منبر ومحراب سے قرآن وسُنّت کی بآ میز اصولی تعلیمات بیان کی جاتی ہیں' اور درین کو اصالت و صلابت (قرآن وسُنّت اور وریہ سلف سے تمسّک وکلیت) کے ساتھ سامعین کے سامنے پیش کیا جاتا ہے۔

راقم عالم اسلام اورملّتِ اسلامیہ پر کفر والحاد کے سیلابِ بلاخیز کے بارے میں مطالعہ کررہا تھا کہ اچانک پچاس (۵۰)صفحات پر مبنی ایک بہت ہی دھا کا خیز تحریر واٹس ایپ پر پی ڈی ایف شکل میں ملی 'جس کا عنوان ہے:

Reclaim Political Islam from the Islamists to Raise Moderate Muslim Voices







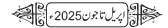
یتح پر Tony Blair Institute for Global Change نے جون ۲۰۲۳ء میں جاری کی ہے۔ ٹائٹل پر مصنفین کے دونام اسامہ حسن اور میتھیو گوڈون دیے گئے ہیں۔ ڈاکٹر اسامہ حسن راقم کے دوست واستاذ ڈاکٹر مولانا صہیب حسن صاحب کے صاحب زادے ہیں' اور لیسٹر (انگلستان) میں مقیم پر وفیسر خور شیداحمہ صاحب کے داماد ہیں۔

پیدائش اور پھر ساری تعلیم انگلینڈ میں ہوئی۔اعلی تعلیم ڈاکٹریٹ لیول تک انہوں نے لندن کے امپر میں کالج اور کیمبرج یو نیورٹی سے حاصل کی۔حافظ قرآن ہیں اور مساجد میں خطابِ جمعہ اورامامت کرتے رہے ہیں۔البتہ ٹونی بلیئر (سابق وزیراعظم برطانیہ ) کے ادار سے میں راہ ورسم کے بعد جوتحول عظیم ان کے افکار میں آیا ہے وہ انتہائی حیران کن بلکہ تشویش ناک ہے۔ مذکورہ تحریر میں وہ پورے طور پر 'فضائے مغرب' گزیدہ نظر آتے ہیں۔موڈ ریٹ مسلم نظف نظر کو اپنانے میں انہوں نے اسلام کے چودہ سو سالوں کے دوران شان دار علمی وفکری کام (جو ہمارے مشاہیر اسلاف نے بہت محنت اور انتہائی گہری اور عمین نظر کے ساتھ کیا) کوقر ونِ وسطی کا فرسودہ اور گھسا پٹا (outdated) فکر کہہ کررڈ کردیا ہے۔ پھر یہ کہ دین کی بنیادی اصطلاحات مانند خلافت' شریعت اور جہادکو بالکل سیکولر اور compromised کہا تھول نہیں ہوگا۔

میں یہاں اپنی طرف سے کچھ کہنے کے بجائے مدیر''ایقاظ'' جناب حامد کمال الدین کے اس خیال کا ذکر کروں گا جومیر سے انداز سے میں عصرِ حاضر کی گلوبل صورت حال کی صحیح عکاسی کرتا ہے:'' ہمار سے اس دَور میں تہذیبوں اور ملتوں کے فرق تیزی کے ساتھ مٹ رہے ہیں' اور ایک یک رنگی انسانیت پراسس میں ہے۔'' جبکہ واقعہ میہ ہے کہ آسانی ہدایت کو ماننے والے شخص کے لیے بیقطعاً ممکن نہیں ہے کہ وہ اہلِ ایمان اور اہل کفر والحاد کے درمیان کا فراق و تفاوت ) کوکسی طور پر بھی ختم کر سکے۔

جناب عامد کمال الدین نے موجودہ سیاسی وعمرانی مسائل کے شمن میں امام ابن تیمیہ ہے مجموع الفتاوی میں سے خلافت و ملوکیت سے متعلق فصول کا بہت گہرا مطالعہ اور حواثی و تعلیقات کے ساتھ اردوتر جمہ کیا ہے۔ ''خلافت و ملوکیت' کے عنوان سے کتاب کے آغاز میں عرض مترجم کے تحت انہوں نے دفت نظر سے بعض اہم اور قیمی افکار پیش کیے ہیں' جو قار کین کے نظر و مطالعہ کے لیے من وعن نقل کیے جارہے ہیں۔ میری دانست میں انہوں نے گلو بلائز پیش اور اس کے dynamics کی صیح نباضی کرتے ہوئے تحریک اسلامی اور احیا نے ملت کے کارکنوں کو بہت سنجیدہ اور وقیع رہنمائی دی ہے۔ وہ ایک خلاق ذہن کے ساتھ ور احیا نے ملت کے کارکنوں کو بہت سنجیدہ اور وقیع رہنمائی دی ہے۔ وہ ایک خلاق ذہن کے ساتھ cultist نہیں ہیں:

''ان فصول میں ہماری دلچینی کی ایک خاص وجہ: ابن تیمیہ کے بید مقالات اسلام کے تصوّرِاجتماع کو ایک اعلیٰ ضبط دینے میں مفید ہیں۔ ہماری دانست میں اصحابِ نظراس سے ایک'' پیراڈ ائم شفٹ' کی بنیاد پاسکتے ہیں۔'' اجتماع'' کے وہ تصورات جنہیں الحاد پر کھڑی ایک تہذیب نے اپنی تعلیم و تحقیق کی heavy industry کے ذریع آجی '' بدیہات' کارنگ دے ڈالا ہے' دور آخر کا ایک واقعہ ہیں' جس سے ماضی میں ہمیں واسط نہیں پڑا؛ پس یہ تو ممکن نہیں کہ ان (جیومن اسٹ)' بدیہات' کے بطلان پر متقد مین سے کوئی با قاعدہ مواد لائمیں۔ بیکام توان معاصر عقول کے سرر ہا جنہیں'' مئت و جماعت''







کے اوز اروں پر دسترس ہو۔ ابن تیمیہؓ کے یہاں 'بس بعض جگہوں پر ہمیں کچھ touch ملتے ہیں جواس کا م کو ایک گونہ آسان کریں۔ کتاب کا یہی پہلوہمیں سب سے اہم لگا۔ لہذا تر جمہ کے علاوہ کچھ کاوش ہم نے اس حوالہ سے کی:

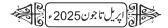
(۱) ہیومن اسٹ تصوّرات کے بطلان پر جہاں جہاں ابن تیمیڈ کے کلام میں ہمیں کچھ کچے ملے ٔ حاشیوں میں ہم نے اس کی تھوڑی نشان دہی کر دی۔

(۲) البته ایسے مقامات جو کسی قدر کھولنا ضروری منے یا کچھ مباحث جن پران مقامات کا کھلنا منحصرتھا' وہاں ہم نے'' تعلیقات' کا سہارالیا' جوایک علیحدہ کتاب میں شائع ہوں گی' ان شاءاللہ' بعنوان''مملکتِ اسلام بمواز نہ ماڈرن سٹیٹ خلافت' ملوکیت مؤلفہ ابن تیسٹہ کی روشنی میں ۔''

نوواردات كے حوالہ سے: آج عالم اسلام كاندر جميں دومسائل كابيك وقت سامنا ہے:

(۱) ایک وہ مسلمان جو ہوئن ازم کے گھاٹ ہے پی پی کر اسلام کی دریافتِ نو Islam کی مشق فرماتے آ رہے ہیں۔ یہ درجہ بدرجہ کی طبقے ہیں۔ حاشیوں اورتعلیقات میں ہماری زیادہ تو جا نہی کی طرف رہی 'کیونکہ بیاسلام کے منے ہی کا آلۂ کار بنے جاتے ہیں جبداس وقت کا سب ہے بڑا کا ذہ اری نظر میں اسلام کو خالص رکھنا ہے۔ یہ بیجھنا درست نہیں کہ یہ'' ری فارمسٹ روش' دی گئی صورت حال میں مسلمانوں کو ایک حل نکال کر دینے کی کوشش ہے۔ اس سے بڑھ کریے'' اسلام کی تغییرنو' کا ایک بھیا نک عمل ہے' جس کے لیے ان کا استہاء (inspiration) جدید تصورِ اجتماع سے ہور ہاہے۔ جب بھی بھیا نک عمل ہے' جس کے لیے ان کا استہاء (inspiration) جدید تصورِ اجتماع سے ہور ہاہے۔ جب بھی کر آ نے گی (اسلام ہی کا ایک نیاورژن نکالنا)۔ اس لیے کہ بچھ ہیومنٹ مسلمات جو اسلام کے ساتھ اس کر آ نے گی (اسلام ہی کا ایک نیاورژن نکالنا)۔ اس لیے کہ بچھ ہیومنٹ مسلمات جو اسلام کے ساتھ اس کر آ نئی رہونے والے کہ میں ہی متعارض ہیں' بین نہاں اذہان کی تد میں اثر کر دلوں میں گھب گئے ہوئے ہیں انہوں کو مسلم کو راہ بنا کر دینا ان کا مسئلہ نہیں اسلام کو راہ بنا کر دینا ان کا مسئلہ نہیں رہا' اگر چہ یہ کی وقت ایسا سمجھ رہے ہوں گئی صورتِ حال ' میں اسلام کو راہ بنا کر دینا۔ اس طبقے کا ہر ذہن اور ہر معامدہ دانستہ یا نا دانستہ تھوڑی دیر میں عالم اسلام کے اندر ہمارے دشمن کیم پہی کا ہراول ہو کر رہے گا۔ لہذا اس سے ہوشیار رہنا ہماری دیر میں عالم اسلام کے اندر ہمارے دشمن کیم پہی کا ہراول ہو کر رہے گا۔ لہذا اس سے ہوشیار رہنا ہماری اس وقت کی سب سے ہوٹی روزت ہے!

(۲) دوسرا' ہمارے اسلامی تراث سے وابستہ طبقوں میں پایا جانے والا وہ ایک جامدیا آئیڈیالسٹ عضر جو
پھے اصول وقواعد کو لاگو کرنے میں زمانے اور احوال کے فرق کو قطعی غیر متعلقہ جانتا ہے۔ تراث سے ملنے
والے بیاصول وقواعد جو بے شک حق ہیں' البتہ ایک الجھی صورت حال کے اندر جہاں حسنات وسیئات خلط
ہوں' یا جہاں حق کے ان بہت سے ابواب کو قائم رکھنے کے لیے درکار'' قدرت'' مفقود ہوا ہے اسلامی
تراث سے ملنے والے بیاصول وقواعد وہاں کتنے مختلف طریقوں سے لاگو ہوں گے اور وہاں ہمیں اسلام
کے کس مطلوب کو کس مطلوب کی قیت پر حاصل کر کے دہنا ہوگا' بیسب مباحث ان حضرات کے کوچ میں
داخلہ نہیں پاتے۔ نینجناً '' الجماع'' کے سب یا اکثر زریں مطالب ان کے بیہاں '' زور بیان'' یا ''امید و







آ رزو' (رومانس) کی چیز بن رہتے ہیں (جس کا ایک کلائکس''انتظار مہدی'' ہے)؛ جبکہ یہ نرے عزلت نشین' زندگی کی دوڑ ہے ماہر بلکہ زندگی کی روانی کے آگے بندیا ندھنے والے۔اس (آئیڈیلسٹ) کے رُخ پر جانے والا ایک طقہ ماضی کے محاکمہ کی طرف بڑھتا ہے اور نی ماہنڈا تیلم کی رحلت کے تیس سال بعداسلام کا سیاسی وجود کُرّهٔ ارض برختم مُشهرا تا پااس بر کچھ نگین سوالات اٹھا تا ہے جبکہ اس ( آئیڈیلسٹ ) رُخ پر جانے والا ایک دوسرا طبقہ حال کی طرف متو جّہ ہوتا ہے جہاں مسلمانوں کے بہت بیجھےرہ جانے (نیز استعار کامفتوح ہوجانے ) کے نتیجے میں زندگی کے اکثر ندی نالے سرے سے کفار کے رُخ پر بہنے لگتے ہیں ؛ اورجنہیں کھرہےاسلام کے رُخ پر بہانے کے لیے شایدصدیوں کی جُہداورصبر درکار ہواور پیج کا مەعرصە (خالص اسلام پراصولی واعتقادی طور پر جھےرہ کر )عمل کے میدان میں''مصالح اور مفاسد'' کے ایک ہر دَّم بدلتے موازنہ کی بنیاد پر راستہ بناتے چلے جانے کی ضرورت.... تو یہاں بد (آئیڈیلسٹ) ذہن ز مانے کو اپنے انہی زریں اصول وقواعد کی بنیادیر بدل جانے کا''نوٹس'' دیتا.... اور تاوقتنکہ زمانہ اس کی شرطوں پرنہیں آتا' یہ یہاں کے اجتماعی/ساسیمل میں اسلام اورمسلمان کا کوئی کر دارنہیں ویکھتا۔ نتیجہ: اہل عزلت 'منفیت ' پاسیت' سر دمهری اور بے دلی۔ یا پھرا یک بھڑ کیلی جذبا تیت ' کہ اس سے بھی بڑی فرسٹریشن کا پیش خیمہ۔ جبکہ اسلام کے اچھا عی مطالب' جن سے امت ایک دن لاتعلق نہیں روسکتی' ایک''غیر معینہ'' متت تک معطل!اس جامدیا آئیڈیلے ذہن کے لیے بھی ابن تیمیہ کے ان مقالات میں بہت کچھ آیا ہے جس پرہم اپنے حاشیوں یا تعلیقات میں کچھ نشان دہی کریں گے۔ یہ ہر دو پہلونظر میں رہیں تو یہ کتاب ہمیں دومتجارب تیاہ کن راہوں سے پچ نکلنے کے لیےا مکمحفوظ متواز ن ست دیتی ہے۔''

یہاں ڈاکٹر اسامہ حسن کا موازنہ انگلتان ہی میں پلے بڑھے پاکتان سے ۱۹۶۰ء کے اوائل میں بریڈ فورڈ نقل مکانی کرنے والے بس ڈرائیور کے صاحب زادے ڈاکٹر شبیراختر سے چثم کشا ہوگا۔ ان کا جولائی ۱۹۲۰ء میں صرف ۹۳ سال کی عمر میں انتقال ہوگیا۔ اَللّٰهُمَّ اغْفِزْلَهُ وَازْحَمْهُ !ان کی متعدد تصنیفات میں سے کم از کم دونے اکیڈ یمیا میں اسلام کی لولیٹکل اور empowered religion کی حیثیت سے دھاک بٹھائی ہے:

یبلی کتاب ۲۰۰۸ء میں شائع ہوئی' بعنوان The Quran & The Secular Mind 

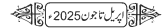
ﷺ کتاب ۲۰۰۸ء میں شائع ہوئی:

☆ دوسری ۱۱۰۲ء میں شائع ہوئی:

Islam as Political Religion: The Future of an Imperial Faith

یدونوں کتابیں خاصی ضخیم اور انتہائی علمی زبان میں کثیر الجہتی ٹھوس مواد لیے ہوئے ہیں۔مصنف عبرانی اور

کئی دوسری کلاسیکل زبانوں بشمول عربی سے واقنیت کے ساتھوان میں چھپے ہوئے لٹریچر پرعبور اور ان کے
مکمل ریفرنس دینے پر قادر تھے۔انگلتان کی اعلیٰ تعلیم گا ہوں کے لبرل 'ہیومن اسٹ اور ملحدانہ ماحول اور
بریڈ فورڈ اور لندن کے بہت معمولی اور پس ماندہ ghettos میں بودوباش کے باوجود ڈاکٹر شمیر اختر نے نہ
صرف مغربی فلسفہ اور ساجی علوم میں گہری بصیرت اور ناقدانہ نظر حاصل کی بلکہ اسلامی علوم اور معارف کا
وسیع اور عمین مطالعہ کر کے'' اقتدا بر رفتگاں محفوظ تر'' پر پختہ تھین وابقان کا حصول کیا جوان کی طبع شدہ







تصنیفات میں بولتا ہے۔ مذکورہ بالا دونوں کتا ہیں کسی معمولی پبلشر نے نہیں بلکہ انگلینڈ کینیڈ ااورامریکہ میں شاخیں رکھنے والے عالمی سطح کے معروف اور بڑے پبلشر Routledge نے شائع کی ہیں۔ اہلِ علم اس حقیقت سے بخو بی واقف ہیں کہ بڑے پبلشر کسی بھی کتا ہو peer reviews کے سخت اور طویل مرسلے سے گزار نے کے بعد ہی قابل اشاعت قرار دیتے ہیں۔

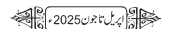
ڈ اکٹر شیر اختر نے اسلام کوامپیریل فیتھ کسی جراوراستحصال اور مبنی برشرک والحاد کے نظام کے عالمی غلبے اور تل و غارت کے معنی میں نہیں لیا' بلکہ دین حق کے نظریہ تو حید'عبادت رب اوراُخروی فوز وفلاح کے پیغام کو پوری دنیا کے لوگوں تک پہنچانے اور انہیں ایک اللہ واحد کے آگے جھکنے اور سجدہ ریز ہونے کے جہاد کے مفہوم میں لیا ہے۔ اور ظاہر ہے کہ ہیٹھیٹ قرآنی اور ختم نبوت کے بعد ہم اُلمتیوں پر عائم فرائض کے عین مطابق ہے۔ راقم کاحسنِ ظن ہے کہ اگر ڈاکٹر اسامہ حسن نے ان دو کتابوں کا بالاستیعاب مطالعہ کرلیا ہوتا تو وہ ٹونی بلیئر انسٹیٹیوٹ کے تحت stateless domesticated Islam کے پیش کنندہ بننے سے ہوتا تو وہ ٹونی بلیئر انسٹیٹیوٹ کے تحت

مولا نا مودودیؒ نے جماعت اسلامی قائم کی تو بالکل آغاز ہی میں جو چند ثقة ُ رسوخ فی العلم رکھنے اور تقویٰ و لئہ پیت پرفوکس کرنے والے علم ء جماعت میں شامل ہوئے تھے انہوں نے مولا نا مودودیؒ کے فکر میں باہر/خارج کی دنیا اور نظام اجتماع کی تبدیلی پرزیادہ زورمحسوس کر لیا تھا۔ چنا نچہ انہوں نے علیحدگی اختیار کر لی تھی۔ اسرار بھائی نے بھی اپنے طبح شدہ اختلافی بیان' تحریک جماعتِ اسلامی: ایک تحقیقی مطالعہ'' میں بچھا بیا ہی موقف اختیار کیا جس کے بعد انہوں نے اپنے طور پر احیائے دین کے کام میں حقیقی ایمان اور عمل صالح بذریعہ قرآن و مُنت کے جس کے بعد انہوں نے مولا نارومی کی ہدایت ۔ گہرے مطابعے اور وجودی واحوالی کیفیات کی اہمیت کواجا گر کیا۔ گو یا نہوں نے مولا نارومی کی ہدایت ۔ وست ہر نااہل بیارت کند!

کوذہن و دِل میں اتارتے ہوئے مسلمانوں کے mother discourse یعنی کلام اللہ اور روایت پراپنے دروس قرآنی اور دینی موضوعات پر لا تعداد کیکچرز میں اس نکتے پر زور دیا کہ دینی و ایمانی حقائق ومسلمات کو internalize کے بغیر فر دمیں ایمان پختہ یقین وابقان اور عرفانی کیفیت کے ساتھ پیدانہیں ہوسکتا تحریکی اہلِ اسلام نے دین کے طواہر کواہمیت دے کراسے externalize کر دیا ہے جبکہ اصل ضرورت قبل ازیں بیان کردہ منہ کی ہے جو متوارث اور متعامل ہے علم الفقہ والحدیث کے الفاظ 'معلم نضج واحترق'' کے مطابق علم و عرفان وہ ہے جو پختہ ہو جائے اور جس میں تبدیلی یا حک واضافے کا امکان نہ رہے ۔ اور یہی عرفانی علم و ایقان ہے جو عالمی سطح پر فضاؤں میں موجود تشکیک الحاد کاشیریت' برل ازم اور سیکولرازم کو counter کر کے مشرق و مغرب میں رہنے والے کلمہ گوافراد کواللہ کی حقیقی ' عبدیت'' پر قائم رکھ سکتا ہے!

 $^{\wedge}$   $^{\wedge}$ 

سال رواں کی پہلی سہ ماہی میں مارچ رمضان المبارک کا ماہ تھا۔ اس میں برادرمکرم ڈاکٹر اسرار احمّہ کا







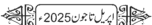
۱۹۸۸ء سے شروع کیا گیا تراوی میں مختصر تشری کے ساتھ پورے قرآن کا ترجمہ یا ایک پارے کے خلاصہ مضامین کا بیان تنظیم اسلامی اور انجمن ہائے فُدّام القرآن کے زیر اہتمام تمام بڑے شہروں میں منعقد ہوا۔ بحد الله را آم کے بھائی بہنوں کی اولاد بلکہ اب تیسری نسل کو بھی شامل کر لیا جائے تو ڈیڑھ درجن سے او پرعزیزان حافظ قرآن ہیں جن میں سے ایک بڑی تعداد مختلف مساجد میں تر اور کی میں آن کے ہوئی بزان کا فقط مضامین کا بیان یا مکمل دورہ ترجمہ قرآن مجید کی سعادت حاصل کرتے ہیں۔ قرآن اکیڈی کی مجد' ہا مع القرآن' میں اس رمضان میں دورہ ترجمہ کی ذمد داری عزیزم حافظ عاطف وحید (ناظم اعلیٰ مرکزی انجمن خدام القرآن' میں اس رمضان میں دورہ ترجمہ کی ذمد داری عزیزم حافظ عاطف وحید (ناظم اعلیٰ مرکزی انجمن خدام القرآن) نے انجام دی۔ چونکہ اس جگہ مؤسس انجمن ڈاکٹر اسرار احمد صاحب نے اس مبارک کام کا آغاز کیا تھا اس لیے کثیر تعداد پر انے رفقاء واحباب کی اور بہت سے نئے حضرات بھی عاطف صاحب کے انتہائی مؤثر اور ولئیس انداز میں بیان کیے گئے ترجمے اور مختصر تشریح سننے کے لیے تشریف لاتے رہے۔ بجداللہ عزیزم اسلامی علوم ومعارف کا وسیع اور عمین مطالعہ رکھتے ہیں۔ چنا نچی ترآن و سنت کے بیام حق کو روشن اور درخشاں کرنے کی علوم ومعارف کا وسیع اور عمین مطالعہ رکھتے ہیں۔ چنا تجہ رات کہ چائے کے وقفے کے بعد بھی کئیر تعداد آخر تک مجد میں ادر اور موشرسا کیکوں کی موجود کی سے ہوتا تھا۔ دعا میا بی عروق کی موجود کی سے ہوتا تھا۔ دعا میں اور وہ قرآن اکیڈی کے شعبہ تحقیق و تدریس اور جامعۃ القرآن کے جملہ مخص مسائل سے کامیا بی کے ساتھ میں اور وہ قرآن اکیڈی کے شعبہ تحقیق و تدریس اور جامعۃ القرآن کے جملہ مخص مسائل سے کامیا بی کے ساتھ میں در آزما ہوتے رہیں۔ آئیں !

بڑے بھائی وقار احمد صاحب کے صاحب زادے انجینئر حافظ عبداللہ محمود (جوراقم کے داماد بھی ہیں)
قرآن اکیڈی کی مسجد کے نمازیوں کے لیے جانے بہیں' کیونکہ صدرِ انجمن ڈاکٹر عارف رشید صاحب انہیں
گا ہے بگا ہے جمعہ کے خطاب اور نماز کی امامت کے لیے دعوت دیتے رہتے ہیں۔ تنظیم اسلامی کے حلقہ لا ہورغر بی
گا ہے بگا ہے جمعہ کے خطاب اور نماز کی امامت کے لیے دعوت دیتے رہتے ہیں۔ تنظیم اسلامی کے حلقہ لا ہورغر بی
تنظیم اور کُتِ احادیث کا وسیع مطالعہ بھی رکھتے ہیں۔ چنا نچہ انہوں نے سال گزشتہ کی طرح اس رمضان میں بھی
جو ہرٹا دُن میں پی آئی اے روڈ کے مشرقی حصے میں واقع بنجاب سوسائی کی مسجد میں عشاء کی نماز میں طویل قراءت
اور آدھی تراور کے کن نماز کے بعد تقریباً ایک گھٹے پر ہنی پڑھے اور سنے جانے والے حصہ کا جامع خلاصہ ہر روز بیش
کیا عزیز م عبداللہ محمود بیٹنے کے اعتبار سے انجیئئر ہیں اور ذاتی کاروبار کے ساتھ کار جہاں بانی کے رموز سے بھی
خوب واقف ہیں۔ مزید ہر آن ملکی اور عالمی سیاست کے مسائل میں بھی دلچیسی اور قر آن و صنت کے حوالے سے
مفید تبصر ہے کی اہلیت بھی رکھتے ہیں۔ مختصر دورہ قر آن کی اس باہر کت محفل کی خاص بات بیتھی کہ مسجد کے بالکل
قریب رہائش رکھنے والے محرم احمد جاوید صاحب نے بھی اس پروگرام میں باقاعدگی سے شرکت کی۔ ۱۸ ویس



14





ان کے تایا ڈاکٹر اسراراحمدؓ کی تحریک رجوع الی القرآن کے لیے بھی تعریفی کلمات کیے اوراس کے مزید پھیلا وَاور مؤثر ہونے کی دعا کی ۔ راقم بھی انہیں اوران کے والدمحتر م کوخیر وعافیت کی دعاوَں میں یا در کھتا ہے۔

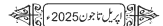
کمل دورہ ترجہ قرآن کی تیسری اور آخری نشست جس کورا قم بیان کرنا ضروری سجھتا ہے وہ برادرگرامی و اکثر صاحب کے نواسے عزیزم استاذ مومن محمود کی تھی جو مختفری جگہ پر واقع '' فاتح فاؤنڈیشن پاکستان' کے لاہور کیمپیس میں قائم'' فزالی فورم' کے تحت عزیزم استاذ ڈاکٹر شیدار شدسلمہ نے منعقد کروائی ۔ وہ خودبھی کلام پاک کے نسخ کے ساتھاس پورے دورہ میں بیٹھتے اور استماع کرتے رہے۔ عزیزم مومن محمود تھے معنوں میں قدیم جملہ علوم نبوت کے جدید شاور ہیں ۔ ان کا کہنا ہے کہ قرآن کے آفاقِ فہم بھی ختم نہیں ہوسکتے' نہ آفاقِ معانی اور نہ آفاقِ موانی کے درمیان کی اور کا قل ہے ۔ اس چشمہ صافی کی عذو بت سے وہی فائدہ اٹھا سکتا ہے جس کے اور آن کے درمیان کی اور کا عکس حاکل نہ ہو علم الکلام اور لغت کے قدیمی مباحث اب بہت سے جدید دانش وَ روں کے نزد یک مندرس اور پیش پا افقادہ ہیں ۔ عزیزم کی انتہائی پُرمغز اور ساتھ ہی مختصرا وراشاراتی زبان اور رُوح پر ورانداز میں گفتگواس کا مدل ابطال تھی ۔ عقل کو ایمانی بننے کے لیے جن ولائل کی ضرورت ہے وہ بھی فراہم کیے گئے ۔ ظاہر میں گفتگواس کا مدل ابطال تھی ۔ عقل کو ایمانی بننے کے لیے جن ولائل کی ضرورت ہے وہ بھی فراہم کیے گئے ۔ ظاہر مسبب پچھ قرآن میں غوطرزنی' گہرے تفقہ اور میں تعلم کے بغیر مکن نہیں ۔ محترم احمد جاوید صاحب کے الفاظ مستعار لوں تو یہ دورہ قرآن فی طور پر میرے لیے'' قرب جلال حق کا سفرنامہ' تھا۔ دعا ہے کہ اللہ تعالی عزیزم

راقم کی درخواست پرقر آن اکیڈمی کے رجوع الی القرآن کورس (پارٹٹو) کے ایک طالب علم (جنہوں نے چند اور کلاس فیلوز کے ساتھ دورۂ قر آن کا استماع کیا) عزیزم عثان عباس کی ایک تاثری تحریر بھی یہاں قار مَین کے لیے پیش کی جارہی ہے' جسے انہوں نے''ایک منفر دتجر بہ'' کہاہے:

'' مجھے اس سال غزالی فورم لا ہور میں منعقدہ '' دورہ ترجمہ قرآن' میں شرکت کی سعادت نصیب ہوئی' الحمد للذ جس کے مدرس استاد محترم مومن محمود صاحب سے ۔ آج کے دور میں 'جب دین کا بنیادی ماخذا کثر نو جوانوں کے لیے انٹرنیٹ' یو ٹیوب چینلز اور پوڈ کاسٹس جہاں درست باتوں کے ساتھ ساتھ بہت ہی عجیب وغریب سائنسی تفاسیر' خودساختہ تا ویلات اور مذموم آرا کی ملونی ہوتی ہے' وہاں استاد محترم نے بغیر کسی تکلف اور بناوٹ کے قرآن کو اس طرح بیان کیا کہ ہر خاص و عام کو اس سے رہنمائی حاصل ہو۔ خاص طور پر ان بناوٹ کے قرآن کو اس طرح بیان کیا کہ ہر خاص و عام کو اس سے رہنمائی حاصل ہو۔ خاص طور پر ان موجوانوں کے لیے بید دورہ ایک نعمت ثابت ہوا' جن کے ذہنوں میں بیہ بات رائخ ہوتی جارہی تھی کہ قرآن موف اس وقت '' قابلِ فہم'' ہوتا ہے جب اسے جد بید سائنس یا محض دور حاضر کے تحت بیان کیا جائے۔ مرف اس وقت '' قابلِ فہم'' ہوتا ہے جب اسے جد بید سائنس یا محض دور حاضر کے تحت بیان کیا جائے۔ اگر چہیں بیٹھی سمجھتا ہوں کہ من لم یعرف اہل زمانہ فہو جاہل مگر ہر چیز کا ایک نسبت تناسب ہونا جا ہے۔ جس چیز کی جتنی اہمیت ہوا ہے تئی اہمیت ہی دینی چاہیے اور بید چیز مجھتاس دورہ میں نظر آئی ۔ یہ بھی ایک عجیب رواج پڑتا جارہا ہے کہ ایک شخص کا ایمان اس وقت تو بڑھے جب قرآن کی جدید تنسیر کی جائے لیک بی منظر میں قرآن نازل ہوااگر اس میں سنایا جائے تو وہ تجاب محسوں کرے۔ اگر چیقر آن مجید لیکن جس پس منظر میں قرآن نازل ہوااگر اس میں سنایا جائے تو وہ تجاب محسوں کرے۔ اگر چیقر آن مجید لیکن جس پس منظر میں قرآن نازل ہوااگر اس میں سنایا جائے تو وہ تجاب محسوں کرے۔ اگر چیقر آن مجید







میں ہرطقہ کے لیے ہدایت ہے مگر قرآن مجید کی بیشتر آیات انسان کو بدلنے خفلت سے جگانے اور اللہ سے جوڑنے کے لیے نازل ہو کیں۔ جنت ودوزخ کی یا ددہانی 'انبیاء کرام ﷺ کے واقعات 'آفاقی وافعس آیات کام کزی پیغام ایک عام آدمی کے لیے بہی ہے کہ وہ اللہ تعالی سے اپناتعلق مضبوط کرے عبد منیب بنے اور عبودیت کی منازل طے کرے جیسا کہ اللہ پاک نے قرآن مجید میں فرمایا: ﴿ وَمَا خَلَقُتُ الْحِنَ وَالْإِنْسَ اللّٰهِ لِیَا کُورِی ﷺ وَالْاِنْسَ اللّٰہِ لِیَا کُورِی ﴾۔

اس دورے نے ہمیں اس بات کا قوی احساس دلایا کہ قرآن کا مقام اس سے کہیں بلندہے کہ اس کی عظمت کو مخص جدید سائنسی نظریات ہے '' ثابت' کیا جائے۔ بہر حال بید دورہ ایک بہت احسن انداز میں مکمل ہوا۔ استاد مومن مجمود صاحب نے قرآن نہمی کا کوئی نیازاویہ پیش نہیں کیا اور یہی اس دورے کا حسن تھا۔ انہوں نے ہمیں اسلاف کے طرزفہم پرقرآن کو مجھانے کی سعی کی' یعنی وہی زاویہ جواہل منست کے علماء کے ہاں محفوظ چلاآرہاہے۔

ایک نما یاں پہلوتز کیڈس تھا۔ استاد محتر م نے بار بارہمیں یا دولا یا کہ قر آن کا مقصد صرف معلومات نہیں 'بلکہ قلوب کی اصلاح اور عرفانِ البی کی طرف سفر ہے۔ بعض مواقع پر انہوں نے مختلف قراء جیسے شخصد میں منشاوی وغیرہ کی خاص تلاوت کا حوالہ دیا اور مختلف آیات جود نیا کی حقیقت ہمار ہے سامنے کھوتی ہیں پرغور وفکر اور مراقبہ کرنے اور باربار سننے کا کہا جو کہ ایک بہت اچھا تجربہ تھا اور اس سے قرآن سننے کا شوق بھی پیدا ہوا۔ استاد محتر م کوان آیات کا بھی بخو بی ادراک تھا جن سے لوگ غلط نظریات اخذ کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ان مقامات پر انہوں نے اہل سنت کے محکم دلاکل سے مختصر اور مدلل وضاحت کی جس سے عقائد کی اصلاح ہوئی اور بہت میں ابھوں نے اہل سنت کے محکم دلاکل سے مختصر اور مدلل وضاحت کی جس سے عقائد کی اصلاح ہوئی دین کے وہی تر مفہوم کو بجھنے کا شوق پیدا ہوا۔ اگر چواللہ کے فضل سے میں نے تمام نشستوں میں شرکت کی کہا کیان انسانی کمرور یوں کے باعث کچھ تکات رہ گئے۔ غزالی فورم کا شکریہ کہا نہوں نے مکمل دورہ ریکارڈ کرلیا جواب ایک بڑا ملمی ذخیرہ بن چکا ہے نصف میرے لیے بلکہ ان سب کے لیے جو کی وجہ سے شریک نہوں کو سے جو نکہ دورہ کے بعد خصوصی بھو سے جو نکہ دورہ کی کہ عبد الفطر کے بعد خصوصی وقت دین تا کہ سوالات کی نشست ہو سے اور انہوں نے شفقت فرماتے ہوئے وقت دینے کا وعدہ بھی کرلیا۔

یہ دورہ نہ صرف قر آن فہمی کا ایک خوبصورت موقع تھا' بلکہ تز کیئے نفس کا ذریعہ بھی۔اللہ تعالیٰ استاد محتر م مؤمن محمود صاحب' غز الی فورم کی پوری ٹیم اور تما م نشظمین کی کاوشوں کو قبول فر مائے' اور جمیں قر آن سے سچی محبت' سمجھاور عمل کی تو فیق عطافر مائے۔

اللَّهُمَّ اجْعَلِ القُوْآنَ رَبِيعَ قُلُوبِنَا، وَنُورَ صُدُورِنَا، وَجَلَاءَ أَحْزَانِنَا، وَذَهَابَ هُمُومِنَا ''اےاللہ! قرآن کوجارےدلول کی بہار'سینول کا نور'غموں کا مداوا'اور پریثانیوں کا خاتمہ بنادے!''









# مِلاك التأويل (\*\*)

تالیف: ابوجعفراحمد بن ابراہیم بن الزبیرالغرناطی تلخیص وتر جمانی: ڈاکٹرصہیب بن عبدالغفار حسن

# سُورةُ الْحَجّ

## (۲۵۷)آیت ۵

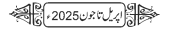
﴿ إِنَا يُهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمُ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْفِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِّنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ تُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ الْبَعْفِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِّنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ تُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ لِنَبُيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي الْاَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى اَجَلٍ مُسَمَّى ثُمَّ مُنْ يُتَوَفِّى وَمِنْكُمْ مَّنْ يُتَوَفِّى وَمِنْكُمْ مَّنْ يُرَدُّ إِلَى الْمُهُر ﴾ وَمِنْكُمْ مَّنْ يُتَوَفِّى وَمِنْكُمْ مَّنْ يُتَوَفِّى وَمِنْكُمْ مَّنْ يُرَدُّ إِلَى الْمُهُر ﴾ وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفِّى وَمِنْكُمْ مَّنْ يُرَدُّ إِلَى الْمُهُر ﴾

''اے لوگو!اگر تمہیں دوبارہ بی اٹھنے میں شک ہتو پھر (جان لو) کہ ہم نے تمہیں مٹی سے پیدا کیا' پھر نطفے سے 'پھر جمے ہوئے خون سے' پھر جمے ہوئے خون سے' پھر گوشت کے ایک لوتھڑ ہے سے کہ ان میں سے کچھ پوری خِلقت رکھتے ہیں اور کچے نہیں' تا کہ تمہارے او پر (اپنی کمال قدرت کو) واضح کر دیں۔ اور پھران میں سے جے ہم چاہتے ہیں ایک مقررہ مدت تک رحم (مادر) میں رکھتے ہیں' پھر تمہیں بچے بنا کر باہر نکا لتے ہیں' پھر تمہیں اپنی قوی ترین حالت تک پہنچنے دیتے ہیں۔ اور تم میں پچھوفات پاجاتے ہیں اور پچھا کے کئی عمری طرف لوٹا دیے جاتے ہیں۔'' اور سور قالمؤمن کی آیت کا میں ارشاد فرما با:

﴿هُوَ الَّذِيٰ خَلَقَكُمْ مِّنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُّطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبُلُغُوٓا اَشُلَّاكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوَا شُيُوخًا ۖ وَمِنْكُمْ مَّنْ يُتَوَفَّى مِنْ قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوَّا اَجَلًا مُّسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقَلُونَ۞﴾

''وہی ہے جس نے تمہیں مٹی سے پیدا کیا' پھر نطفے سے' پھرخون کے جمے ہوئے لوتھڑ ہے سے' پھروہ تمہیں پچے کی صورت میں نکالتا ہے' پھر(تمہیں موقع دیتا ہے ) تا کہتم اپنی تو می ترین عمر کو پہنچو' پھرتم بڑھا پے کو پہنچ جاتے ہو۔اورتم میں سے کچھلوگ اس سے پہلے ہی فوت ہوجاتے ہیں' اور (پیسب اس لیے ) تا کہتم سب ایک مقررہ مدت تک (اپنی عمر میں ) پہنچوا ورشا پیرتم سمجھ سکو۔''

ملا حظہ ہو کہ پہلی آیت میں چنداضافی مراحل کا ذکر ہے'جو دوسری آیت میں بیان نہیں ہوئے'جیسے: ﴿ ثُحَّدَ مِنْ







مُّضْغَةٍ قُغَلَّقَةٍ وَّغَيْرِ فُعَلَّقَةٍ لِّنُبَيِّنَ لَكُمْ وْنُقِرُّ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى اجَلِ مُّسَمًّى ﴾

اب ملاحظہ ہوکہ سورۃ الحج میں تخلیقِ انسان کے کئی ایسے مراحل بیان ہوئے ہیں جو سورۃ المومن میں بیان نہیں ہوئے۔مثلاً سورۃ الحج میں بتایا گیا کہ نطفہ جب علقہ (جامدخون کالوقشرا) بن جاتا ہے تو پھروہ اگلے مرحلہ میں مضغہ کی شکل اختیار کرلیتا ہے۔مضغہ گوشت کی ایسی بوٹی کو کہا جاتا ہے جو چبائی جا سکے۔اور بیہ صغہ بھی دو طرح کے انجام کو پہنچتا ہے 'تام اُخلق یا ناقص اُخلق۔ یہاں پر اسقاطِ حمل کا بیان نہیں ہوا۔ اسے ہم آیت کے اس مکڑے سے جمھے سکتے ہیں: ﴿ وَنُقِدُ فِی الْاَزْ حَامِر مَا نَشَاءُ اِلَّی آجَلِ مُّسَمَّی ﴾''اور ہم رحم میں استقرار بخشتے ہیں جسے چاہیں ایک خاص مدت تک 'جس کا مفہوم بیہ ہوا کہ جسے نہ چاہیں اسے پہلے ہی گراد ہے ہیں۔مضغہ کی نقش گری کا تذکرہ سورہ آل عمران میں کیا گیا۔فرمایا:

﴿هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُ كُمْ فِي الْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ اللهِ ( آيت ٢ )

''وہی ہے جو تمہیں رحم میں ایک صورت سے نواز تا ہے جیسے چاہتا ہے۔''

مراد شکل وصورت اور رنگ وغیرہ ہے اور اس میں یہ بات بھی آ جاتی ہے کہ کسی کو پورے اعضاءاور حواس عطا ہوتے ہیں اور کسی کوفقص کے ساتھ پیدا کیا جاتا ہے۔

'' إِنِّى اَجَلِ مُّسَمَّى '' كہہ كرواضح كرديا كەرخم مادر ميں بچهكتنى ديرر ہے گا وہ بھى اللہ كے ہاتھ ميں ہے' ولادت كب اور كيسے ہوگئ سب اللہ كى قدرت ميں ہے۔ اور يہى وہ سوال ہے كہ جو پوچھا جا سكتا ہے كہ ان دونوں آيتوں ميں بياختلاف كيوں واقع ہواہے؟

اس کا جواب یہ ہے( واللہ اعلم ) کہ سورۃ الحج کی آیت کا اصل مقصد قیامت کے دن اٹھائے جانے پر دلیل قائم کرنا ہے تا کہ دوبارہ اٹھائے جانے کا انکار کرنے والوں پر مجتت قائم کی جاسکے۔

اب دیکھئے کرتخلیقِ انسان میں کتنے مراحل ہے گز رنا پڑتا ہے ایک مرحلہ بتدر تنج دوسر ہے مرحلے میں منتقل ہوجا تا ہے اور پیتھی ممکن ہے جب کہ اس کے پیچھے ایک الیی ہستی ہو جو فاعل ہو' قدرت رکھتی ہو' حکمت ہے معمور ہو' پوراا ختیا ررکھتی ہو'ایک ایک بات کاعلم رکھتی ہو۔اس بات کی وضاحت کئی دوسری آیات میں بھی کی گئی' فر مایا:

﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَّنَسِيَ خَلُقَهُ ۗ (السّ :٧٨)

''وہ ہمارے لیے ضرب المثل پیش کرتا ہے کیکن اپنی خلقت کو بھول جاتا ہے۔''

اور قرما یا:

﴿كَمَابَدَاْ نَاۤ اَوَّلَ خَلْقٍ نُّعِيْدُهُ ۗ (الانبياء:١٠٢)

"جیسے ہم نے پہلے پیدا کیاویسے ہی ہم دوبارہ اُسے لوٹائیں گے۔"

اور پھرسورة الحج كى الكى آيت ہے بھى اس مقصودكى تاكيدكى جاتى ہے:

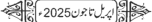
﴿وَتَرَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا ٱنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْهَاءَ الْهَتَزَّتْ وَرَبَتْ وَٱنْبُتَتْ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ '

**18** 

بَهِيْجٍ ۞ ﴾







''اورتم زمین کو بنجراورخشک دیکھتے ہواور پھر جب ہم اس پر بارش برساتے ہیں تو وہ لہلہااٹھتی ہے'اورخوب پھلتی اور پھولتی ہےاور پھر ہرطرح کی بارونق نبا تات اگاتی ہے۔''

> ﴿ ﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحُقُّ وَانَّهُ يُحْيِي الْمَوْ لَى وَانَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ۞ ﴾

تویبان ذکر ہوگیا کہمر دہ زمین کو کسے زندہ کیا۔اور پھرارشا دفر مایا:

ر دیت یک الله الله ای واقع ایکی الموی واقع می میں میں عوامی ہے۔'' '' بیاس لیے کہ اللہ ای حق ہے اور وہی مُر دول کوزندہ کر تاہے اور وہ ہرچیزیر قا در ہے۔''

اب آپاس آیت کے افتتا می کلمات ﴿ یَا آَیُّهَا التَّاسُ اِنْ کُنْتُهُ فِیْ رَیْبٍ مِّنَ الْبَغْثِ ﴾ کودیکھ لیں اور پھر اس کے آخر تک پڑھتے جائیں تو انداز ہ ہوجائے گا کہ منکرین بعث کا کس خوبصورتی سے ردّ کیا گیاہے۔

سورۃ المؤمن میں خاص اس غرض کے لیے کلام نہیں کیا گیا' البتہ اختصار کے ساتھ صنمناً اس کا تذکرہ کیا گیا ہے۔سورۃ کا اصل مضمون یہ ہے کہ مخلوق کو اللہ کی وحدانیت کاسبق دیا جائے اور یہ کہ اللہ بی پیدا کرنے والا اور حکم دینے والا ہے' اس کے ساتھ ان دونوں چیزوں میں کوئی شریک یا ہمسر نہیں ہے' اللہ کے سوااور کوئی عبادت کے لائق نہیں ہے۔ اس مضمون کی ابتدا اس آیت سے ہوتی ہے:

﴿كَنَلُقُ السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضِ ٱكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ ﴾

''یقیناً آسانوںاورز مین کی پیدائش لوگوں کو پیدا کرنے سے بڑی بات ہے۔''

اور پھر مذکورہ آیت ٦٧ تک اسی مقصود کا احاطہ کیا گیا ہے' اور یوں واضح ہو گیا کہ سورۃ الحج میں وہ زائد تفصیلات کیوں دی گئیں جوسورۃ المؤمن میں نہیں دی گئیں ۔ یعنی ہر دوسورتوں میں جو کچھ بیان کیا گیا وہ اس کے ساتھ ہی خاص تھا' واللہ اعلم!

### (۲۵۸)آنت ۲۲

﴿ كُلَّمَاۤ اَرَادُوۡۤا اَنۡ یَّغُوُ جُوۡامِنۡهَا مِنۡ غَیِّہِ اُعِیۡدُوۡا فِیۡهَا ۖ وَدُوۡقُوۡا عَنَابَ الْحَرِیْقِ ﴿ ﴾ ''اور جب بھی وہ اس ( جائے )غم سے نکل بھا گنے کی کوشش کریں گے تو پھراسی میں لوٹا دیے جائیں گئاور ( ان ہے کہا جائے گاکہ ) چکھواب جلنے کاعذاب ''

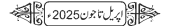
اورسورة السجدة مين ارشادفر مايا:

﴿ كُلَّمَاً اَرَادُوۡا اَنۡ يَّخُرُجُوۡا مِنۡهَاۤ اُعِيۡدُوۡا فِيهَا وَقِيۡلَ لَهُمۡ ذُوۡقُوۡا عَلَابَ النَّارِ الَّذِيۡ كُنۡتُمۡ بِهِ تُكَذِّبُوۡنَ۞﴾

'' جب بھی وہ اس سے نگلنے کا ارادہ کریں گے تووہ اس میں لوٹا دیے جائمیں گے اور ان سے کہا جائے گا کہ چکھوآگ کا وہ عذاب جسے تم حجٹلا یا کرتے تھے۔''

يہاں دوسوال بيدا ہوتے ہيں:

- (1) سورة الحج مين 'وبن غَيِّة ''كالفاظ بين جوسورة السجدة مين نبيس لائ كئے۔
  - (۲) دونوں آیتوں کے آخری الفاظ میں اختلاف واقع ہوا ہے۔







پہلے سوال کا جواب یہ ہے کہ سورۃ الحج میں طرفین ( گفّاراورمؤمنین ) کی اُخروی جز ااورسز ایعنی ثواب اور عذاب کا تفصیلی ذکر کیا گیا ہے' اس لیے مناسب تھا کہ گفّار کے تذکر ہے میں اس عذاب کی نوعیت کا واضح تذکرہ کر دیا جائے۔اس لیے''مین ْخَچِّد'' کے اضافی الفاظ بیان ہوئے۔

ملاحظه ہو گفار کے عذاب کا تذکرہ ان الفاظ کے ساتھ ہور ہاہے:

﴿فَالَّذِيْنَ كَفَرُوا قُطِعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِّن تَّارٍ لللَّهِ يُصَبُّ مِنْ فَوْقِرُ وُوسِهِمُ الْحَمِيْمُ ﴿ ﴾

''اور جنہوں نے کفر کیاان کے لیے آگ ہی میں سے کپڑے کاٹ کاٹ کر بنائے گئے'اوران کے سرول پر گرم یانی انڈیلا گیا۔''

﴿يُصْهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ ۞ وَلَهُمْ مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيْدٍ ۞ ﴾

''جس سے وہ سب کچھ گلا دیا جائے گا جو کچھان کے پیٹوں میں ہے اور ان کی کھالیں بھی۔اور ان ( کی سزا) کے لیےلوہے کے ہتھوڑ ہے ہوں گے۔''

اس کے بالمقابل اہل ایمان کی جزااس تفصیل کےساتھ بیان کی گئی:

﴿إِنَّ اللّٰهَ يُلْخِلُ الَّذِيْنَ امّنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ جَنَّتٍ تَجْرِئُ مِنْ تَخْتِهَا الْاَنْهُرُ يُحَلَّوْنَ فِيْهَا مِنْ اَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَّلُؤْلُوًّا لَمُ وَلِبَاسُهُمْ فِيْهَا حَرِيْرٌ ﴿﴾

'' ہے بٹک اللہ ان لوگوں کو جوا بیان لائے اور جنہوں نے نیک اعمال کیے ان جنتوں میں داخل کرے گا جن کے نیچے نہریں بہتی ہوں گی' وہاں انہیں سونے کے نگن اور ہیرے پہنائے جا عیں گے۔اور وہاں ان کا لباس ریشم کا ہوگا۔''

اسی طرح کی تفصیل سورة النساء میں بھی ہے۔ گفّار کے تذکر سے میں ارشاد فرمایا:

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالِيتِنَا سَوْفَ نُصْلِيُهِمُ نَارًا الْكُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُودُهُمُ بَتَّالُنْهُمُ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَنُوقُوا الْعَذَابِ النَّاللَة كَانَ عَزِيْرًا حَكِيْهَا ۞﴾

'' بے شک جن لوگوں نے ہماری آیا کے وجھٹلایا' عنقریب ہم انہیں آگ میں تپائیں گے۔ جوں جوں ان کی کھالیں پکتی جائیں گی ہم انہیں دوسری کھالوں سے بدل دیں گے تا کہ وہ عذاب کا مزا چکھتے رہیں۔ بے شک اللہ تعالیٰ غالب ہیں' حکمت والے ہیں۔''

اوراہلِ ایمان کے بارے میں ارشادہوا:

﴿ وَالَّذِينَ امَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ سَنُكْ خِلُهُمْ جَتَّتٍ تَجْرِيُ مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ خلِدِيْنَ فِيْهَاۤ اَبَدَّا الْ لَهُمۡ فِيۡهَاۤ اَزْوَاجٌ مُّطَهِّرَةٌ ۗ وَّنُنْ خِلُهُمۡ ظِلَّا ظَلِيۡلًا ۞ ﴾

''اور جولوگ ایمان لائے اور جنہوں نے نیک اعمال کیے ہم انہیں عنقریب ایسی جنتوں میں داخل کریں گے جن کے نیچے نہریں بہتی ہوں گی جس میں وہ ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے ۔ان کے لیے وہاں پاک و صاف ہویاں ہوں گی اور ہم انہیں گھنی چھاؤں کے اندر داخل کریں گے۔''

چنانچیہ جہاں کلام میں طوالت ہوتی ہے تو وہاں ہمیشہ تفصیلی خطاب ہوتا ہے۔سورۃ السجدہ کی آیت ملاحظہ ہو







جہاں کلام میں اختصار ہے فرمایا:

﴿أَمَّا الَّذِينَىٰ امْنُوْا وَعَمِلُوا الصّٰلِحْتِ فَلَهُمْ جَنّْتُ الْمَأْوَى ٰ نُزُلًّا مِمَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ ۞ ﴾

''اور جولوگ ایمان لائے اور جنہوں نے نیک اعمال کیے'ان کے لیے جنتیں ہیں جہاں وہ قیام کریں گے۔ بیان کے لیے ضیافت ہوگی ان اعمال کی بنا پر جووہ کیا کرتے تھے۔''

﴿ وَاَمَّا الَّذِيْنَ فَسَقُوا فَمَا وْنِهُمُ التَّارُ ۗ كُلَّمَا اَرَادُوَّا اَنْ يَّخْرُجُوْا مِنْهَاۤ اُعِيْدُوْا فِيُهَا وَقِيْلَ لَهُمُ ذُوْقُوْا عَذَابَالتَّارِ الَّذِيِيِّ كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ ۞﴾

''اور جن لوگوں نے حکم عدولی کی'ان کا ٹھکا نہ آگ ہوگی۔ جب بھی وہ وہاں سے نکلنے کی کوشش کریں گے تو وہ اس میں دوبارہ لوٹا دیے جائیں گے اور ان سے کہا جائے گا: چکھواس آگ کا عذاب جس کوتم جھٹلا یا کر تر تھ ''

اب یہاں چونکہ کلام میں اختصار ہے' اس لیے' 'مِنْ غَقِدِ"' کے اضافہ کی ضرورت نہیں تھی۔اسی طرح کا اختصار سورة الناز عات میں پایاجا تاہے۔دونوں اطراف( گفّاراوراہلِ ایمان) کی جزاکے بارے میں ارشاد ہوا:

﴿ فَإِنَّ الْجَيْحِيْمَ هِيَ الْمَأُوى ۞ ﴾ '' تو پھرجہنم ہی ان کا ٹھکا نہ ہے۔''

أور

﴿ فَإِنَّ الْجِنَّةَ هِيَ الْمَأُوى ﴿ ﴾ " بِشَك جنت بى ان كالحُكانه بـ ـ "

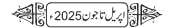
ان دونوں آیتوں اور سورۃ السجدۃ کی آیت میں کوئی فرق نہیں ہے' اور یوں ظاہر ہو گیا کہ سورۃ الحج کی آیت میں بر بنائے تفصیل وہ الفاظ آئے جو سورۃ السجدۃ میں بر بنائے اختصار حذف کردیے گئے۔ تو جوجس آیت میں مناسبت رکھتا تھا وہ اس میں لایا گیا اور جہاں مناسبت نہیں تھی وہاں نہیں لایا گیا' اور اگر اس کا اُلٹ کیا جا تاتو قطعاً غیر مناسب ہوتا۔

دوسرے سوال کا جواب میہ ہے کہ سورۃ السجدہ کی آیت کے آغاز میں کہا گیا: ﴿ وَاَمَّمَا الَّانِیْنَ فَسَقُوْا ﴾۔
''فسق'' بمعنی خروج ہے۔ بیخروج صرف نافر مانی کی حد تک بھی ہوسکتا ہے اور بھی کفر کی سرحد تک پہنچ جاتا ہے۔
یہاں چونکہ بید دوسرامعنی مطلوب ہے اس لیے آیت کے آخر میں وضاحت کر دی گئی کہ چونکہ انہوں نے اخروی
انجام کو جھٹلا یا تھا'اس لیے اب اس انجام کو بھکتو! فر مایا:

(ترجمه گزرچکاہے)

اور جہاں تک سورۃ النج کی آیت کا تعلق ہے تو شروع ہی میں ان کے کفر کا تذکرہ بالفاظ ﴿ فَالَّذِينَى كَفَوُوْ ا ﴾ آچکا تھا'اس لیے سورۃ انسجدۃ والااسلوب وہاں مناسب نہ تھا۔

سورۃ السجدۃ سے مماثل ایک مقام سورۂ سبا کا بھی ہے جہاں آیت کے آخر میں آگ کے عذاب کا تذکرہ ہےاوران لوگوں کا بھی جواس میں جانے کے مشتق قرار دیے گئے تھے فرمایا:







﴿ فَالْيَوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعُضُكُمْ لِبَعْضٍ نَّفُعًا وَّلَا ضَرًّا الْوَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوْقُوا عَلَابِ النَّارِ الَّتِيُ كُنْتُمْ مِهَا تُكَنِّبُونَ۞﴾

'' پس آج تم میں سے کوئی بھی ایک دوسرے کونفع یا نقصان پہنچانے پر قادر نہیں ہوگا۔اور ہم ان لوگوں سے کہیں گے جنہوں نے ظلم کیا تھا: چکھواس آگ کاعذاب جس کوتم جھٹلا یا کرتے تھے۔''

یہاں لفظ''استعال ہوا ہے اور فسق کی طرح وہ بھی دونوں معنوں میں استعال ہوتا ہے۔ نافر مانی جو کفرتک نہ پنچی ہو یاوہ معصیت جو جھٹلانے اور کفر کی حدوں تک پنچ جائے' اور یہاں بھی آیت کے آخری'کٹڑے نے واضح کر دیا کہاس سے مراد دوسرامعنی ہے۔

ابر ہادونوں آیتوں میں ضمیر کا اختلاف کہ ایک آیت میں ﴿الَّیٰنِی کُنُتُحُد بِهِ ﴾ کہا گیا اور دوسری میں ﴿الَّیْتی کُنْتُحُد بِهَا ﴾ کہا گیا تو وہ اس وجہ ہے کہ سورۃ انسجدہ میں ضمیر مذکر ہے اور اس کا مرجع لفظ''عذاب'' ہے جو مذکر ہے' جبکہ سورۃ سبامیں ضمیرمؤنث ہے اور وہ لفظ''نار'' کی طرف لوٹتی ہے جو کہ مؤنث ہے۔

یہاں پھریہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ سورۃ انسجدۃ میں خاص طور پرضمیر مذکر کیوں لائی گئی تو اس کا جواب ہم سورۃ السجدۃ پر کلام کرتے ہوئے عرض کریں گے۔ ملحق نمبر ۲۹۴ (سورۃ السجدۃ )

(موضوع کی مناسبت ہے ہم ان دونوں آیتوں کے موازنہ پر مشتمل کلام کو پہیں درج کیے دیتے ہیں' مترجم) دونوں آیتوں میں ضمیر کے مرجع کا اختلاف ہے' چنانچہ سورۃ السجدۃ میں ضمیر مذکر لائی گئی ہے کیونکہ اس کا مرجع عذاب ہے اور سورۃ السجدۃ میں اس کالا نااس لیے مناسب تھا کہ اس سورت میں خاص طور پر دو دفعہ عذاب کا ذکر آیا ہے' فرمایا:

﴿ وَلَنُذِينَ قَتَّهُمُهُ مِّنَ الْعَلَابِ الْآدُنَىٰ دُوْنَ الْعَلَابِ الْآكُبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُوْنَ ﴿ ﴾ ''اورہم انہیں ایک عذابِ ادنیٰ (قریب ترین اور کم ترین) چکھائیں گے اس عذاب سے پہلے جو بڑا ہوگا تا کہ وہ (حق کی طرف) لوٹ آئیں۔''

تواس سے قبل آیت میں' عناب الناد'' کا تذکرہ ہوا تھا تو مناسب تھا کہ سورت کے عمومی مضمون کود کیھتے ہوئے '' عَنَاب''ہی کی طرف ضمیر مذکر لوٹائی جاتی'لیکن سورہَ سامیں الیی کوئی بات نتھی اس لیے وہاں''النَّاد'' کی طرف ضمیرمؤنث لوٹائی گئی اوراس طرح ایک ہی حقیقت کود وطرح بیان کردیا گیا' واللّٰداعلم!

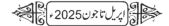
## (۲۵۹)آیت ۵م

﴿فَكَأَيِّنْ مِّنْ قَرْيَةٍ ٱهْلَكُنْهَا وَهِي ظَالِمَةٌ ﴾

''اور کتنی ہی بستیاں ہیں جن کوہم نے ہلاک کردیا کہ وہ ظالم تھیں۔''

اوراس کے بعد آیت ۸ ۴ میں ارشاد فرمایا:

﴿وَكَأَيِّنْ مِّنْ قَرْيَةٍ ٱمُلَيْتُ لَهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ ﴾







''اورکتنی ہی بستیاں ہیں کہ جن کوہم نے ڈھیل دی کہوہ ظالم تھیں۔''

سوال یہ ہے کدایک میں ہلاکت کا ذکر کیا گیا اور دوسری میں مہلت دینے کا تواس اختلاف کا سبب کیا ہے؟

جوا ہاً عرض ہے کہ پہلی آیت سے قبل کئی قوموں کا ذکر کیا گیا جنہوں نے اپنے اپنے رسولوں کو جھٹلا یا تھا'اللہ ۔

نے ان کومہلت بھی دی کیکن انہوں نے اپنی حالت نہ بدلی تو پھران کی ہلا کت مقدر ہوگئی فرمایا:

﴿فَأَمْلَيْتُ لِلْكُفِرِينَ ثُمَّ أَخَنَّهُمُ مَ ﴾ (آيت ٣٣)

'' تو پھر میں نے کافروں کومہلت عطا کی اور بعداز اں انہیں آ د بو جا۔''

ایسے ہی سورۃ الرعد میں ارشادفر مایا:

﴿ وَلَقَدِ السُّهُ فِي كَارِسُلٍ مِّنْ قَبْلِكَ فَأَمْلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ثُمَّ أَخَنُ مُهُمْ سُ ﴾ (آيت٣٣)

''اورآ پ سے قبل بھی کئی رسولوں کا مذاق اڑا یا گیا تو میں نے کفر کرنے والوں کومہلت دی اوراس کے بعد انہیں آن پکڑا۔''

لیکن سورة الحج کی دوسری آیت ہے قبل ان کے 'استحال' کا ذکر ہے یعنی ان کا بیکہنا کہ بیعذاب جس کاتم بار بار ڈراوادیتے رہتے ہووہ جلد آکیوں نہیں جاتا؟ فرمایا: ﴿وَیَسْتَعُجِلُوْنَكَ بِالْعَنَابِ ﴾ (آیت ۳۷)''اور وہ عذاب کی جلدی مجائے ہوئے ہیں۔'' تومعلوم ہوا کہ انہیں مہلت دی جار ہی تھی اس لیے جلد عذاب نہیں آیا۔

. سورهٔ آلِعمران میں اس مہلت کا ایک سبب یہ بھی بیان ہوا:

﴿إِنَّمَا ثُمُلِئِ لَهُمُ لِيَزْدَادُوْاإِثْمًا ۚ ﴾ (آيت ١٧٨)

''ہم انہیں اس لیےمہلت عطا کرتے ہیں کہ وہ اپنے گنا ہوں میں مزیدا ضافہ کرسکیں۔''

(مطلب بیہ ہے کہ مہلت تو اس لیے دی جا رہی تھی کہ وہ تائب ہو کر یاسداری کی راہ اختیار کریں کیکن

انہوں نے اس مہلت کو گنا ہوں میں اضافے کا موقع بنالیا: مترجم )

گویایہ بتایا جارہاہے کہ جب بیلوگ عذاب کی جلدی مجارہ ہے تھے توانہیں یاد دلایا گیا کہتم ہے قبل بھی ایسے لوگ گزرے ہیں جوعذاب آنے کو دور کی بات سمجھ رہے تھے لیکن بالآخروہ عذابِ الہٰی سے کیلے گئے' اور ایسے ہی لوگوں کے بارے میں کہا:

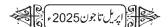
﴿ وَكَأَيِّنُ مِّنْ قَرْيَةٍ ٱمُلَيْتُ لَهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ ثُمَّ اَخَنْءُهَا ۗ ﴾

(ترجمہ گزرچکاہے)

اورآیت کا آخری ٹکر ابھی اس بات کی تا کید کرتا ہے:

﴿ وَإِلَى اللَّهِ الْمُصِيِّرُ ﴿ ﴾ "اورالله بى كى طرف لوثا ہے۔"

گو یا بیکہا جار ہاہے کہ جلدی تو وہ مچا تاہے جسے اس بات کا خوف ہو کہ کہیں وہ رہ نہ جائے' کیکن اگروہ بیرجا نتا ہو کہ یہاں رہ جانے والا کوئی بھی نہ ہوگا' بلکہ دیر سویر ہر خص نے بالآخر اللّٰہ ہی کی طرف لوٹنا ہے تو پھرا سے جلدی کی کیا ضرورت ہے؟ اب بیاللّٰہ کی مرضی ہے کہ کب کس کواس کے جرم کی پاداش میں پکڑ لے' اورا گر چاہے توکسی کومہلت







بھی دے کہس کی وجہ ہے اس کی آ ز مائش میں مزیدا ضافہ بھی ہوجائے۔

اور یوں دونوں آیتوں کامفہوم بالکل واضح ہوجا تا ہے اور ہر آیت میں جولفظ استعال ہوا ہے' وہ وہیں مناسب تھااوراس میں ردّو بدل کا قطعاً کوئی مقام نہ تھا' واللّٰداعلم!

### (۲۲۰)آیت ۲۷

﴿ وَإِنَّ يَوْمًا عِنْدَرَبِّكَ كَالْفِسَنَةٍ فِّتَا تَعُدُّونَ ﴿ وَإِنَّ يَوْمًا عِنْدَرَبِّكَ كَالْفِسَنَةٍ فِّتَا تَعُدُّونَ

" تیرے رب کے نزویک ایک دن مہاری گنتی کے حساب سے ایک سال کے برابر ہے۔"

اورسورة السجدة مين ارشا دفر مايا:

﴿ يُكَرِّبُو الْأَمْرَ مِنَ السَّمَآءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعُرُجُ اِلَيْهِ فِيْ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُةَ ٱلْفَ سَنَةٍ قِيَّا تَعُدُّونَ ۞ ﴾

''وہ آسان سے لے کرز مین تک ہر کام کی تدبیر کرتا ہے' پھرید ( کارروائی ) ایک دن میں اس کی طرف عروج کرجاتی ہے کہ جس کی مقدار تمہاری گنتی کے مطابق ایک ہزارسال کی بنتی ہے۔''

اورسورة المعارج ميں ارشا دفر مايا:

﴿تَعُرُجُ الْمَلَدِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهٰ خَمْسِيْنَ ٱلْفَسَنَةِ ۞﴾

'' فرشتے اور روح (جرائیلؓ) اس کی طرف اس ایک دن میں عروج کر جاتے ہیں کہ جس کی مقدار پچاس ہزارسال کے برابر ہے۔''

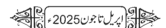
ان آیات میں ایک دن سے کیا مراد ہے اور اس کی مقدار میں اختلاف کیوں ہے؟

اس کا جواب بیہ ہے( واللہ اعلم ) کہ اللہ تعالیٰ کواپنے فعل میں کسی تکلف اور کا رروائی کی ضرورت نہیں ہے:

﴿ إِنَّمَآ اَمْرُهَٰ إِذَآ اَرَادَشَيْئًا اَنْ يَّقُوْلَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ۞ ﴾ (يْسَ)

'' جب بھی وہ کوئی چیز چاہتا ہے'اس کا اتناہی کہنا کافی ہے کہ'' ہوجا'' تووہ چیز ہوجاتی ہے۔''

گویا کہ بیکہا جارہا ہے کہ اگر وہ تہہیں عذاب دینا چاہتو وہ فوراً واقع ہوسکتا ہے'اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کواس کام میں کسی کی مدذ کسی کی حاجت یا کسی قسم کی کارروائی کی ضرورت نہیں ہے۔ جب بھی وہ پچھ کرنا چاہتا ہے وہ اتنے تھوڑ ے عرصے میں ہوجاتا ہے کہ تمہارے انداز ہے کے مطابق تو اس کام کے ہونے میں ایک ہزارسال لگنے چاہئیں تھے(یااس ہے بھی زیادہ)۔اُس کے افعال لوگوں کے افعال کی مانند نہیں ہیں کہ وہ ہر کام کے کرنے میں اسباب وسائل اور کارروائی کے مختاج ہوتے ہیں' وہ توصرف'' گئی'' کہتا ہے تو آٹا فافا وہ کام ہوجاتا ہے۔ تو پھر متہمیں اس بات کی جلدی کیوں ہے جس کے واقع ہونے میں قطعاً کسی تکلف کی ضرورت نہ ہوگی۔اگر وہ بات جلدی واقع نہیں بھی ہوتی تو وہ اس وجہ سے نہیں ہوتی کہ اس کی ایک اجل مقرر ہے اور یہ اجل قیامت کا دن ہے۔ اب یہ اللہ کی مرضی ہے کہ کسی کو دنیا ہی میں عذاب کا مزا چکھا دے'یا اسے آز مائشوں میں ڈال دے'یا کسی کی آز مائش بڑھانے کے لیے اسے مزید مہلت عطافر مادے۔ اسی بات کو ان آیات میں واضح کیا گیا ہے:







﴿ وَكَا تِينَ مِّنَ قَرْيَةٍ اَمُلَيْتُ لَهَا وَهِى ظَالِمَةٌ ثُحَّهَ اَخَنُ ثُهَا ﴾ (الحبح: ٣٨) ''اورکتنی ہی بستیاں ہیں جن کوہم نے مہلت دی حالانکہ وہ ظالم تھیں پھر ہم نے انہیں اپنی پکڑ میں لے لیا۔'' اور فر مایا:

﴿ فَإِذَا جَاءَاَ جَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُوْنَ سَاعَةً وَّلَا يَسْتَقُدِمُوْنَ ﴾ (الاعراف: 2'النحل: ٧١) '' پھر جب ان کی مدت مقررہ پوری ہوجاتی ہے تو پھراس میں نہ ہی ایک ساعت کی تاخیر ہوتی ہے اور نہ ہی ایک ساعت پہلے ہوتی ہے۔''

یکی معنی سورۃ السجدۃ کی اس آیت کا ہے کہ جس میں اللہ تعالیٰ کے ایک دن کود نیوی اعتبار سے ایک ہزارسال کے برابر کہا گیا ہے' کہ زمین و آسمان کے ما بین کی طویل مسافت اللہ تعالیٰ کے کا موں کے واقع ہونے میں حاکل نہیں ہوتی' اور یہی کا م اگر اللہ تعالیٰ تمہار ہے سپر دکر ڈالتے توتم اپنی استعداد کے مطابق اس کے کرنے میں ایک ایک ہزارسال لگا سکتے تھے۔

جہاں تک سورۃ المعارج کی آیت کا تعلق ہے تو وہاں قیامت کا دن مراد ہے کہ جس میں تمام مخلوقات کا حساب و کتاب ہوگا'ان کے اعمال کا وزن کیا جائے گا'ان کے فیصلے سنائے جا تھیں گئے میہاں تک کہ اہلِ جنت'اپنی جنتوں میں اور اہل النار' جہنم تک پہنچ جا تھیں گے۔اور اگر پھراس ساری کا رروائی کا حساب لیا جائے اور کا رروائی کا حساب لیا جائے اور کا رروائی کا حساب لیا جائے اور کا رروائی کی معمولی نہیں بلکہ اس میں بڑی ہولنا کی بھی شامل ہے اور اس کا دنیوی ماہ وسال سے موازنہ کیا جائے تو وہ کہیں جائے بچاس ہزار سال کے برابر بدتا ہے'لیکن ایک متقی مؤمن کے لیے وہ دن اتنا ہا کا ہوگا گویا کہ وہ ایک نماز کی اوائیگی کے برابر ہوگا۔اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُوْرِ ﴿ فَلْ لِكَ يَوْمَئِنٍ لِيَّوْمُ عَسِيْرٌ ۞ عَلَى الْكُفِرِيْنَ غَيْرُ يَسِيْرٍ ۞ ﴾ (المدشر) ''اور پھر جب صور میں پھونکا جائے گا' تو وہ دن بہت بخت ہوگا'اور کافروں پروہ آسان نہ ہوگا۔''

سورۃ المعارج میں مذکوریدون قیامت کا دن ہے کہاس کے فوراً بعداس کا وصف بیان کیا گیا ہے جو قیامت کے دن کے اوصاف میں ہے ہے:

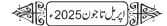
﴿يَوْمَ تَكُونُ الشَّمَاءُ كَالْمُهُلِ۞ وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ۞ وَلَا يَسْئَلُ جَمِيْمٌ جَيْمًا۞ يُّبَصَّرُونَهُمُ ﴿ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِئُ مِنْ عَذَابِ يَوْمِئِنٍ ۚ بِبَنِيْهِ۞ وَصَاحِبَتِهِ وَآخِيُهِ۞ وَفَصِيْلَتِهِ الَّذِيُ تُنُويُهِ۞ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ بَمِيْعًا ﴿ ثُمَّ يُنْجِيْهِ۞ ﴾

'' کہ جس دن آسان تیل کی تلچھٹ کے مثل ہوجائے گا.....'' (اور پھراگلی چھآیات تک اس دن کے اوصاف بیان کیے گئے ہیں۔)واللہ اعلم!

( اور پھرا کی چھا یات تک آن دن نے اوصاف بر - -

## (۲۲۱) آیت ۵۰

﴿ فَالَّذِيْنَ اٰمَنُوْا وَعَمِلُوا الصّٰلِحْتِ لَهُمْ مَّغُفِرَةٌ وَّرِزُقٌ كَرِيْمٌ ﴿ ﴾ ''وولوگ جوايمان لائے اور جنہوں نے نيک اعمال کيؤان کے ليے مغفرت اوراح ھارزق ہے۔''







## پھر چندآیات کے بعدارشادفر مایا:

﴿ ٱلْمُلْكُ يَوْمَئِنِ إِلِّهُ وَ يَحُكُمُ بَيْنَاهُمُ مُ فَالَّذِينَ امَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ فِي جَنَّتِ النَّعِيْمِ ﴿ ﴾ ''اُس دن بادشاہت اللّٰد کی ہوگی' وہی ان کے درمیان فیصلہ کرے گا۔تو پھر جولوگ ایمان لائے اور جنہوں نے نیک اعمال کیے وہ فعمتوں سے بھر پورجنتوں میں ہوں گے۔''

یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ دونوں جگہ ایمان اورعمل صالح رکھنے والے لوگوں کا ذکر ہے کیکن جزا کا ذکر

## مختلف الفاظ ہے کیا گیاہے؟

اس کا جواب ہے ہے کہ دونوں آیتوں کا ماسبق مختلف ہے 'پہلی آیت سے ماقبل' 'یّنَ گُیٹا النّائس'' کہہ کر لوگوں کو مخاطب کیا گیا تھا اور بتایا گیا تھا کہ ﴿ اِنّمَا آناً لَکُمْ نَّذِیْدٌ مُّبِیْنٌ ﴾ کہ میں تمہاری طرف کھلا کھلا خبر دار کرنے والا بنا کر بھیجا گیا ہوں' اور اگرتم ایمان لے آتے ہوا ور نیک اعمال کرتے ہوتو تم نے جتنی بھی نافر ما نیاں اور مخالفتیں کی ہیں وہ سب کی سب معاف کردی جا نمیں گی اور تمہیں رزق کریم سے نواز اجائے گا۔ جہاں تک دوسری آیت کا تعلق ہے تو وہاں وُ نیوی زندگی ختم ہوجانے اور اُخروی زندگی کی آمد کا تذکرہ ہے کہ ایمان لانے اور نیک اعمال کا بدلہ ملنے کا وقت ہے' یعنی جس مغفرت اور رزق کریم کا وعدہ کیا گیا تھا وہ جنت کی ابدی نعمتوں کی شکل میں ملے گا۔

حاصل مضمون یہ ہوا کہ پہلی آیت ہے قبل' آیا گئے آالنگائس'' کا خطاب ہی بتار ہا ہے کہ ابھی ان لوگوں کو ایمان حاصل نہیں ہوا تھا وگر نہ انہیں' آگئے آیا النگائٹ'' کہہ کر خطاب کیا جاتا' اور پھر انہیں ایمان لانے اور عمل صالح کرنے کے صلہ میں ایک بشارت دی گئی۔اور دوسری آیت میں اسی بشارت کی حقیقت کو واضح کیا گیا کہ بدرزق کریم اور نعمتوں سے بھر پور باغات کی شکل میں ہوگا۔اس لحاظ سے ہر آیت اپنی اپنی جگہ پر اپنے مضمون کے ساتھ خوب مناسبت رکھتی ہے۔واللہ اعلم!

## (۲۲۲)آیت ۲۲

﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ هُوَ الْحَتُّى وَآنَّ مَا يَدُعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ ﴾

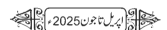
'' بیاس لیے کہاللہ ہی حق ہے اور اسے چھوڑ کروہ جن کو پکارتے ہیں وہی باطل ہے۔'' اورسور ۃ لقمان میں ارشا دفر ما ما:

سورة علمان ين ارشاد حرمايا: ﴿ وَاَنَّ مَا يَكُونُ مِنْ دُونِهِ الْبَاطِلُ ﴾ (آيت ٣٠).

روان ما یں عون ون دور دوالباط ہ ( ایت ۴۰) ''اوراس کے سواجس جس کووہ ریکارتے ہیں وہ باطل ہے۔''

یہاں سوال کرنے والا بیسوال کرسکتا ہے کہ پہلی آیت میں''الْبَناطِلُ'' سے پہلے'' ھُوءَ'' کا اضافہ ہے جب کہ دوسری آیت میں وہیمضمون ہےلیکن وہاں''ھُو ''نہیں لا یا گیا تواس کی کیاد جہ ہے؟

رور رہ بیت میں رس سوں جہاں دہاں سو سی معبود انِ باطل کا بار بار تذکرہ ہوا ہے اس لیے ضروری تھا کہ'' هُوَ'' کی ضمیر لاکران کے کرتوتوں کی نفی کی جاتی' کیونکہ ضمیر کی تکرار سے کسی امر کی تا کید مراد ہوتی ہے' چاہے بیضمیر شروع میں







بطورمبتداً آئے یا کلام کے دوران بطور فصل آئے۔

ملاحظه ہوکہ آیت اسمیں ان کے شرک کی بے میثیتی کا بوں تذکرہ کیا گیا تھا:

﴿ وَمَنْ يُنْهُمِ كَ بِاللَّهِ فَكَا تَمْ السَّمَاءَ فَتَخْطَفُهُ الطَّلَيْرُ أَوْ تَهْوِيْ بِعِ الرِّيْحُ فِيُ مَكَانٍ سَحِيْتٍ ﴿ ﴾ "اورجوالله كساته شرك كرتا ہے گوياوہ آسان ہے گرتا ہے تو پرندے اس كوا چك ليتے ہيں يا ہوا اسے

ایک گہری کھائی میں جا گراتی ہے۔''

ا درسورت کے آخر میں ارشادفر مایا:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ تَكُعُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ لَنْ يَّغُلُقُوا ذُبَابًا وَّلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ ۚ وَإِنْ يَّسُلُبُهُمُ النُّبَابُ شَيْئًا لَّا نَسْتَنُقَذُوهُ مُنْهُ ۗ ﴾ (آيت ٢٧)

'' بے شک جن کوتم اللہ کے سوا پکارتے ہووہ سب مل کر بھی ایک کھی تک پیدانہیں کر سکتے'اور اگروہ کھی ان سے کوئی چیز چین لے تووہ اس سے واپس تک نہیں لے سکتے ''

ملاحظہ ہو کہ آیت ٦٢ میں یہ بات کهی گئتی: ﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّ اللّٰهَ هُوَ الْحَقُّ وَآنَّ مَا یَكُ عُوْنَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ ﴾ اوراس آیت میں مشرکین کے دلیتاؤں 'جن کا تذکرہ آیت اسمیں آچکاتھا' کا تذکرہ ہے کہ وہ سب باطل ہیں ان کی کوئی حقیقت نہیں ہے جب کہ اللہ ہی حق ہے اور وہی عبادت کے لائق ہے۔

پھرآیت ۷۳ میں شرک کی شناعت کا اظہار کھی کی مثال ہے کیا گیاا وراس کے بعد فرمایا گیا:

﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَتَّى قَدُرِهِ ۗ ﴿ آيت ٢٨)

''اورانہوں نے اللہ کے قدر ومنزلت کو بہجانا ہی نہیں۔''

ان دونوں آیتوں میں شرک کے فتیج ہونے کا بیان ہوا اور دونوں کے درمیان اللہ تعالیٰ کے حق ہونے کی تا کید کی گئی۔گوآیت ا ۳میں شرک کی نا قدری کا ذکر ہو چکا تھالیکن آیت ۲۳سے اسے مزید نکھارا گیا۔

تا کید کی گئی۔ کوآیت ا ۳ میں شرک کی نا قدری کا ذکر ہو چکا تھا لیکن آیت ۷۳ سے اسے مزید نکھارا کیا۔ اب یہاں بیہوال پیدا ہوسکتا ہے کہ کھی کی مثال جوشرک کی بے بضاعتی پر دلالت کرتی ہے وہ تو بعد میں ہے'

آب یہال بیسوال پیدا ہوسکتا ہے کہ می کامتال جو مرک کی جے بضا کی پردلانت کری ہے وہ تو بعدیں ہے تو آیت ۲۲ کا تعلق اس آیت سے کیسے ہوسکتا ہے؟

اس کا جواب پیہ ہے کہ قصیح وبلیغ کلام میں اس طرح کی تقذیم و تاخیر روار کھی گئی ہے۔مثال کے طور پر سور ۃ البقرۃ میں جہاں ایک گائے کے ذرخ کرنے کا واقعہ بیان ہواہے ٔ وہاں پیآیت لائی گئی:

﴿ وَإِذْ قَتَلُتُمْ نَفُسًا فَادُّرَءُتُمْ فِيهَا ﴿ ﴾ (آيت ٢٧)

''اور جبتم نے ایک جان گوتل کیا پھرتم نے اس کے بارے میں اختلاف کیا۔''

یہاں اشارہ ہے اس قصے کی طرف جواس آیت سے پہلے بیان ہو چکا ہے اورجس کی ابتدا آیت ۷۷ سے ہو چکی تھی :

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوْسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمُ ٱنْ تَكْ بَحُوْا بَقَرَةً ۗ ﴾ (آيت ٧٧)

"اورجب مویٰ نے اپنی قوم سے کہا کہ اللہ تہمیں حکم دیتا ہے کہتم ایک گائے کوذ ہے کرو'







ان دونوں آیتوں کو اگر جمع کیا جائے تو کلام یوں ہوگا کہ:''جبتم نے ایک جان کو قبل کیا اور پھرتم نے (قاتل ) کے بارے میں اختلاف کیا توموئ نے اپنی قوم سے کہا کہ اللہ تعالیٰ تنہیں حکم دیتا ہے کہتم ایک گائے کو ذرج کرو۔''اور پھر آیت ۲۲ میں بتادیا کہ قاتل کوجانے کے لیے تنہیں کیا کرنا ہوگا۔

ایسائی کچھسورۃ الحج کی آیات میں بھی ہے کہ گوایک آیت جس میں کھی کی مثال دی گئی ہے' بعد میں آئی ہے' اس کا تعلق ﴿ وَمَنْ یُّشُرِكُ بِاللّٰهِ ﴾ والی آیت ہے ہے' اور دونوں کے مقابلے میں پھر اللّٰہ کی حقانیت پرمشمل آیت ﴿ ذٰلِكَ بِأَنَّ اللّٰهَ هُوَ الْحَقُّ ...... ﴾ لائی گئی۔اس تقتریم وتا خیر کوفصحاء عرب خوب بیجھتے ہیں اور جونہ سمجھے وہ خودقصور فہم کا شکار ہے۔

سورہ لقمان میں چونکہ شرک کے بارے میں بیہ وضاحتی بیان نہیں تھااس لیے وہاں''الْبَاطِل''سے پہلے بطور تاکید' ہُوء'' کی ضمیر نہیں لائی گئی۔اور جہاں تک سورۃ الحج کی آیت کے اعراب کا تعلق ہے تو اس ضمیر کومبتداً بھی مانا جاسکتا ہے یااسے ضمیر فصل کے طور پرلیا جائے گا۔ واللہ اعلم!

#### (۲۲۳)آیت ۲۳

﴿لَهُ مَا فِي السَّمْوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَإِنَّ اللَّهَ لَهُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ﴿ ﴾

''اوراُسی کے لیے ہے جو کچھ آسانوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں ہے۔ اور بے شک اللہ بے نیاز ہے' قابل تعریف ہے۔''

اورسورهٔ لقمان میں ارشا دفر مایا:

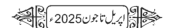
﴿ يِلْهِ مَا فِي السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضِ ۗ إِنَّ اللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيْدُ ۞ ﴾

''اللہ ہی کے لیے ہے جو کچھ آسانوں اور زمین میں ہے۔ بے شک اللہ ہی بے نیاز ہے اور لائقِ حمد وثنا ہے۔''
یہاں میسوال پیدا ہوتا ہے کہ پہلی آیت میں سور قالقمان کی آیت کے مقابلے میں دوحرف زیادہ ہیں'ایک توحرف
''مّا''الْآ دُضِ سے پہلے اور ایک'' ہُو '' سے قبل لامِ تاکید جو کہ اِنَّ سے شروع ہونے والے جملے کی خبر ہے' تو
اس کی کیا وجہ ہے؟

اس کا جواب پچھے مضمون میں آ چکا ہے کہ سورۃ المج میں سورۃ لقمان کے مقابلے میں تاکیدی الفاظ آئے ہیں' ان دونوں جگہ پربھی'' مّا'' موصولہ کی تکرار (فی الْآ رُضِ سے قبل ) اور هُوَ پر لام دونوں تاکید کی غرض سے لائے گئے ہیں' واللّٰداعلم!

### \*\*\*

قر آن تھیم کی مقدس آیات اور احادیث نبوی آپ کی دینی معلومات میں اضافے اور دعوت وتبلیغ کے لیے شاکع کی جاتی ہیں۔ان کا احترام آپ پر فرض ہے۔لہذا جن صفحات پر بیآیات درج ہیں ان کوضیح اسلامی طریقے کے مطابق بے حرمتی ہے محفوظ رکھیں۔







# ترجمه قرآن مجيد

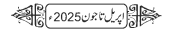
## معصرفىونحوىتشريح

افادات: حافظ احمد يارمرحوم ترتيب وتدوين: لطف الرحمٰن خان مرحوم

# سُورتُالنَّحل

## آیات ۲۰ تا ۱۳۳

## نر کیب





لِلَّذِينَ : ان سےجنہوں نے مَاذَآأنُوَلَ: كيا تارا قَالُوْا : تووه كهتے ہيں لِلَّذِينَ : ان ك ليجنهول في في هذي والدُّنْيَا: الرونيامين وَلَدَارُ الْأَخِرَةِ : اوريقيناً آخرت كالكر (تو) وَكَينِهُمَ : اوريقينًا كتنااحِها ب جَنّتُ عَلَىنٍ: عدن كم باغات بين تَجْرِيْ: بهي بين الْأَنْهُونُ : نهرين مَا يَشَاءُونَ: جووه چاہیں گے الْمُتَّقِيْنَ: تَقُو يُ كرنے والوں كو تَتَوَقّٰ لَهُمُ : جان قبض كرتے ہيں جن كي طييبين: خوشگوار حالت ميں سَلْمٌ:سلامتى ہے ادْخُلُوا: (اب) داخل ہوجاؤ بیتا: بسبب اس کے جو هَلْ يَنْظُرُونَ : كياوه لوگ انتظار كرتے ہيں تَأْتِيَهُمُ : آئيں ان کے پاس أَوْيَأْتِي: يَا يُنْجِ كَنْ لِكَ: الى طرح الَّذِيْنَ: انهول نے جو وَمَا ظَلَبَهُمُ : اورظمنهیں کیاان پر وَلٰكِنْ: اورليكن فَأَصَابَهُمُ : تُونِينِين ان كو

وَقِيْلَ : اور (جب) كہاجا تاہے اتَّقَوُا : تقويل اختيار كيا رَیُّکُمْ :تمہارے رب نے خَيْرًا: (اس نے اتارا) بہترین کو أخسّننوا: بلاكم وكاست كام كيا حَسَنَةُ : ایک بھلائی ہے خَيْرٌ : سب سے بہتر ہے كَارُ الْمُتَّقِيْنَ: تَقُو يُ كَرنْ والون كالْمُر يَّلُ خُلُوْمَهَا : وه داخل مول گےان میں مِنْ تَحْتِهَا:ان كيني سے لَهُمْ فِيْهَا: ال ك ليح ال مي كَنْلِكَ يَجْزِى اللهُ: الله طرح بدله د عالالله الَّذِينَ : وه لوگ الْعَلِنَّكُةُ:فرشة يَقُوْلُوْنَ: وه ( فرشتے ) کہیں گے عَلَيْكُمُ :تم لوگوں پر الْحِتَّةَ : جنت ميں كُنْتُهُ مِنْ تَعْمَلُونَ : تم لوكُ عمل كرتے تھے إِلَّا أَنْ : سوائے اس کے کہ الْعَلَيْكَةُ:فرشت أَمْرُدَتِك: آب كرب كاحكم فَعَلَ:كيا مِنْ قَبْلِهِمْ :ان سے پہلے تھے اللهُ: الله نے كَانُوۡا ٱنۡفُسَهُمۡ يَظۡلِمُوۡنَ: وه لوَّك اپِّ آپ پرظلم کرتے تھے





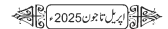
عَمِلُوْا :انہوں نے عمل کیا کَانُوْا بِهٖ یَسْتَهٔ <sub>فِز</sub>ُوْنَ:جس کاده **ن**الۤ اڑاتے تھے

سَيِّاتُ مَا :اس كى برائياں جو وَحَاقَ عِهِمْ مَّا :اور چِھا گياان پروه

حقیقت ہے ہے کہ قرآن وحدیث وونوں سے موت اور قیامت کے درمیان حالت کا ایک ہی نقشہ معلوم ہوتا ہے اور وہ ہے ہے کہ موت محض جسم وروح کی علیحدگی کا نام ہے نہ کہ بالکل معدوم ہوجانے کا جسم سے علیحدہ ہوجانے کے بعدروح معدوم نہیں ہوجاتی بلکہ اس پوری شخصیت کے ساتھ زندہ رہتی ہے جو دنیا کی زندگی کے تجربات اور ذہنی واخلاقی اکتسابات سے بن تھی۔ اس حالت میں روح کے شعور احساس مشاہدات اور تجربات کی کیفیت خواب سے ملتی جلتی ہوتی ہے۔ (تفہیم القرآن ، ۲۶ مص ۲۷)

## آیات۳۵ تا ۳۰

﴿ وَقَالَ الَّذِيْنَ اَشْرَكُوْ الَوْ شَاءَاللهُ مَا عَبَدُنَامِنْ دُوْنِهِ مِنْ شَيْءٍ نِّحُنُ وَلَا ابَاؤُنَا وَلَا حَرَّمُنَا مِنْ دُوْنِهِ مِنْ شَيْءٍ نِّحُنُ وَلَا ابْاؤُنَا وَلَا حَرَّمُنَا مِنْ دُوْنِهِ مِنْ شَيْءٍ مَنْ الرُّسُلِ الَّا الْبَلْعُ المُسِينُ ﴿ وَنِهِ مِنْ فَهُلِهِمْ ۚ فَهَلَ عَلَى الرُّسُلِ اللَّا الْبَلْعُ الْمُبِينُ ﴿ وَلَقَلْ بَعَثْنَا فِيْ كُلِّ الْمَةٍ رَّسُولًا آنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُونَ مَ فَيِنُهُمْ الْمُبِينُ ﴿ وَلَقَلْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ الْمَةٍ رَّسُولًا آنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُونَ مَ فَيِنْهُمْ







مَّنَ هَلَى اللهُ وَمِنْهُمْ مَّنَ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّللَةُ وَسِيْرُوْا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَنِّبِيْنَ ﴿ إِنْ تَعْرِضُ عَلَى هُلمُهُمْ فَإِنَّ اللهَ لَا يَهْدِئُ مَنْ يُّضِلُ وَمَا لَهُمْ قِنْ لَهُمْ وَاللهُ مَنْ يَهْدِئُ مَنْ يُّخِلُ وَمَا لَهُمْ قِنْ لَهُمُ اللهُ مَنْ يَّمُوتُ اللهُ مَنْ يَمُوتُ اللهُ عَلَى وَعُلّا عَلَيْهِ حَقًّا فَي اللهُ مَنْ يَمُوتُ اللهُ مَنْ يَمُوتُ اللهُ عَلَى وَعُلّا عَلَيْهِ حَقًّا عَلَيْهِ حَقَّا اللهُ مَنْ يَمُوتُ اللهُ مَنْ يَمُوتُ اللهُ مَنْ يَمُونُ وَلِيَعْلَمَ اللّذِينَ وَالدِينَ اللهُ عَلَيْهُونَ وَلِيعُلَمَ اللّذِينَ كَانُوا كَنْ بِينَ ﴿ إِنَّ مَا قَوْلُنَا لِشَيْءً إِذَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ فَيَكُونُ ﴾ كَفَرُوا النّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ فَيَكُونُ ﴾ كَفَرُوا النّهُ مُنْ فَيَكُونُ لَهُ كُنْ فَيكُونُ ﴾ ﴾

### ترجمه:

وَقَالَ: اوركبيل كَ

اللَّن يْن : وه لوگ جنهوں نے لَوْ شَأَءَ اللَّهُ : الرَّيامِ تاالله مِنْ دُوْنِهِ: أس كےعلاوہ نَّحُنُّ :(نه)ېم وَلَا حَرَّهُنَا : اورہم حرام نہ کرتے مِنْ شَيْءٍ : کسی بھی چیز کو فَعَلَ الَّذِيْنَ : كياانهول نے جو فَهَلُ : توكيا ٢ الدنا : سوائے اس کے کہ وَلَقَدُ بَعَثْنَا : اور يقيناً مم نے بھيجا ہے رَّسُولًا: ايكرسول الله : الله كي الطَّاعُون : سركشي كے ذريعوں سے هَدَى اللهُ : بدايت وى الله ن حَقَّتْ : ثابت مولَى الصَّللَّهُ : مرابى في الْأَرْضِ: زمين ميس كَيْفَ كَانَ: كيماتها إِنْ تَحْدِ صْ :اگرآپُشديدخواېش كريں فَإِنَّ اللَّهَ : توبِ شك الله مَنْ يُّضِلُّ :اس کوجس کووہ گمراہ کرتاہے

أَشْرَكُوا : شرك كيا مّا عَبِّهُ مَا : توہم بندگی نہرتے مِنْ شَيْءٍ : کسی بھی چیز کی وَ لَا ابَآوُنَا : اورنه بي بهارے آباء وأجداد مِنْ دُونِهِ:ال كر حكم كر) علاوه كَذٰلِكَ: اسْ طرح مِنْ قَبْلِهِمْ :ان سے پہلے تھے عَلَى الرُّسُلِ: رسولول پر الْبَلْخُ الْمُبِيْنُ : واضح طور يريهنجادينا فِي كُلِّ أُمَّةٍ : برايك أمّت ميں أنِ اعْبُدُوا : كَهُمُ لُوكَ بِنْدِكَى كُرُو وَاجْتَنِبُوا :اورتم لوك بيو فَيِنْهُمْ مُرِجَ : توان میں وہ بھی ہیں جن کو وَمِنْهُمْ مَنْ : اوران میں وہ بھی ہے عَلَيْهِ:جس ير فَسِيْرُوْا : يُستم چلو پهرو فَانْظُرُوا : كِيرِدَيْهُو عَاقِبَةُ الْمُكَنِّ بِيْنَ : حَمِثْلًا نِي والول كاانجام عَلَى هُدُهُ مُهُدَ : ان لوگول كى ہدايت ير لَا يَهُدِي نَهِي بِنهِين بدايت ويتا





مِّنْ تَٰصِرِیْنَ: کُونَی بھی مدد کرنے والا وَمَا لَهُمُ : اوران کے لیے ہیں ہے وَأَقْسَمُوا : اورانهول في مَالَى بالله :الله جَهُدَ أَيْمَا يَهِمُ : اپنی قسمول کازورلگاتے ہوئے لَا يَبْعَثُ اللَّهُ : نَهِينِ الْحَاسَ كَا الله بىلى: كيون تېيى مَجِ بِيَمُوهِ مِنْ :اس کوجو بے جان ہوتا ہے وَّالْكِنَّ :اورليكن وَعُمَّا عَلَيْهِ حَقًّا : ال يربي عياوعده آ کُثَرَ النَّاسِ : لوگوں کے اکثر لَا يَعْلَمُونَ : جانة نهيں ہيں لِيُبَيِّنَ: تا كهوه واضح كردے لَهُمُ الَّذِي :ان کے لیے جو يَخْتَلِفُونَ: اختلاف كرتے ہيں فییه: اس (اٹھائے جانے) میں الَّن يْن : وه لوگ جنهوں نے وَلِيَعْلَمَهِ : اورتا كه جان ليس كَفَرُوْا : انكاركيا آيَّهُمْ : كدويي المِّمَا: کچھنیں سوائے اس کے کہ كَانُوُا كُذِيدِينَ : جَمُولُ عَصَ لِشَيْءٍ: كسى چيز كے ليے قَوْلُنَا :ہارا کہناہے أَنْ نَّقُولَ : كهم كتب بي اِذَآ اَرَدُنْهُ :جب بھی ہم ارادہ کرتے ہیں اس کا كَنْ: ہوجا لَهُ :اسے

فَیکُونُ: تووہ ہوجاتی ہے نوٹ: آیت ۳۵ میں کہا گیا ہے کہ واضح طور پر پہنچا دینے کے سوار سولوں پر اور کوئی ذمہ داری نہیں ہے۔ یہی

نوف : ایت ۵ سایس اہا گیا ہے لہ واح طور پر پہنچا دیئے کے سوار سولوں پر اور لوی ذمہ داری ہیں ہے۔ بی بات ایک دوسرے پیرائے میں اس طرح کہی گئی ہے کہ ہم نے آپ ساٹھ آیا ہے کو صرف خوشخری دینے والا اور خبر دار کرنے والا بنا کر بھیجا ہے (الفرقان: ۵۲) قرآن مجید میں ان دونوں اسلوب کی اور بھی آیات ہیں۔ ایسی آیات کی بنیاد پر منکرین حدیث استدلال کرتے ہیں کہ رسول اللہ صافی آیا ہے کہ قرآن مجید کا کوری طرح مطالعہ نہیں حالا نکہ منکرین حدیث خود کو اہل قرآن کہتے ہیں'لیکن میاستدلال بتارہا ہے کہ قرآن مجید کا پوری طرح مطالعہ نہیں کیا گیا ہے' کیونکہ قرآن میں موجود ہے اور اس مسللہ کی بھی پوری وضاحت قرآن میں دی ہوئی ہے۔ اگر تمام متعلقہ آیات کوسا منے رکھ کرکوئی سجھنا چاہے تو بات بڑی کی بھی پوری وضاحت جو درج ذیل ہے:

رسول الله صلافظاتیا کی استصدِ بعثت یعنی مشن بیرتھا کہ وہ اللہ کے دین کو پور نے نظامِ حیات پر غالب کر دیں۔ قرآن مجید میں بیر بات اللہ تعالی نے تین مرتبہ دہرائی ہے۔ (التوبة: ۳۳ الفتی: ۴۸ الصّف: ۹)۔ اس مشن کی سیکیل کے لیے اللہ تعالی نے جس طریقۂ کار کا تعین کیا تھا وہ بیتھا کہ رسول اللہ صَافِقاً آیا ہے لوگوں کو اللہ کی آیات پڑھ کر سناتے تھے۔ بیا بلاغ ہے اور اس میں انذار و تبشیرازخود شامل ہے۔ لوگوں کا تزکیہ کرتے تھے کتاب کی تعلیم دیتے







تصاور حکمت کی تعلیم دیتے تھے۔آپ میں اٹھا آیا کے ان فرائض چہارگانہ کا ذکر بھی قرآن میں چارہی مرتبہ آیا ہے۔
(البقرۃ: ۱۲۹ و ۱۵۱ 'آلِ عمران: ۱۲۳ 'الجمعۃ: ۲) تعلیم کتاب کا مطلب یہ ہے کہ قرآن حکیم میں جواحکام و
ہدایات ہیں اس سے اللہ تعالیٰ کی مرضی کیا ہے اوران پر ہم نے کس طرح عمل کرنا ہے۔ یہ مطلب کسی کا خود ساختہ
نہیں ہے بلکہ اس کی سند قرآن میں موجود ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿ وَٱنْوَلْنَاۤ اِلْدُكَ اللّٰهِ کُو لِتُسُبَدِیّن لِلنّاسِ مَا نُوِّ لَ اِلْدُهِمْ مُہ ﴾ (انحل: ۴۴) ''اور ہم نے نازل کیا آپ کی طرف اس ذکر کوتا کہ آپ واضح کردیں
لوگوں کے لیے اس کو جونازل کیا گیاان لوگوں کی طرف (یعنی قرآن)۔''

نہ صرف قرآن کے مذکورہ مقامات کونظرانداز کیا گیا ہے بلکہ مذکورہ غلط استدلال جن آیات کی بنیاد پر قائم کیا گیا ہے 'ان کے سیاق و سباق سے بچی اغماض برتا گیا ہے' کیونکہ ان کے سیاق و سباق سے بوری طرح واضح ہے کہ ان میں خطاب ان لوگوں سے ہے جو ایمان لانے سے انکار کر دیتے ہیں۔ایسے لوگوں کے لیے ابلاغ اور انذار و بتشیر کے بعدر سول اللہ سان آیٹی کما کا م ختم ہوجا تا ہے اور ان سے اب آپ بری الذمہ ہیں۔اللہ تعالی نے آپ کو تسلی دی ہے کہ دوز خ میں جانے والوں کے متعلق آپ سے نہیں پوچھا جائے گا (البقرۃ: 119) لیکن جولوگ ایمان لے آپ کا کام ختم نہیں ہوا بلکہ شروع ہوا تھا۔ان کا تزکیہ کرنا'ان کو کتاب و حکمت کی تعلیم دینا تا کہ وہ کوگ اللہ کے دین کو غالب کرنے کی جِدّ و جُہد میں رسول اللہ سان آپ کے دست و باز و بنیں اور آپ کے مشن کی تحمیل ہو۔ اس سارے کے process کے لیے ہے۔

## آیات اسم تا ۲۳

﴿وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي اللهِ مِنْ ' بَعْنِ مَا ظُلِمُوا لَنُبَوِّئَةُمُمْ فِي النُّنْيَا حَسَنَةً وَلَاجُرُ الْاخِرَةِ ٱكْبَرُ ۗ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ۚ اللَّذِينَ صَبَرُوا وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ۚ وَمَا ارْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا ثُوْجَى الْيُهِمْ فَسْئَلُوا اهْلَ اللِّيكِرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۚ بِالْبَيِّنْتِ وَالزُّبُرِ \* وَانْزَلْنَا اللَّهِ كُولِيتُبَيِّنَ لِلتَّاسِ مَا نُزِّلَ النَّهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾

## تركيب

(آیت ۱۳) کنگبَوِّنَّ کامفعول اول هُمُ کی ضمیر ہے اور اس کامفعول ثانی محذوف ہے جو کہ دَارًا ہو سکتا ہے۔ حسننةً اس کی صفت ہے۔ یَعْلَمُوْنَ کی ضمیر ناعلیٰ آیت ۳۹ میں مذکور کٰدِبِیْنَ کے لیے ہے۔ (آیت ۳۳) اس پوری آیت کا فقرہ گزشتہ آیت میں مذکور وَالَّذِیْنَ هَاجَرُوْا کی صفت ہے۔ (آیت ۳۳) بِجَالًا نکرہ مُخصوصہ ہے۔ اس کی پہلی خصوصیت نُوْجِیْ اِلَیْهِمْ ہے اور دوسری خصوصیت بِالْبَیِّنْتِ وَالزُّبُرِ ہے۔ (آیت ۳۳) وَمَا نُوِّلَ اِلْیَهِمْ میں اِلْیَهِمْ دراصل لَهُمْ کے معنی میں ہے۔







## ترجمه:

هَاجَرُوْا: جَرَتُ كَل وَالَّذِينَ : اوروه لوك جنهول نے في الله : الله (كيراه) ميس مِن بَعْدِهَا :اس كے بعد كه جو لَنْبَوِّ نَّتُهُمُ : بم لازماً مُهاندوي كان كو ظُلِمُوا :ان يرظلم كيا كيا حَسَنَةً : ايك الحِص ( كُمر ) كا في التُّ نُيّا: ونيامين وَلاَجُوُ الْأَخِرَةِ :اوريقيناً آخرت كابدله آگيرُ: سب سے بڑا ہے كَانُوْا يَعْلَمُوْنَ : وه لوگ جانتے ہوتے لَوْ: كَاش وَعَلَى رَبِيهِمْ :اورايغِربْ يربى الَّذِينَ صَبَرُوُا : (اور) جوثابت قدم رہے وَمَا أَرُسَلُنَا : اور ہم نے ہیں بھیجا يَتَوَكَّلُوْنَ: بھروسہ کرتے رہے اِلَّا دِجَالًا: مَكر كِهِمَ دول كو مِنْ قَبْلِكَ : آب سے پہلے اِلَيْهِمْ : جن كى طرف نَّوْ جِيِّ : ہم وحی کرتے تھے أَهْلَ النِّهِ كُرِ : ياد دمانى والول (يعنى الملِ فَسْتَلُوا : يس تم لوك يوجهو کتاب)ہے كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ جَمْ لُوكَ نَهِينَ جَانَة

وَالرُّ بُرِ : اور صحفول كے ساتھ

لِيُّهَ بِينَ : تا كه آپُ واضح كريں

يَتَفَكَّرُونَ :غوروفكركرين

اِلَيْهِمْ :ان كى طرف (يعنى ان كواسط)

اِلَيْك : آپ كى طرف

مًا :اس کوجو

إِنْ : اگر

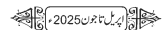
بِالْبَيِّنْتِ: (جن كو بهيجا) واضح (نثانيول کے)ساتھ

> وَأَنْوَلُنَا : اور بم في اتارا النِّ كُورَ :اس يادد مانى كو لِلتَّاسِ: لوگوں کے لیے نُوِّل: نازل كيا گيا

وَلَعَلَّهُمْ : اورشايدوه لوك

نوت: آیت ۴ م کے دوسرے جزومیں الله تعالی نے رسول الله سالتا الله الله علیہ کو ما مور فرمایا ہے کہ آپ قرآن کی نازل شدہ آیات کی وضاحت لوگوں کے سامنے کردیں۔ بیاس امر کا واضح ثبوت ہے کہ قر آن کریم کے حقائق اورا حکام کو پیچ طور پر سمجھنا رسول اللہ سانٹھائیا پیلم کے بیان پر موقوف ہے۔اگر ہرانسان صرف عربی زبان اور عربی ادب سے واقف ہوکر قرآن کے احکام کواللہ تعالی کی منشاء ومرضی کےمطابق سیجھنے پر قادر ہوتا تو رسول اللہ صلی ٹیائیلیم کووضاحت کی خدمت سپر دکرنے کے کوئی معنیٰ ہیں رہتے۔

رسول الله سالتفاليني كا قرآن كى وضاحت پر مامور ہونے كا حاصل بيہ ہوا كه آئے ہے جو بھى قول وفعل ثابت







ہے وہ سب قرآن ہی کے ارشادات ہیں۔ بعض تو ظاہری طور پر کسی آیت کی تغییر و توضیح ہوتے ہیں اور بعض جگہ بطاہر قرآن میں اس کا کوئی ذکر نہیں ہوتا مگرآئ کے قلبِ مبارک میں بطور وحی اس کا القاء کیا جاتا ہے وہ بھی ایک حیثیت سے قرآن ہی کے حکم میں ہوتا ہے کیونکہ قرآن کی تصریح کے مطابق آپ کی کوئی بات اپنی خواہش سے نہیں ہوتی بلکہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے وحی ہوتی ہے۔ (النجم: ۴٬۳) اس سے معلوم ہوا کہ آپ سائٹ آلیا ہم کی تمام عبادات و معاملات ہوئی خداوندی اور بحکم قرآن ہیں۔ جہاں کہیں آپ سائٹ آلیا ہم نے اجتہاد سے کوئی کام کیا ہے تو وحی الہی سے یا اس پر کوئی نکیر نہ کرنے سے اس کی تھیج اور پھر تا ئید کردی جاتی ہے اس لیے وہ بھی بحکم وحی ہوجا تا ہے۔ (معارف القرآن)

## آيات ۳۵ تا ۵۰

﴿ اَفَامِنَ الَّذِينَ مَكَرُوا السَّيِّاتِ اَن يَّغَسِفَ اللهُ بِهِمُ الْاَرْضَ اَوْ يَأْتِيَهُمُ الْعَنَابُ مِن عَيْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ اَوْ يَأْخُلُهُمْ فَي تَقَلَّبِهِمْ فَمَا هُمْ يَمُعْجِزِيْنَ ﴿ اَوْ يَأْخُلُهُمْ عَلَى حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ اَوْ يَأْخُلُهُمْ فَي تَقَلَّبِهِمْ فَمَا هُمْ يَمُعْجِزِيْنَ ﴿ اَوْ يَأْخُلُهُمْ عَلَى تَعْوُونِ وَاللّهُ مِنْ شَيْءً يَّتَفَيَّوُا طِللُهُ عَلَى النّهُ مِنْ شَيْءً يَتَفَيّوُا طِللُهُ عَن الْيَمِيْنِ وَالشَّمَا لِللهُ عَنْ السَّمُوتِ وَمَا فِي السَّمُونِ وَالْمَائِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمِرُونَ ﴾ يَعَافُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ وَيلْهِ يَسْجُلُ مَا فِي السَّمُوتِ وَمَا فِي الْرَوْنِ مِن الْيَمِيْنِ وَالشَّمَائِلِ سُجَّمًا اللّهُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمِرُونَ ﴾ يَعَافُونَ رَبَّهُمْ مُونَ فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ وَيلُهُ مَرُونَ ﴾ وَيلُهُ مَرُونَ ﴾ وَيلُهُ مَرُونَ هُومُ لَا يَسْتَكُمْ وَن صَاللّهُ مَا فَوْنَ رَبَّهُمْ مُونَ فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُولِ مَا يُولِ مَا وَلَهُ مَرُونَ ﴾ وَيلُولُ مَا فَي السَّمُ اللّهُ مَا وَيلُولُونَ ﴾ وَالْمُلْكِمُ وَلَا عَلَى السَّمُ اللّهُ مَا وَلَا لَعُلَالُهُ مُولِي السَّمُ اللّهُ السَّمُ اللّهُ الْمُعْمَالُونَ مَن مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ وَالمَالِمُ اللّهُ السَّمُ اللّهُ السَّمُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمَالُونَ مَنْ السَّمُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْكِمُ اللّهُ السَّمُ اللّهُ الْمُلْكُمُ وَى السَّمُ اللّهُ الْمُعْمَالُونَ السَّمُ الْمُلْكُونَ مَنْ إِلَالْمُلْكُونَ السَّمُ اللّهُ السَّمُ الْمُولِ السَّمُ الْمُلْكُونُ وَلَا السَّمُ الْمُلْكُونُ الْمُلْكُونَ مُولِي السَّمُ الْمُؤْمِ اللْمُولِقُولُ الْمُلْكُونُ وَلَهُ الْمُعْمُولُونَ الْمُؤْمِنُ الْمُعْلِقُونَ الْمُلْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُلْعُلُونَ اللْمُلْكُونُ اللْمُلْكُونُ اللّهُ الْمُلْكُمُ اللّهُ الْمُعْمُولُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمُولُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ الْمُؤْمِنُ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُلْعُلُونُ اللّهُ الْمُؤْمِ اللّهُ الْمُؤْمُ الْمُو

## <u>خ س ف</u>

خَسَفَ يَغْسِفُ (ض) خُسُوُفًا : کسی جَگه کا دِصنس جانا (لازم) کسی کودصنسادینا (متعتری)۔زیرِمطالعہ آیت ۴۵۔

## <u>د خر</u>

چاندكوگهن لكنا\_(القيامة: ٨)

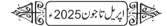
دَخَرَ یَکْ خَرُ (ف) وَدَخِرَ یَکُ خَرُ (س) دَخُرًا : دَلیل ہونا ٔ حقیر ہونا۔ دَاخِرٌ (اسم الفاعل): دَلیل وحقیر ہونے والا۔ زیرمطالعہ آیت ۴۸۔

### ترجمه:

الَّذِيْنَ: وه لوگ جنہوں نے السَّيِّاتِ: برائيوں کے ليے اللهُ : اللہ

آوُ يَأْتِيَهُمُ : يا يَنْجِانِ كِي مِاسِ

آفَاَمِنَ: توکیا امن میں ہوئے مَکُرُوا: خفیہ تدبیر کی آن یَّخیسفَ: کہ دھنسادے جھگہ الْارُضَ: ان کے ساتھ زمین کو



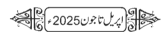




مِنْ حَيْثُ: جهال سے الْعَنَابُ:عذاب آوْ يَأْخُنَ هُمْد: يابيكهوه (يعنى الله) بكرُ ان كو لا يَشْعُرُونَ: وهشعور (تجي) ندر كھتے ہوں فِي تَقَلُّمِهِمْ :ان كَاهُومَ يُعرف مِين فَيّاً هُمْهِ : كِيروه لوگ نه ہوں أَوْ يَأْخُذَ هُمْ : يابيكهوه بكِرْ ان كو بِمُعْجِزِيْنَ: عاجز كرنے والے فَإِنَّ : توبِشك عَلَىٰ تَخَوُّفِ : خُوف ز دہ ہونے کے باوجود لَهُ ءُوۡفٌ : يقيناً بِانتها شفقت كرنے والا ہے رَ تَکُمْ :تمهارارتِ أوَ لَهْ يَرَوْا : اوركياانهول نےغور بى نہيں كيا رَّحِيْتُهُ : ہرحال میں رحم کرنے والا ہے خَلَقَ اللهُ: بيداكيا الله ن إلى مّا :اس كى طرف جو مِنْ شَيْءٍ : كُونَى بَهِي چِيز يَّتَفَيَّوُّا: (كه) دُّطِتِ بِين ظِلْلُهُ:ان كسائے عن الْيَهِيْن : دا من طرف سے وَالشَّهَآئِلِ : اور بائيس طرفوس سے سُبِيِّلًا: سجده كرنے والے ہوتے ہوئے يِّتْهِ: الله کے لیے وَهُمْ : اوروه سب دنچرُوْنَ :حقير ہونے والے ہوتے ہيں وَ لله : اور الله کے لیے ہی يَسْجُلُ : سجده كرتاب مَا فِي السَّمَاوْتِ : وه جوآسانو ل ميں ہے مِنْ دَآبَةٍ : كُونَى بَهِي جِلْخِ والا وَمَا فِي الْأَرْضِ : اوروہ جوزین میں ہے وَّالْمَلَيْكَةُ : اور فرشة (تجي) وَهُمْ :اوروه سب لايستكبرون: برائي نهيس عاج يَخَافُونَ :وه ڈرتے ہیں مِّنْ فَوْقِهِمْ : النِي او پرسے رَجُهُمْ :ایخربسے مَا يُؤْمَرُونَ: وه جوانهين عَلَم دياجا تاب وَيَفْعَلُونَ : اوروه كرتے ہيں

# آیات ۵۶ تا ۵۹

﴿ وَقَالَ اللهُ لَا تَتَّخِذُ وَ اللهَ يُنِ اثْنَيْنِ ۚ اِثَمَّا هُوَ اللهُ وَّاحِدٌ ۚ فَا يَّا كَ فَارُهَبُونِ ۞ وَلَهُ مَا فِي السَّهُ وَتِ اللهُ لَا تَتَّغُونَ ۞ وَمَا بِكُمْ مِّنْ يِبْعُمَةٍ فَينَ اللهِ السَّهُ وَتِ وَالْاَرْضِ وَلَهُ اللّهِ يُنْ وَاصِبًا الْفَعْيُرَ اللهِ تَتَّقُونَ ۞ وَمَا بِكُمْ مِّنْ يِبْعُمَةٍ فَينَ اللهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ الصُّرُّ عَنْكُمْ الذَّا فَرِيْقٌ مِّنْكُمْ الْأَوْ وَيَعْمَةُ فَنَ اللهُ وَاللهُ وَاللهِ عَنْكُمْ اللهُ وَاللهِ وَمَا يَكُمْ اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَمَا يَكُمُ اللهُ وَاللهِ وَمَا يَكُمْ اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَمَا اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَمَا اللهُ وَاللهِ وَمَا اللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَمَا اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَمَا اللهُ وَاللهِ وَمَا اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَمَا اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ واللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِي وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالل







### <u>و ص ب</u>

وَصَبَ يَصِبُ (ض) وُصُوْبًا : دائل بونا الازم بونا\_

وَاصِبٌ (فَاعِلٌ کےوزن پرصفت) : دائمیٔ ٰلازمی \_زیرمطالعہ آیت ۵۲ \_

#### جعر

جَأَرَ یَجْئَرُ (ف) جَأْرًا : وحْشی جانور کا گھبراہٹ میں زور سے آواز نکالنا۔ چلانا' گڑ گڑانا۔زیر مطالعہ آیت ۵۳۔

### تركيب

(آیت ۵۲) اَفَغَیْرَ کی نصب بتارہی ہے کہ یہ تَشَقُونَ کامفعول مقدم ہے۔ (آیت ۵۴) فَرِیْقُ اسم جمع ہے اس لیے بِرَ بِیْهِ مُرین بَعْ کی ضمیر اور یُشْرِکُونَ جَمع کے صیغ میں آیا ہے۔ (آیت ۵۵) لِیکُفُرُوا کے لام کو لام کی کے بجائے لام عاقبت ماننازیادہ بہتر ہے۔ آئمتُنَّعُوا میں دوامکانات ہیں۔ یفعل ماضی میں جمع مذکر غاطب کا صیغہ بھی ہوسکتا ہے۔ آگے تَعُلَمُوْنَ آیا ہے جس محلوم ہوا کہ یفعل امر ہے۔ اگر یَعُلَمُوْنَ آیا تو پھراسے فعل ماضی مانا جاتا۔

#### ترجمه:

وَقَالَ اللهُ :اوركهاالله نے
الْهَيْنِ اثْنَايْنِ :دوالله
اللهُ وَّاحِلُ :واحدالله به
فَارُهَبُونِ : پُرخوف کرومیرا
فِی السَّلوٰتِ : آسانوں میں به
وَلَهُ :اوراً سی کے لیے به
وَاصِبًا :لازی ہوتے ہوئے
مِنْ نِنْعُبَةٍ :کوئی جی نخت شُمَّدُ اِذَا : پُرجب جی
الطَّرُّ : خَتی
الطَّرُ : خَتی
کُشَفُ الطُّرِ : وہ ہٹا تا ہے خی کو
اَذَا فَوِیْقُ : تب بی ایک فریق
اِذَا فَوِیْقُ : تب بی ایک فریق

اِئْمَا هُوَ : بَحْمُهِيں سوائے اس کے کہ وہ فیا اُئْمَا هُوَ : بَحْمُهِیں سوائے اس کے کہ وہ فیا قیائی : بیں صرف مجھ ہے ہی و آلؤ مُن : اور اُسی کا ہے وہ جو و اُلْاَرْضِ : اور زمین میں ہے اللّٰدِینُ : مکمل نظام حیات اللّٰدِینُ : مکمل نظام حیات اللّٰدِینُ : توکیا اللّٰہ کے علاوہ (کسی ) سے وَمَا بِکُمْ : اور جوتمہارے لیے ہے وَمَا بِکُمْ : اور جوتمہارے لیے ہے

لَا تَتَّخِذُ وَا :تم لوگ مت بناوَ

فَینَ الله : تو (وه) الله (کے پاس) سے ہے مَسَّکُمُ : جھوتی ہے تہمیں فَاکَنْهِ : تواس کی طرف ہی

> ثُمَّدً إِذَا: پُهرجب بھی عَنْکُمُد: تم لوگوں سے

مِّنْکُمُ :تم میں سے





یُشُرِکُوْنَ: شَریک شمراتے ہیں

عِمَا اَتَیْنَهُمُ : اس کی جوہم نے دیاان کو
فَسَوْفَ : پُرعنقریب
وَیَخِعَلُوْنَ : اوروہ بناتے ہیں
لایغلَمُوْنَ : وہ لوگ علم نہیں رکھتے
دَرَ قُلْهُمُ : ہم نے روزی دی ان کو
لَدُسُمُلُنَّ : ہم لوگوں سے لاز ما پوچھا جائے گا
گنُتُمُ مُ تَفْتَرُوْنَ : ہم لوگ

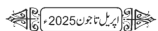
بِرَیِّهِمُ : اپنرب کے ساتھ
لِیکُفُرُوُ ا : نیخباً وہ ناشکری کرتے ہیں
فَتَمَتَّعُوْ ا : توجم لوگ فائدہ اٹھالو
تَعْلَمُوْنَ : تَم لوگ جان لوگ
لِیہا : اس کے لیے جس کا
نَصِیْبًا قِمِیًا : ایک حصداس میں سے جو
تالله : اللّٰدی قسم

عَمَّاً: اس كے بارے میں جو

نوٹ: آیت ۵۱ میں'' کریٹ کہوئی'' کے حقیقی مفہوم تک رسائی حاصل کرنے کے لیے ذہن میں کچھ باتیں واضح ہونا ضروری ہیں۔ مادہ'' علم'' سے مختلف اساء وا فعال قرآن مجید میں بکثر ت استعال ہوئے ہیں اور بیزیا دہ تر لغوی مفہوم کے بجائے اصطلاحی مفہوم میں استعال ہوئے ہیں۔ قرآن کی اصطلاح میں''علم'' ایسی معلومات کو کہتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے وحی کے ذریعہ سے اپنے انبیاء ورسل پیلئے کو دی ہوں۔ جیسے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿ وَلَـ بُنِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى کَا ارشاد ہے: ﴿ وَلَـ بُنِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى کَا اللّٰہِ اللّٰهِ عَلَى کی ان لوگوں النّہ نعت کی اور اگرآ ہے نے ہیروی کی ان لوگوں کی خواہشات کی اس کے بعد کہ جو آ ہے کے باس آیا علم میں سے ۔'' اس کا مطلب یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے کی خواہشات کی اس کے بعد کہ جو آ ہے کے باس آیا علم میں سے ۔'' اس کا مطلب یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے انبیاء ورسل پیلئے کو جو بچھ بتایا ہے اور بتانا ہے اس میں سے بچھ آیا ہے' باقی ابھی آنا ہے۔

ای طرح سے قرآن میں جہال کہیں علم کی فی آئی ہے بالعموم وہاں مطلب یہ ہے کہ کوئی ایسی بات جس کی کوئی سندسابقہ انبیاء ورسل ﷺ کی تعلیمات میں اور رسول الله صلی الله صلی آئی تعلیمات یعنی قرآن وحدیث میں موجود نہ ہو۔ جیسے فرمایا: ﴿ وَ لَا تَقْفُ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴿ ﴾ (بنی اسرائیل: ٣١)'' اور تو پیچھے مت پڑاس کے تیر سے لیے جس کا کوئی علم نہیں ہے۔' ﴿ وَ إِنْ جَاهَلُكَ عَلَى آنُ تُشْرِكَ بِنِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴿ فَلَا تُطِعُهُمَا ﴾ لیے جس کا کوئی علم نہ ہونے والدین تجھ سے جہاد کریں اس پر کہ تُوشر یک گھرائے میرے لیے نہیں ہے تیرے لیے جس کا کوئی علم نہ ہونے کا مطلب ہے تیرے لیے جس کا کوئی علم نہ ہونے کا مطلب ہے قرآن وحدیث میں سند نہ ہونا۔

واضح رہے کہ قرآن مجید میں بعض مقامات پر بیلفظ اصطلاحی کے بجائے لغوی مفہوم میں بھی آیا ہے۔ جیسے قارون کا قول نقل کرتے ہوئے فرمایا: ﴿إِنَّهُمَّا أُوْتِیْتُهُ عَلی عِلْمِدِ عِنْدِیْ طُ ﴾ (القصص: ۷۸)'' کچھنہیں سوائے اس کے کہ مجھے ملا ہے بیدا یک علم کی بنیا د پر جو میرے پاس ہے۔' بیبال علم کا مطلب ہے تجربہ اور مہارت یعنی ہنر مندی کو کی اگر آیت کے سیاق و سباق کو نظر میں رکھے تو وہ آسانی سے تمیز کرسکتا ہے کہ کہاں بیلفظ لغوی مفہوم میں آیا ہے۔







اس لحاظ سے آیت ۵۲ کا حقیقی مفہوم ہیہ ہے کہ انسان شکرانے' نذرو نیاز اور چڑھاوے میں غیراللہ کے لیے جو حصہ مقرر کرلیتا ہے'ان ہستیوں کے وجود اور صفات کی اس کے پاس قر آن وحدیث میں کو کی سنرنہیں ہے۔

### آیات ۵۷ تا ۲۲

﴿ وَيَجْعَلُونَ بِنْهِ الْبَنْتِ سُجْنَهُ ﴿ وَلَهُمْ مَّا يَشْتَهُونَ ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ اَحَلُهُمْ بِالْأَنْفَى ظَلَّ وَجُهُهُمُ مُسُودًا وَهُو كَظِيْمٌ ﴿ وَيَهُمْ مَا الْقَوْمِ مِن سُوَّءَ مَا بُشِّرَ بِهِ الْمُسْكُهُ عَلَى هُوْنٍ وَجُهُهُ مُسُودًا وَهُو كَظِيْمٌ ﴿ وَهُو يَتَوَالَى مِنَ الْقَوْمِ مِن سُوَّءَ مَا بُشِرَ بِهِ الْمُسَكُهُ عَلَى هُوْنٍ الْمُ السَّوْءَ الْمُ يَلُومِنُونَ بِالْاحِرَةِ مَقَلُ السَّوْءَ وَلَمُ يَكُمُونَ ﴿ لِللَّهِ لِللَّهِ اللَّهُ النَّاسَ بِظُلْمِهِمْ مَّا تَرَكَ وَيَلْهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَى وَهُو الْعَزِيْرُ الْحَكِيمُ ﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ اللَّهُ النَّاسَ بِظُلْمِهِمْ مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَابَةٍ وَلَكِن يُتُوجِّرُونَ سَاعَةً عَلَيْهَا مِنْ دَابَّةٍ وَلَكِن يُتُوجِّرُونَ سَاعَةً عَلَيْهَا مِنْ دَابَةٍ وَلَكِن يَتُوجُونُ وَتَعِفُ الْسِنَعُهُمُ الْكَذِبَ انَّ لَهُمُ وَلَا يَسْتَقُومُ وَنَ وَتَعِفُ الْسِنَعُهُمُ الْكَذِبَ انَّ لَهُمُ الْكُونِ وَتَعِفُ الْسِنَعُهُمُ الْكَذِبَ انَّ لَهُمُ الْكُونِ وَتَعِفُ الْسِنَعُهُمُ الْكَذِبَ انَّ لَهُمُ الْكُونَ ﴿ وَهُو الْتَارِ وَا نَهُمُ الْمُونَ ﴾ وَهُو الْتَارُ وَا نَهُمُ مُونَ ﴿ وَالْمُونَ ﴾ وَالْمُ النَّارُ وَا نَهُمُ مُونَ ﴾ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ ﴾ وَاللَّهُ النَّالُ وَا لَهُمُ اللَّهُ الْمُؤْلُ وَلَا اللَّهُ مُلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَمُؤْلُونَ ﴾ وَتَعِفُ الْسِنَعُهُمُ الْكَذِبَ النَّارُ وَا نَهُمُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُ السَّوْمُ اللَّهُ الْمُؤْلُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ ﴾ واللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُؤْلِقُونَ اللَّهُ الْمُؤْلِقُونَ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُونَ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُونَ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلُونَ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُونَ الْمُؤْلُونُ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ اللْمُؤْلُونَ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ اللَّالُونَ اللَّهُ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُولُ اللَّهُ الْمُو

#### دسس

کس یَکُسُّ (ن) کہ شًا: کس چیز کوکس چیز کے بنچے چھپادینا کس چیز میں ٹھونس دینا نے برمطالعہ آیت ۵۹۔ " ۔ ۔ ، ، ،

### ترجمه:

یله: الله کے لیے

سُلُخْدَهٔ: پاکیزگاس کی ہے

مَّا یَشْتَهُوْنَ : وہ ہے جووہ چاہتے ہیں

ہُشِّرَ: خُوشِخری دی جاتی ہے

بِالْاکُونُشْی : مؤنث (یعنی بیٹی) کی

وَجُهُهُ : اس کا چبرہ

وَجُهُهُ : اس کا چبرہ

یتوازی : وہ چیپتا ہے

مِن سُوّ ہِ مَا : اس کی برائی (کے سبب) سے

ایمُنسِکُهٔ : چاہوہ تھام لے اس کو

اکریکُسُکُهٔ : یا وہ دھنسا دے اس کو

اکر سَاّ ہَ : خبر دار کتنا براہے

اللّٰ اِینَیٰ : ان کے لیے جو

لِلّٰٰ اِینْ : ان کے لیے جو

وَيَخِعَلُوْنَ : اوروه لوگ بناتے ہیں الْہَذٰتِ : بیٹیاں وَلَهُمُ : اوران کے لیے وَافَا : اورجب بھی وَافَا : اورجب بھی اَحَدُهُمُ ذَان کے کی ایک کو طَلَّ : تو ہوجا تا ہے مُسُودًا : سیاه مُسُودًا : سیاه مُسُودًا : سیاه مِنَ الْقَوْمِ : لوگوں سے کَظِیْمٌ : نم زدہ ہے مِنَ الْقَوْمِ : لوگوں سے بیشتر بِیم : اس کوخوشجری دی گئی جس کی علی هُونِ : رسوائی کے باوجود فی النُّرَابِ : مِنْ میں فی النُّرَابِ : مِنْ میں مَا یَخُکُرُونَ : وہ جو میاوگ فیصلہ کرتے ہیں مَا یَخُکُرُونَ : وہ جو میاوگ فیصلہ کرتے ہیں مَا یَخُکُرُونَ : وہ جو میاوگ فیصلہ کرتے ہیں مَا یَخْکُرُونَ : وہ جو میاوگ فیصلہ کرتے ہیں





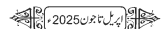


بِالْأَخِرَةِ: آخرت ير لَا يُؤْمِنُونَ : ايمان بيس لاتے مَقَلُ السَّوْءِ: برائی کی مثال ہے وَيِدُهِ: اور الله كے ليے الْهَدَّلُ الْرَّعْلِي : بلندر ين مثال ہے وَهُوَ :اوروبي الْحَيِّكِيْمُ : حَكَمت والاب الْعَزِيْزُ : بالادست ہے وَلَوْ يُوَّاخِذُ : اورا كر پكڑے اللهُ: الله التَّاسَ : لوگوں كو بِظُلْمِهِمْ :انظم كسبب عَلَيْهَا :اس (زمين) ير مَّا تَرَكَ : تووه نه چھوڑے وَّالْكِنْ: اورليكن مِنْ دَآبَّةِ : كُونَى بَهِي جِلْخِ والا إِلَّى أَجَلِ مُّسَهَّى: الكِمعيِّن مِرَّت تَك يُّؤَيِّهُمُّهُ : وهمهلت ديتا ہان كو أجَلُهُمْ :ان كاونت فَإِذَا جَآءَ: كِفرجب آجائ متباعَةً :ايك گھڙي (لمحه ) بھر كَرِيسُتَا خِرُونَ : تووه لوك يتحضِّهين مول كَ وَّلا يَسْتَقُيمُونَ : اورنه بى آگے ہول گے وَ يَجْعَلُونَ : اوروہ بناتے ہیں مًا :وهجس كو لله : الله كے ليے يَكُرُ هُوۡنَ : بيلوگ (خود) ناپسند كرتے ہیں وَ تَصِفُ :اوربیان کرتی ہیں الْكَنِيبَ: جَعُوتُ ألْسنَتُهُمُ :ان كى زبانين الْحُسْنِي: بهترين آنَّ لَهُمُ : كمان كے ليے ب لَاجَرَهَ : كُونَى شُكُنْهِين أَنَّ لَهُمُ : كمان كے ليے النَّارَ:آگے وَآ يَّهُمُّهُ : اور بيركه و هلوگ

مُّفُّرَ طُوِّیَ : زیادہ کیے جانے والے ہیں نوٹ: تفسیر''روح البیان'' میں ہے کہ مسلمان کو چاہیے کہ لڑکی پیدا ہو۔

نوٹ: تفییر''روح البیان' میں ہے کہ مسلمان کو چاہیے کہاڑی پیدا ہونے پراڑ کے سے زیادہ نوشی کا ظہار کر ہے تا کہ اہل جاہلیت کے فعل پررد ہوجائے۔ایک حدیث میں ہے کہ وہ عورت مبارک ہوتی ہے جس کے پہلے پیٹ سے لڑی پیدا ہو۔ سورۃ الشوریٰ کی آیت ۴۹ میں بیٹوں سے پہلے بیٹیوں کا ذکر کرنے سے اس کی طرف اشارہ پایا جاتا ہے کہ پہلے لڑی پیدا ہونا افضل ہے۔ (معارف القرآن) ﴿ ﴿ ﴾ ﴿

اپنے ذاتی اوقات میں سے کم از کم نصف گھنٹہ نکال کر ''بیان القرآن' کے ترجمہ وترجمانی کا ضرورمطالعہ کریں' آپ یقیناً مستفید ہوں گے۔(ان شاءاللہ!)







# جدیداخلاقی بحران کیفکری بنیا دیں

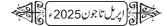
### ڈ اکٹر رشیدارشد

### تعارف

جب آ دی کسی مرض میں مبتلا ہوجائے تو معالج سب سے پہلے عیاں علامت کا معائنہ کر کے لاحق مرض کی جب آ دی کسی مرض میں مبتلا ہوجائے تو معالج سب سے پہلے عیاں علامت کا معائنہ کر کے لاحق مرض کے برہیز یا بدایات تجویز کی صورت میں فراہم کی جاتی ہیں۔ فر د کی طرح ایک معاشرہ بھی کئی طرح کے امراض میں مبتلا ہوسکتا ہو ہوسکتا ہوسکتا ہوسکتا ہو ہوسکتا ہو ہوسکتا ہو ہوسکتا ہوسکتا ہو ہوسکتا ہو ہوسکتا ہو ہوسکتا ہو ہوسکتا ہوسکتا ہوسکتا ہو ہوسکتا ہوسکتا ہو ہوسکتا ہوسک

### چندتمهیدی باتیں

معاصر جدید دنیا میں گونا گوں مسائل نظر آتے ہیں اور اسے طرح طرح کے امراض لاحق ہیں۔ ان میں سب سے مہلک مرض اخلاقی بحران ہے۔ زیرِنظر تحریر میں بالخصوص جدید اخلاقی بحران کی فکری بنیا دوں کوسا منے لانے کی کوشش کی جائے گی۔ جواثر ات علامات کی صورت میں نظر آ رہے ہیں' ان کی نہ صرف فکری بنیا دوں تک رسائی ضروری ہے بلکہ اس تاریخی سیاق وسباق کوسا منے لانا بھی اہم ہے جس میں ان افکار نے جنم لیا اور وقت کے





ساتھ ساتھ اپنی نشوہ نما کرتے رہے۔ اقبال اجمیری کے شعر میں خوب صورتی سے اس امرکو بیان کیا گیا ہے: ۔۔

وقت کرتا ہے پرورش برسوں
حادثہ ایک دم نہیں ہوتا

جدیدا فکارنے جہاں ماضی کی روایات' نظریات' رسومات اورا قدار کواپنے انداز سے منے کیا' وہیں ادیان بھی ان کی بلغار سے پنج نہ سکے۔ایمانیات کے بعد دین کوسب سے بڑا چیلنجا خلاقیات کے شعبے میں در پیش ہے۔ جدید مغرب نے نفسِ انسانی کی تمام سطحوں سے خدا کی بے دخلی کا جومنظم منصوبہ بنایا تھااس میں ذہن کوایمان سے نامانوس کر دینا' اخلاق کوار تقائی عمل کا نتیجہ قرار دے کر طبیعت کے اخلاقی جو ہر کوغیر مذہبی بنا دینا اور ان دونوں کے نتیجے میں یورے انسانی نصب العین کو ہدل کر رکھ دینا تھا۔ یہ اس منصوبے کے خاص الخاص مقاصد ستھے۔

یہ بات بجاہے کہ جدیدا فکار نے اپنے منفی اثرات سے سابقہ روایت کی اعلیٰ اقدار کی شکست وریخت میں میں میں بریاں

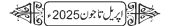
ا ہم کر دارا داکیا' تا ہم اپنے جھے کی کوتا ہی سے صرف ِ نظر بھی خوش آئندنہیں ۔ بقول سلیم احمد: ۔

میں وہ سفاک آئکھیں ڈھونڈتا ہوں جو خود کو دیکھنے کی تاب لائیں

تحت برلتی رہی 'لیکن تبدیلی کی اس رو کی باگ دین کے ہاتھ سے چھوٹ گئی۔ انسانی اجتماعیت کے نئے نئے ادارے بنتے رہے اوران میں وسعت اور پیچید گی بھی پیدا ہوتی رہی 'گر مذہبی ذہن اور کر داراس سارے مل سے التعلق رہا۔ اسے بیا حساس ہی نہ ہوسکا کہ خاص طور پر اخلاق اگر اجتماعیت کی فعال اساس نہ بنیں تو پی خض شاعرانہ تصورات بن کررہ جاتے ہیں 'جن کی آ دی کوئی الواقع کوئی ضرورت نہیں رہتی۔ نئے ساجی اور اجتماعی رشتوں نے اپنے جواز اور بقا کے لیے ایک ایسا اخلاقی دروبست ترتیب دیا جس کے نتیجہ خیز طور پر عمل میں آنے کے بعد بیسوال رفتہ رفتہ زیادہ سکین اختیار کرتا چلاگیا کہ''آ دمی کو اپنی اخلاقی رہنمائی کے لیے آخر مذہب کی ضرورت ہی کیا ہے؟'' جد یدمغرب نے اخلاق میں ایک تنظیمی مضبوطی اور قانونی بھیلا و پیدا کر کے بید کھانے کی کاوش کی کہ اخلاق کے فطری اور آفاقی اصلات کے نظری اور آفاقی اصلاتی کے سابق وسباق سے نہ صرف یہ کہ آزاد ہیں' بلکہ بیہ آزاد کی ہی آفاقی اخلاقی

ذ ہن اور اخلاق کی حرکت کوروک دیتا ہے جس کے نتیجے میں نئے اصول اور ان کے تازہ اطلاقات کی پیدائش کا راستہ بند ہوجا تا ہے۔اوپر سے اہلِ مذہب نے مکمل طور پرغیر مؤثر ہوجانے کے بعد انسان اور دنیا پر اپنا تصرف

حكمت قرآن والله





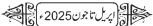
اقدار کے قیام کا سبب اور ان کے تغیر آ شانسلسل کی ضامن ہے۔ مذہب اینے structural تحکم کی وجہ سے

بحال کرنے کے لیے جوعلمی اوراخلاقی کوششیں کیں وہ اتنی فرومایہ بلکہ غیرانسانی تھیں کہ انہیں دیکھ کروہ لوگ بھی مغربی تصوّرات عِلم واخلاق سے متاثر ہونے پرمجبور ہو گئے جن کامغربی تہذیب سے تعلق نہ تھا۔ موجودہ زمانے میں معربی تصورت ِ حال غالباً اپنی فتیج ترین شکل میں سامنے آپھی ہے۔ اب کسی رائخ العقیدہ مخلص مسلمان کے لیے بھی یہ کہنا ممکن نہیں رہا کہ اہلِ اسلام اپنے ہی مسلّمہ اخلاقی معیارات پرمغرب کی برابری کر سکتے ہیں۔ بیاس بحران کا انتہائی درجہ ہے کہ دین سے شجیدہ اور مخلصانہ وابستگی رکھنے والے خدا ترس لوگ ایک ذہنی اور اخلاقی کم تری کے احساس میں مبتل ہو بچکے ہیں' اور اس سے نکلنے کی کوئی سبیل نہیں یاتے۔

ہمیں سب سے پہلے بید کھنا چاہیے کہ مغرب کے اس دعوے کی کیا حقیقت ہے کہ اس نے مذہب سے آزاد ہوکرا خلاقی آ درش حاصل کر دکھا یا ہے۔ مغرب کیا واقعی دُنیا کے لیے ایک اخلاقی نمونہ ہے؟ کیا اخلاق کے فطری آئیڈ بلز مغرب نے حاصل کر لیے ہیں؟ ہمارا جواب ہے کہ نہیں! مغرب نے یقیناً ایک محکم ترین اجتاعی آرڈر بنے میں کا میابی حاصل کی ہے لیکن اس آرڈر کی اساس اخلاق نہیں بلکہ طاقت ہے۔ طاقت کے ڈھانچ کمزور پڑ جا کیں تو مغرب وہ تہذیبی اوراخلاقی سکت نہیں رکھتا کہ اپنے اس نظام کو برقر اررکھ سکے جس میں مثال کے طور پر جا کیس تو مغرب وہ تہذیبی اوراخلاقی سکت نہیں کی جاتی 'قانون پسندی کا دور دورہ ہے۔ مغربی تہذیب ایک لوگ بچے ہولتے ہیں' خوراک میں ملاوٹ نہیں کی جاتی' قانون پسندی کا دور دورہ ہے۔ مغربی تہذیب ایک آرگنا کریشن یا کار پوریشن کی طرح ہے جس کے ہرکارکن کو یہ بات اچھی طرح سمجھا دی گئی ہے کہ اگر تم نے طے شدہ ضابطوں اور مقاصد کی پابندی نہ کی تو اس میں تمہارا ہی نقصان ہوگا۔ زندگی میں جتنی رقین اس







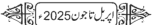
آ رگنا ئزیشن کی وجہ سے پیدا ہوئی ہے وہ سراب بن جائے گی ۔اس طرح کی افادیتی تنظیم' مفاداتی قانون پیندی اور تاجرانہ دیانت داری ہے' مبنی براخلاق تہذیب نہیں پیدا ہوتی ۔ تہذیب کچھاور شے ہے جبکہ اجتاعی اداروں کی working chain کچھاور۔ بالکل غیر مذہبی زاویے ہے بھی اگرمغربِ جدید کا تہذیبی اورنفسیاتی تجزید کیا جاسکے تو یه بات زیاده دیرتک پوشیده نهیں رہے گی که مغرب کی نام نهادا خلاقی برتری کے تمام مظاہر فطری اورا خلاقی نهیں بلکہ مشینی اور افادی ہیں۔اخلاق کے موضوع کو مذہبی فکر نے سادہ تو رکھالیکن اسے محدود بھی کر دیا۔ اسی طرح مغرب نے اخلاق میں ذہنی اورنفساتی پیچید گیاں پیدا کر کے اسے واقعے سے زیادہ تہذیبی اورارتقائی بنادیا۔ آج ہمیں اپنے تصوّرِ اخلاق کے ایسے فہم اور بیان کی ضرورت ہےجس میں انسان کے اخلاقی وجود ہونے کی مستقل بنیادیں اور دائمی غایات بھی آ جائیں اور اس کے ساتھ ان تفصیلات کا بھی قدرے احاطہ ہوجائے' جوز مانے کی تبدیلی ہے اور وقت کے تقاضوں کے تحت انسان کی اخلاقی تشکیل کے مسلسل عمل میں ایک مؤثر کردار رکھتی ہیں۔ یہ جاننا ضروری ہے کہ فطری سے ہماری اورمغرب کی مراد کیا ہے! مغرب اگر اخلاق کو فطری مانے گا تو اس کے یہاں اس کا مطلب میہ ہوگا کہ اخلاق طبیعی' نفسیاتی اور ارتقائی ہوتے ہیں' جبکہ ہمارے یہاں فطری کامفہوم اس سے بالکل مختلف ہے۔انسان مخلوق ہے اوراس کی تخلیق کا مادہ اور مقصود اپنے خالق کی بندگی ہے۔اس اصلِ بندگی کی قبولیت اور پوری کی پوری استعداد انسان کودے کر پیدا کیا گیا ہے۔اس قبولیت اور استعداد کوفطرت کہتے ہیں اور فطری سےمراد وہ امر ہوتا ہے جو ہماری وجودی ساخت اور بندگی کے نقاضے کےمطابق ہو۔ جب ہم اخلاق کوفطری کہتے ہیں تو ہماری مراد اس کے سوانہیں ہوتی کہ یہ بندگی کے فضائل ہیں جنہیں انسانیت کے بنیا دی مادے کی حیثیت حاصل ہے۔

تصوّرِاخلاق کا براہِ راست تعلق اس سوال ہے ہے کہ:انسان کیا ہے؟ انسان ایک ساجی وجود ہے انسان ا یک عقلی وجود ہے یامحض طبعی وجود ہےجس میں شعوراورا جتماعیت وغیرہ اتفاقی طور پر درآ ئے ہیں؟ ہمارا موقف سے ہے کہ انسان بندگی کی اصل پر قائم ایک ساجی وجود ہے کیتنی انسان انفرادیت اور اجتماعیت دونوں سطحوں پر ان شرطوں سے خالی نہیں ہوسکتا کہ وہ اللہ کا بندہ ہے اور اس حیثیت میں ایک اس کی تنہائی ہے' اور ایک معاشرت \_ اخلاق ان تینوں زاویوں سے انسانی شخصیت کی تشکیل کے اساب اور نتائج ہیں۔اساب کی حیثیت سے یہ فطری' تہذیبی اور قانو نی ہیں جبکہ نتائج کے اعتبار سے بیوہ فضائل ہیں جود نیا کوبھی اچھا بناتے ہیں اور آخرت میں بھی فلاح کا ضامن بنتے ہیں۔اس تصورِ انسان کی روشنی میں بیتوممکن ہے کہ بعض مظاہر اخلاق کسی تہذیبی پیش رفت سے پیدا ہوجا ئیں'لیکن بیمال ہے کہاخلاق کا پورانظام یعنی تعلق باللہ'ا پنےنفس کےساتھ تعلق اور دوسر بےلوگوں یا چیزوں کے ساتھ تعلق کسی تہذیب کے نتیج میں پیدا ہو۔انسان کے معاشرتی اخلاق بھی بندگی کی اصل پرتشکیل یاتے ہیں۔ تعلق باللّٰہ سے تربیت یانے والا اخلاقی وجود ہی ساجی ہونے کے ہرطرح کے تقاضے پورے کرتا ہے۔ وہ تقاضے مذہبی بھی ہو سکتے ہیں اورغیر مذہبی بھی' یعنی تہذیبی وعرفی وغیرہ بھی مسلم تصوّرِ اخلاق میں انسانوں کے باہمی تعلق کو

45







خیر کے ماحول میں پروان چڑھانے والی تمام قوتیں وہی ہوتی ہیں جوتعلق مع الحق سے حاصل ہوتی ہیں اوراسی حوالے سے اخلاقی اصالت 'سنداوراہمیت اخذ کرتی ہیں ۔ تعلق باللہ کے آ داب سے بے بہرہ ہو کرانسانی تعلقات کا نظام اخلاقی بیمانے پرنہیں چلا یا جاسکتا' چاہے اس نظام میں کتنی ہی خوش حالی 'سلامتی اور کا میابی نظر آئے ۔ بیدا یک آ فاقی مسلّمہ ہے کہ اخلاق 'دوسر ہے کوخوش رکھنے کے لیے ہوتا ہے ۔ مسلم تناظر میں بیر' دوسرا' ' بلی ظِ اصل اللہ ہے اور عارضی طور پر تعلق کے دائر سے میں آنے والی سب چیزیں ۔ مغربی تصورِ اخلاق سے ہمار ااصل اختلاف یہی ہے اور عارضی طور پر تعلق کے دائر سے میں آنے والی سب چیزیں ۔ مغربی تصورِ اخلاق سے ہمار ااصل اختلاف یہی ہے اور کہا فتلاق کی اساس بننے والا' دوسرا'' کون ہے ۔ ان کے یہاں بیر' دوسرا'' اوّل تو مستقل اور متعین نہیں ہے اور اگر اہلِ مغرب کو بتانا ہی پڑتے تو وہ بھی انسان کا نام لیں گئیسی ریاست کا اور بھی معاشر ہے کا 'جبکہ ہمار سے بہاں اس سوال کا ایک ہی جواب ہے۔

### جدیدتصوّرات پراستوارد نیائے جدید کا تارو پود

اس میں کوئی شبہیں کہ مغرب اپنی تہذیبی برتری کو دنیا سے منوانا چاہتا ہے اور اس کے لیے وہ کوئی بھی حربہ استعال کرسکتا ہے۔ مسلمانوں کے علمی واخلاقی زوال کے تقریباً تمام مظاہر مغرب ہی کی سوچی تخلیقات ہیں جن کومسلمان اپنے دینی شعور اور مزاج میں بگاڑ آ جانے کی وجہ سے پہلے تو سمجھ نہ سکے اور جب مغرب کا پیتخریبی کردار سمجھ میں آگیا تو اس کے ازالے کی کوئی مؤثر قوت مسلمانوں کے پاس نہیں تھی۔ چونکہ ہم اخلاقیات کے مخصوص پہلو سے جدیدا فکار کے مصرا اثرات کو سمجھنے کی کوشش کررہے ہیں' اس لیے آئندہ صفحات میں ہم دنیائے جدید کی نقشہ گری کرنے والے ان جدید تصور ات کا جائزہ پیش کریں گے جنہوں نے اخلاقیات کے شعبے میں در اندازی کرتے ہوئے اخلاقی بحران کو اس نبج تک پہنچادیا ہے۔

### سيكولرازم

سیولرازم کے نقاداس کے فکر اور اخلاقی انحطاط میں پائے جانے والے ربط کی نشان دہی کرتے ہیں۔
۱۹۴۸ء میں ایک امریکی مضمون نگارر چرڈ ویور نے لکھا'کہ اس میں کوئی دورائے نہیں کہ جدید آ دمی اخلاقی سطح پر خط کا شکار ہے۔ ویور کے نزدیک اس کا سبب ماورائی وجود کی حقانیت اور بذات خود کی اورصدافت کا انکار ہے۔ جدید فکر میں انسان کو ہر معیار بہ شمول اخلاقی معیار طے کرنے کے اختیارات کی دستیابی کے ساتھ ہمہ گیرا خلاقی اقدار کا خاتمہ ہونا نثر وع ہواجس کے نتیجے میں معاشرت میں موضوعیت' نرگسیت اور انانیت جیسے مہلک انسانی رویوں نے جنم لیا۔ فردکو آزاد نود مختار متصور کر کے انانیت پیندی کے فلفے نے جدیدا خلاقیات میں اپنے لیے جگہ بنائی۔ اخلاقیات میں انانیت پیندی ایک ایسافلفہ ہے جوانفرادی مفادات کو اجتماعی مفاد پر ترجیح و ہے ہوئے فرد کو خود خرضانہ انداز میں محض اپنی مجلائی' افادے اور مسرت کے کا موں کو سرانجام دینے کی تلقین کرتا ہے۔ اس نظر یہ کے تحت فرد کے لیے اولین اخلاقی فریضہ ذاتی خواہشات کی پیمری کی بہتری کی راہ میں حائل معاشرے کی اقدار (مثال کے طور پر فلاح عامہ عدل وانصاف اور مجموعی معاشرت ) کی بہتری کی راہ میں حائل معاشرے کی اقدار (مثال کے طور پر فلاح عامہ عدل وانصاف اور مجموعی معاشرت) کی بہتری کی راہ میں حائل





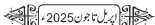


ایک بہت بڑی رکاوٹ کے طور پر سامنے آتا ہے۔ فرد کی مرکزیت پر پُرزور تاکید کی وجہ سے بیا خلاقی فلسفہ تمام روایتی نظریات سے کٹ جاتا ہے۔ اس نظریے نے فرد کی فطرت کی خود غرضانہ جہت کو تقویت پہنچائی اور اخلاقیات کے تمام شائستہ اصولوں کوتہس نہس کرتے ہوئے معاشرے میں بگاڑ پیدا کیا۔

ا پنی کتاب After Virtue میں میک اٹائر نے بیہ مقدمہ پیش کیا ہے کہ پورپ اخلاقی سطح پر تباہ و ہرباد ہو کرنظری او عملی دونوں حوالوں سے اخلاقیات ہے محروم ہو چکا ہے۔مغربی ثقافت میں اخلاقیات کے ساتھ ہونے والے تھلواڑ کے نتیج میں اب وہاں کوئی مربوط اخلاقی نظام وضع نہیں کیا جاسکتا۔جدید اور مابعد جدید پیرائے میں دیکھا جائے تومغربی معاشرہ ایک ایسے دور سے گزرر ہاہے جہاں ہمہ گیرصدافت ٔ اخلاقی اصول اور نقدیس نامی کسی شے کا وجود تک باقی نہیں ہے۔ ہمہ گیریت اور ماورائیت کے انکار کے ساتھ افراد کے رویوں میں پیدا ہونے والےغیرانسانی اوصاف نے سرز مین مغرب کو بحیثیت مجموعی اخلاق باخته بنا کرر کھودیا ہے۔خدا کے انکار سے پیدا ہونے والےخلا کوانسان دوتی یاانسان مرکزیت کے فلسفہ سے پُرکیا گیا۔ دیکھا جائے تو خدا سے انکاری ساج کے لیے انسان دوئتی ہی واحد متبادل نہیں ہے بلکہ ایک راہ Nihilism کی جانب بھی جاتی ہے۔ وجودی Nihilism کی رُوسے انسانی زندگی معنویت سے خالی ہے ' جبکہ اخلاقی Nihilism کی رُوسے ہمہ گیراخلاقی ضا بطے کا کہیں وجودنہیں۔ میمحض انسانی معاشروں کی اختر اع ہے تا کہوہ اس بےمعنی دنیا میں گزراوقات کوممکن بنا سکیں۔ Nihilism اس بات کوسامنے لاتی ہے کہ زندگی سے متعلقہ وجودی نوعیت کے سوالات کا تبھی تشفی بخش جواب فراہم ہی نہیں کیا جاسکتا کیونکہ از لی اور ابدی سچائی کاسرے سے وجود ہی نہیں۔اس فکر کے ماننے والول کے نز دیک انسان دوستی کا فلسفہ بھی مذہبی اقدار سے اخذ کردہ التباس کے سوا کچھے نہیں۔اگر دیکھا جائے تو معاصر تہذیب مغرب کی درست نمائند گی سیکولرانسان دوستی کی بجائے Nihilism کررہی ہے جوکسی بھی اخلاقی ضالطے کوکسی بھی صورت تسلیم کرنے سے انکاری ہے۔ تاریخ فلفہ کے مطالعے سے بید باور ہوگا کہ Nihilism سائنس پرتی' متشدد اضافیت پیندی اور ہمہ گیرسچائیوں کے مابعد جدیدا نکار کا ایک منطقی نتیجہ ہے۔ • ۱۹۷ء کی دہائی میں امریکہ میں پھیلی سیریل کانگ میں ملوث مجر مان کے بیا نات س کرا ندارہ ہوتا ہے کہ کیسےاخلاقی اضافیت پیندی اور Nihilismایک دوسرے میں مرغم ہو چکے ہیں۔

### جد يدنصوّ رعقل

جدیدیت کا پہلانمائندہ فرانسیں فلسفی رہنے ڈیکارٹ کو سمجھا جاتا ہے جس نے قبل از جدید خدا مرکزیت کی حامل ہوضوعیت سے بدل دیا۔ حامل بادشاہت اور کلیسا کے اختیارات کوعلمیات کی بنیاد پر انسان مرکزیت کی حامل موضوعیت سے بدل دیا۔ مافوق الفطرت الوہی ذات کا تصور خارج از بحث ہو گیااورا ختیارات کی مرکزیت خود مختارانسانی عقل کے ہاں منتقل ہوگئی۔اگر چدرینے ڈیکارٹ خدا پر ایمان رکھتا تھا'تا ہم ہے کہنا بجاہوگا کہ اس کی فکرنے تشکیک پسندی' لاا دریت اور الحاد کے بچ ہوئے۔ڈیکارٹ کی علمیات سے عقلیت کوروایت' مذہبی اور الہامی کلام کے او پر غلبہ حاصل ہوا۔ ذہن



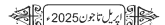




اورجہم کی دوئی سے مذہب کو مادی دنیا کے معاملات سے بے دخل کر دیا گیا۔ تا ہم اگر عہدِ وسطی کی فکری تاریخ کا بھی جائزہ لیں تو علمیات میں بندریج تبدیلی نے اُس دور سے اخلاقیات کواپنے طور پر متاثر کیا ہے۔ تھا مس اوقینا س نے دو مابعد الطبیعی حلقوں طبیعی فطرت (nature) اور grace کا ذکر کیا ہے۔ ان کے مطابق طبیعی فطرت کو ہم اپنے خواسِ خمسہ کی معلومات اور معقولات کو تصرف میں لا کرجان سکتے ہیں۔ البتہ اس طبیعی فطرت سے ماوراء ایک حقیقت ہے جسے صرف وح کی روشنی میں جانا جا سکتا ہے۔ یعنی grace کے زمرے میں الوہی قوانین کا اطلاق ہوتا ہے جب کہ طبیعی فطرت پر فطری قوانین کا اطلاق ہوتا ہے جب کہ طبیعی فطرت پر فطری قوانین کا اطلاق ہوتا ہے۔ اوقینا س کی قائم کر دہ اس دوئی نے بعد کی مغربی فکر میں ایک نیا تصوّر متعارف کر وایا۔ الوہی قوانین کے ماتحت طبیعی فطرت کو حسیات اور عقل سے جانا جا سکتا ہے۔ روز مرہ زندگی کے اخلاقی اعمال میں اوقینا س نے انسانی عقل کے فطرت کو حسیات اور عقل سے جانا جا سکتا ہے۔ روز مرہ زندگی کے اخلاقی اعمال میں اوقینا س نے انسانی عقل کے ممل دخل کو بنیا دی اہمیت دی ہے۔ وح کی رہنمائی کی حاجت روز مرہ معمول سے ہٹ کر روحانی سرگرمیوں کی انجام دہی میں پڑتی ہے۔

تحریک روشن خیالی کی فکر میں خود مختار انسانی عقل کا درجہ مذہبی احکامات اور وہی سے بلند قرار پایا۔انسانی عقل کو معیار بناتے ہوے ایمانیات اور مجزات وغیرہ کو غیر عقلی قرار دے کران کا انکار کردیا گیا۔ازمنہ وسطی میں وہی کی رہنمائی کے بغیر وہی کو مہمل قرار دیا گیا۔ جدید تصویر عقل کی رہنمائی کے بغیر وہی کو مہمل قرار دیا گیا۔ جدید تصویر عقل آلاتی عقل یعنی انقلاب اور فدیات کی تصویر عقل آلاتی عقل یعنی انقلاب اور فدیات کی مستعمل عقل کو فلسفیا نہ اصطلاح میں آلاتی عقل کہا جاتا ہے۔ جہاں بیتصویر عقل جدید سائنسی انقلاب اور فدیات کی ترقی کے لیے ممد و معاون ثابت ہوا وہیں اس نے تاریخ انسانیت کے گئی المناک حادثات کو بھی جنم دیا ہے۔ جہاں بیتصویر عقل جدید سے قطع تعلقی اور جدید سے کا بید مقد مدر ہا ہے کہ ماضی کی تو ہم پر ستانہ روایات سے آزاد کی' متر وکہ خیالات سے قطع تعلقی اور بربریت سے نجات جدید تصویر عقل یعنی آلاتی عقل کے تصرف کے منفی رُخ کو مابعد جدید مفکر اور فلفی فو کو اور بربریت سے نجات جدید تھاں انداز سے بیان کیا ہے۔ بحیثیت مجموعی انسانی رویوں اور اخلا قیات پر اس طر نے بہیر ماس نے اپنی تحاریر میں مفضل انداز سے بیان کیا ہے۔ بحیثیت مجموعی انسانی رویوں اور اخلا قیات پر اس طر نے دہنیت کے مہلک اثر ات پڑے ہیں۔ آلاتی عقل کی پیروی میں انسان جذبات اور احساسات سے عاری ہوتے وہا ہیا ہے۔ نہیت کے مہلک اثر ات پڑے ہیں۔ آلاتی عقل کی پیروی میں انسان جذبات اور احساسات سے عاری ہوتے وہائے۔ نے گردونواح اور فطرت سے قائم زندہ تعلق سے ہاتھ دھو بیٹھا۔

روایت میں عقل ایک جزوتھی لیکن جدید تصورِ عقل کے مطابق پیجسم' جذبات' احساسات' ساج اور تاریخی سیاق وسباق سے کٹ کراپنے آپ میں ایک خود مختار اور آزادگل بن چکی ہے۔ سرد اور بے مہر خواص کی حامل سے آلاتی عقل کسی لطیف انسانی قدر کو خاطر میں نہیں لاتی 'لیکن ساتھ ہی بہترین نتائج کی وجہ سے معاشیاتی اور سیاسیاتی انتظام وانصرام کے اداروں اور عوام الناس کی قبولیت بھی حاصل کرلیتی ہے۔ سیکولر انسان مرکزیت نظریے کے مطابق انسانی صلاحیتوں میں عقل کی مرکزی حیثیت ہونے کی وجہ سے اخلاقی فیصلوں میں اسے بنیا دی مقام ومرتبہ







حاصل ہے۔ تاہم' روایتی اور اسلای نظریات کے مطابق عقل کوم کزیت حاصل نہیں ہے۔ عقل وجو دِ ہاری تعالیٰ کی روشی کے بغیر ناقص ہے۔ دوسری طرف سیکولر طرز فکر پر بھنی اخلا قیات میں عقل پر تی کے تحت کیے جانے والے فیصلوں کی زیادہ قدر و منزلت ہے۔ امانو ئیل کا نٹ 'جیری بینتھم اور جان اسٹویرٹ مِل نے ایسے اخلا تی اصول وضع کیے جن سے کوئی معقول آ دی انکار نہ کر سکے۔ تاہم ان تمام نے اپنی اخلا قیات میں جو نتائ آ اخذ کیے وہ ایک دوسرے سے متصادم ہیں۔ بغور جائزہ لینے پر معلوم ہوگا کہ اخلا قیات کو عقلی معیارات کے تابع کرنے کی تمام کو شخوں میں بالا تر غیر عقلی مفروضوں کو بنیاد بنانا پڑتا ہے۔ اب بہت سے سیکولمقلر بین اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کو حض عقل کو اخلا قیات میں مفروضوں کو بنیاد بنانا پڑتا ہے۔ اب بہت سے سیکولمقلر بین اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کم حض عقل کو اخلا قیات میں مفروضوں کو بنیاد بنانا پڑتا ہے۔ اب بہت سے سیکولمقلر بین اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کم مقل سے نظر انداز کر دیا۔ تاہم نہ بہت اور جدید نفیات میں نہ جبکہ عقلیت پندوں نے انسانی جذبات کے پہلو کو سرے سے نظر انداز کر دیا۔ تاہم نہ بہت اور جدید نفیات میں ہو بانا جاتا ہے جو کسی بنانا جاتا ہے کہ انسانی خدبات کے تو جو دیا سے تعقلت ہے۔ حقیقت سے ہے کہ روثن خیالی کی بہت می اخلاقی اقدار بجات کی افدار کے تابع نہیں اور اس میں افر اس معاشر وں میں ان نہیں اور اور دیا بہت نہیں اور اس معاشر کو ان سے علیحدہ کرنے پر بہت زیادہ زور دیا جاتا رہا ہے۔ میک انٹائر کے مطابق اخلاقیات کو تعقلات پر قائم لبرل اقدار کے تابع کرنے کامٹن بری طرح باتا رہا ہے۔ میک انٹائر کے مطابق اخلا قیات کو تعقلات پر قائم لبرل اقدار کے تابع کرنے کامٹن بری طرح ہوا۔

جب کسی ما فوق الفطرت واحد بستی کوانسانی معاملات سے بے دخل کر کے انسان کے خود ساختہ اصول و جب کسی ما فوق الفطرت واحد بستی کوانسانی معاملات سے بے دخل کر کے انسان کے خود ساختہ اصول و ضوابط کور جنماتسلیم کرلیا گیا تو بیسوال پیدا ہوا کہ متفرق خطوں کے مختلف تاریخی سیاق وسباق اور جدا جدا مکانی و جہ زمانی و ابنتگیوں کے حامل لوگوں کے مختلف نظریات کی بنیاد پر بنائے جانے والے اصول و ضوابط میں فرق کی وجہ سے کیا کوئی ہمہ گیراصول بنایا جاسکتا ہے! اضافیت پسندوں کا ماننا ہے کہ سچائی نہ تو ہمہ گیر ہے اور نہ ہی مستقل بلکہ جغرافیائی' تاریخی اور ثقافتی حوالوں سے بلتی رہتی ہے۔ اخلا قیات میں اضافیت پیندی کی ترویج پر بہت سے اخلاقی فلاسفہ نے شدید مخالفت کی کیکن اس کے باوجود اس میں کشش کا ایک ایسا پہلوموجود ہے جس پرکوئی دورائے نہیں پائی جا تیں۔ وہ پہلوہ ہے: مختلف ثقافتی اور نظریاتی پس منظر کے لوگوں کے ساتھ احسن سلوک سے پیش آنے کی ترفیب سے بالحصوص استعاری غلبے کے بعد سے اس فکر کوتھ یت پینچی ہے کہ دنیا میں کسی مخصوص کلچرکو کسی دوسرے کلچر کر کسی جا تا ہے۔ پر برتری قائم کرنے کا کوئی اصولی یا اخلاقی جواز موجود نہیں۔ اضافیت پسندی کے مقدمہ کو بشری علوم کی روشنی میں درکھا جائے تو انواع واقسام کے خطوں میں رائج رسوم ورواج کی اہمیت کا افر اربھی اس کے حق میں جا تا ہے۔ البتہ دوسری طرف دیکھا جائے تو ان ہی خطوں میں رسوم ورواج کی اہمیت کا افر اربھی اس کے حق میں جا تا ہے۔ البتہ دوسری طرف دیکھا جائے تو ان ہی خطوں میں رسوم ورواج کے نام پر ایسے ایسے نیوتو انین بنائے گئے ہیں جو کھر کے غیر انسانی اور انسانیت کی تذکیل کے ذمرے میں آتے ہیں۔ اس تکتے پر اضافیت پسندی کے مقدے کے متدے کہ صور کے غیر انسانی اور انسانیت کی تذکیل کے ذمرے میں آتے ہیں۔ اس تکتے پر اضافیت پسندی کے مقدے





میں جھول پیدا ہوجا تا ہے۔ اگر اضافیت پیندی کو درست مانا جائے تو پھر دنیا بھر کی تمام مضحکہ خیز اور غیر انسانی رسومات کوبھی درست ماننا پڑے گا۔اضافیت پیندی کی وجہ سے اجتماعی سطح پر تو معاشر ہے میں موضوعیت در آئی ہی ہے' ساتھ ساتھ فر دکی انفرادی زندگی میں اس کے راستے موضوعیت اور نرگسیت بھی در آئی ہے جوانانیت پیندی کی طرف لے جاتی ہے۔

### سائنسز سے برآ مدتصوّرانسان

سیور فکر میں موجود''ترقی'' اور'' اخلاقی ترقی'' کے تصوّرات تضادات سے بھر ہے ہوئے ہیں۔جدید حیاتیاتی سائنس میں انسان کومض حیوان تصور کیا جاتا ہے جو کہ اپنی جبلی خواہشات کے تابع ہے اور ساتھ ہی انسان کے عقل کی رہنمائی میں تہذیب یافتہ ہونے کا تصور بھی پایا جاتا ہے۔ ان تمام تناقضات اور تضادات کے باوجود ''ترقی کے تصور'' کی عام مقبولیت سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ ترقی سے وابستہ'' ایمان'' غیر عقلی ہے۔ نظریہ ارتقا کے پیش کردہ تصورِ انسان اور اس پر استوار تصور ہائے حیات کود یکھا جائے تو انسان اپنی حیوانی جبلتوں کے ہاتھوں بیش کردہ تصورِ انسان اور اس پر استوار تصور ہائے جینیاتی نظام کے تحت مجبور اور بے بس جانور سے زیادہ کوئی شے نہیں رکھتا۔ اس نظر یے گی رُو سے انسانی فطرت نامی کوئی شے نہیں۔ انسانی زندگی کی تمام اخلاقی اقدار اور فوعت نواص وقت کے ساتھ ساتھ ساتھ سامے آنے والا موافقت اور مطابقت کا لائح عمل ہے جو نیچر ل سلیشن سے ممکن ہوا۔ جینیاتی نظام کے تحت انسانی اوصاف کے متعین اور طے شدہ ہونے کے تصور سے ایک خاص قسم کی جریت پیدا ہوتی ہے۔ ان نظریات سے مسکلۂ ارادہ و اختیار میں شدت پیدا ہوتی ہے۔ جب سب کچھ جینیاتی ساخت میں متعین ہوتی ہوتی ہو نیا افراقی نشو و نما اور وعظ و تصوحت کی تمام سرگرمیاں بھی مہمل اور بے متی تظہرتی ہیں 'کیونکہ حینیاتی معلومات کو بدلنانا ممکن ہے۔

فرانسس کرک اور بی ایف اسکینر جیسے مفکرین نے فرد کی آزادی کو بالکل ہی رد کردیا اور خارجی طبیعی ماحول کے جبر کی حمایت میں فکر پیش کی ۔ بی ایف اسکینر بنیادی طور پر ایک نفسیات دان تھے۔انہوں نے نفسیات کوجدید سائنسی طریقہ کار کے مطابق ڈھالا اور اپنی تحاریر میں معاملات انسانی سے بحث کرتے ہوئے سائنس اور سائنسی کے الفاظ کا بے دریغ استعال کیے رکھا۔ان کے نزدیک thing in itself کا سرے سے وجود ہی نہیں ۔تمام حقیقت طبیعی اور مادی ہے جسے کرک کے مطابق طبیعیات اور کیمیا کی اصطلاحات میں بیان کیا جاسکتا ہے جبکہ اسکینر کے مطابق انسانی کا خارجی ماحول انسانی صورت حال اور ثقافت وغیرہ کا تعین کرتا ہے۔ان دونوں کے تصوّرا خلاقیات میں انسانی بھاکا مقدّمہ گندھا ہوا ہے۔

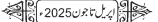
اسکینر کے مکتب فکر یعنی Behaviourism میں انسان کوایک الیی مجبور شے کے طور پرپیش کیا گیا ہے جو اپنے خارجی ماحول کے اتار چڑھاؤ کے ہاتھوں بے بس ہے۔ مزید ریہ کہ انسانی رویے کوکسی خارجی تکنیکی قوت سے مَن مرضی کے ساتھ بدل کرکسی بھی رنگ میں رنگا جا سکتا ہے۔اسکینر کاطبیعی پرستانہ تصورِ اخلاق بھی اس کی اس فکر ی

50









اپروی سے جڑا ہوا ہے۔ سیوار فکر سائنسی علوم کوتر جج دیتی ہے۔ سائنسی علوم کے تحت انسانی خصائص اور عادات و خصائل وراثتی طور پر متعین شدہ ہوتے ہیں جب کہ دوسری طرف یہی سیوار فکر انسانی آزادی کا بھر پور پر چار بھی کرتی ہے۔ اس سے سیوارازم میں پائے جانے والی خود تضادی واضح ہوتی ہے۔ اگر جرکے پہلوکود یکھا جائے تو عقلیت پندی کے علوم بھی غیر عقلی تو توں کے زیر تسلّط ہیں۔ جدید سائنسی طریقے سے متاثر جدید نفسیات کو جب جرائم پیشدا فراد کی ذہنیت جھنے کے لیے استعمال کیا گیا تو انسان سے سرز دہونے والے عوامل کو خارجی ماحول اور اس کی دسترس سے باہر موجود غیر شعوری قو توں کی کار فرمائی قرار دیا جانے لگا۔ مزید برآں جرم اور گناہ 'بدی کو نفسیاتی معنوں میں دیکھا جانے لگا۔ جرائم کرنے والوں کو اس وجہ سے سہولت مل گئی۔ جب جرائم کرنے ارتکاب کو فرد کے شعوری فعل کی بجائے ان کو مناسب علاج معالج فرائم کرنے ارتکاب کو فرد کے شعوری فعل کی بجائے اس کو جرائم کے لیے کارل راج نے آواز اٹھائی۔ جرائم مرتکب کرنے والوں کو اس وجہ سے سہولت مل گئی۔ جب جرائم کے دیا جانے لگا تو مجرموں کی حوصلہ افرائی ہونے گئی۔ حققین کا کہنا ہے اس سے جرائم میں مزید اضافہ ہوا۔ اس طرح میں میں میں ایس اسی اسی اصطلاحات کو متعارف کروایا گیا جو معاشرے کے لیے مہلک رویوں کے اوپر غلاف جدید نفسیات میں ایسی اصطلاحات کو متعارف کروایا گیا جو معاشرے کے لیے مہلک رویوں کے اوپر غلاف فی طرح بیا ارتقا

سیولوفکر کے متفرق حامی مکا تیپ فکر کواگر ایک مشترک نظر مید متحد کرتا ہے تو وہ ہے ڈارون کا نظریہ ارتقا۔ یہ نظر یہ ایک طرف نم بہی عقائد (بالخصوص نظریہ تخلیق) کارد کرتا ہے تو دوسری طرف انسانی ترقی اور بہتر مستقبل کے لیے جِدو جُہد کے نصور سے مطابقت بھی رکھتا ہے۔ ڈارون کے حیا تیاتی ارتقا کے افکار نے بعدازاں ہر برٹ اسپنسر کے ساجی ارتقا کو جنم و یا۔ اسپنسر نے جب ان افکار کا ساج پر اطلاق کیا تو بقا کی خاطر جنگ کے لیے ایک نسل کے دوسری نسل پر غلبے اور تسلط کو بھی جواز فراہم ہو گیا۔ اگر چیڈارون کو مور والزام شہرانا مشکل ہوگا، تاہم اس کے افکار نے دوسری نسلوں پر برطانوی اور امریکیوں کے ظلم و شتم کرنے کی را ہیں ہموار کیس اور بعدازاں ہٹلر کی صورت میں نسلی برتری کے زعم میں دوسری نسل کے افراد کا فنی مار کے نوڈارون کو معقول قرارد سے میں معاونت کی۔ اس طرح نوڈارون کے دوسری نسل کے اوٹ اور لاغوض اعمال وافعال کوانا ئیت اور خوخوضی کی پیداوار بھیتے ہیں جس سے ظاہر ہوتا ارتقائی افکارانیان کے بےلوث اور لاغوض اعمال وافعال کوانا ئیت اور خوخوضی کی پیداوار بھیتے ہیں جس سے ظاہر ہوتا اخذ ہوتا ہے وہ غصہ لا چی مصداوران جیسے متعددا خلاقی رزائل کوانیائی فطرت کے معمولی خاصے کے طور پر چیش کرتا ہو جاب اگرانیائی اعمال اس کے جینز کی ساخت نے متعین کرنے ہیں تو پھر نیک اخلاق اور بدا خلاق کے حامل کر دار کا بیان ہی بے محل مقبرے گا نہ بی اخلا قیات کا سازانظام سوائے التباس کے چھٹھی نہیں جس کا بقیجہ لاز ما اخلاقی کے حامل میں نکتا ہے۔ نظر یہ ارتقاسے قائم کے جانے والے تصور کا ئنات کو قبول کرنے میں اس کے حامی مفکر یں بھی ججب بی نکاتا ہے۔ نظر یہ ارتقاسے قائم کے جانے والے تصور کا ئنات کو قبول کرنے میں اس کے حامی مفکر یں بھی ججب







محسوس کرتے ہیں کیونکہ اس میں ذات ٔاخلاقیات اور معنویت جیسی مباحث بالکل ہی بے معنی ثابت ہوتی ہیں۔ نظریۂ ارتقانے انسانی قدرومنزلت کو بہت حد تک گرایا اور اسے محض حیوان کے رہتے پر لاکھڑا کیا۔ عوض قرآں کے ہے اب ڈارون کا ذکر یاروں میں جہاں تھے حضرتِ آدم وہاں بندر اچھلتے ہیں (اکبر)

سائنسی' مادیت پرستانداور بالخصوص نظریدارتقائے بعدانسانی مقام ومنزلت کی تذلیل کی صورت میں رقیمل کے طور پر وجودیت پہندی کے مرخیل ژال پال سارتر نے اخلاقی معاملات میں فرد کی خود مختاری' آزادی کی تحریک اٹھی۔ الحادی وجودیت پہندی کے سرخیل ژال پال سارتر نے اخلاقی معاملات میں فرد کی خود مختاری' آزادی کی تحریک روپ میں جمایت کی۔ انسان کا جو ہزاس کا شعور آزاد ہے اوراس کا آزادانہ استعال کر کے فیصلوں کا انتخاب نہیں کرتا' دو غیر مستند وجود کے زمرے میں شامل کیا جائے گا۔ آزادی کے اس تصرف میں اسے کسی وجو و خدا کی حاجت کرتا' دو غیر مستند وجود کے زمرے میں شامل کیا جائے گا۔ آزادی کے اس تصرف میں اسے کسی وجو و خدا کی حاجت نہیں جو فیصلوں اور انتخابات کے لیے اخلاقی تو انین وضوابط لاگو کرے۔ ان اخلاقی نظریات سے جنم لیتی انفرادیت پہندی کے راستے معاشرے میں بڑھتی براہ روی کے شمن میں وجودیت پہندی کو ہدف تنقید بنایا گیا لیکن سارتر نے بار ہاان اعتراضات کا رد کیا اور فردگی آزادی کی پُرز ورجمایت جاری رکھی۔ سارتر کے نزد کی فرد کو گا اس کے نتائج کی ذمہ داری اسی کے کندھوں پر عاکد ایک اخلاقیات کے خود مختاریت کے مسلمہ سے انفاق کے ساتھ اس کی قائل نہیں۔ دوجودیت پہندا فلاقیات کا نہ کی افلاقیات کے خود مختاریت کے مسلمہ سے انفاق کے ساتھ اس کی قائل نہیں۔

### هماری ویب سائٹ

### www.tanzeem.org

پر ملاحظه کیجیے:

🖈 تنظیم اسلامی کا تعارف

🖈 بانی تنظیم اسلامی محترم ڈاکٹر اسراراحمہ کامکمل دورہ ترجمہ قرآن

🖈 بانی شنظیم اسلامی اورامیر شنظیم اسلامی کے مختلف خطابات

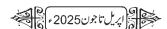
🖈 تلاوت ِقرآن دروسِ قرآن دروسِ حديث اورخطاباتِ جمعه

🖈 صحیح بخاری صحیح مسلم' موطاامام ما لک اورار بعین نو ویؒ کے تراجم

🖈 میثاق حکمت قر آن اورندائے خلافت کے تازہ اور سابقہ شارے

🖈 اردواورانگریزی کتامیں

🤝 آ ڈیورویڈیوپیسٹس ری ڈیز اورمطبوعات کی مکمل فہرست







# مبادئ علم كلام

## سعيدعبداللطيف فوده

### ترجمه: مکرم محمود

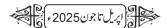
لگ بھگ تین سال قبل اس کتاب ''بحوث فی علم الکلام'' کا ترجمه کمل کیا تھا۔ اُس وقت'' مصنوی ذہانت''
مصنوی ہوتا ہے۔ بہر حال اس کتاب کے مصنف عصرِ حاضر کے مشہور متکلم سعید عبداللطیف فو وہ ہیں' جن کا
محسوس ہوتا ہے۔ بہر حال اس کتاب کے مصنف عصرِ حاضر کے مشہور متکلم سعید عبداللطیف فو وہ ہیں' جن کا
تعلق اردن سے ہے۔ آپ علم الکلام اور اصول الفقہ سے متعلق بے شار کتا ہوں کے مصنف ہیں۔ علم الکلام
اور اصول الفقہ کو اصلین بھی کہا جا تا ہے۔ کتاب میں جہاں سے ذیل میں ترجمہ دیا جارہا ہے' اس سے پہلے
اور اصول الفقہ کو اصلین بھی کہا جا تا ہے۔ کتاب میں جہاں سے ذیل میں ترجمہ دیا جارہا ہے' اس سے پہلے
کا ترجمہ'' حکمتِ قرآن' کے شارہ جنوری تا مار چ ۲۰۲۲ میں ایک مضمون' علم العقیدہ' سعیدعبد اللطیف فودہ
اور عصرِ حاضر' کے شمن میں پہلے جھپ چکا ہے۔ اس سے آگے کچھ حصہ کا ترجمہ پیش خدمت ہے۔ بریک میں بعض جگہوں پرتشر کی و توضیی اضافے راقم الحروف کے ہیں۔ اس حصہ میں بہت سے اہم مباحث مذکور
میں مثلاً علم کلام کی تعریفات علم اورا عقاد میں فرق' اعتقاد یات اور عملیات میں فرق' مقلد کے ایمان کا مسئلہ
ہوں مثلاً علم کلام کی تعریفات علم اورا عقاد میں فرق' اعتقاد یات اور عملیات میں فرق' مقلد کے ایمان کا مسئلہ
ہوں مثلاً علم کلام کی تعریفات علم اورا عقاد میں فرق' اعتقاد یات اور عملیات میں فرق' مقلد کے ایمان کا مسئلہ
ہوں مد

# علم توحید کے مبادی سے متعلق مقدّ مہ

علم تو حید کے طالب کے لیے ضروری ہے کہ وہ آغاز میں اس علم کا ایک اجمالی تصور حاصل کرے چاہے رسم ہی کیوں نہ ہو ( یعنی حد نہ ہو۔ منطق میں 'رسم' ناقص تعریف کو کہتے ہیں جبکہ 'حد' کامل تعریف کو کہا جاتا ہے ) تا کہ اس کی طلب کی بنیاد کسی بصیرت پر ہو۔ وہ اس علم کے موضوع کو دوسر ہے موضوعات سے جدا کر سکے اور اس علم کی غایت سے بھی واقف ہوجائے تا کہ اس علم کے ساتھ اس کی مشغولیت بے فائدہ اور بے مقصد نہ رہ جائے۔ پھر وہ یہ بھی جان لے کہ بیعلم کن کن علوم اور مبادی سے مدد حاصل کرتا ہے؟ اس کا فائدہ کیا ہے؟ اس علم کو وضع کرنے والاکون ہے؟

# علمِ كلام كى تعريف

بعض شیو خِ کلام کے نز دیک اس علم کی تعریف ہے : وہلم جس کے ذریعے دلائل بیان کر کے اورشبہات کو







دورکر کے دوسر ہے پردینی عقائد کو ثابت کرنے کی خصرف قدرت حاصل ہوجاتی ہے بلکہ دوسر ہے پران کولا ذم کردیا جاتا ہے (کہ اس کے پاس انکار کی کوئی گنجائش نہیں ہوتی سوائے خواہشات 'مفاد اور ہٹ دھرمی کے )۔
امام عضد الدین الا بچی ' مواقف' 'میں فرماتے ہیں: ' 'علم کلام وہ علم ہے جس کی بنیاد پر دلائل وارد کر کے شبہات کو رقاور دینی عقائد کو ثابت کرنے پر قدرت حاصل ہوجاتی ہے۔ ' عقائد سے یہاں (مانے جانے والے قضایایا) مانے کا فعل ہی مراد ہے 'عمل اس کی مراد میں شامل نہیں اور دین سے مراد دین محمد صلی شائیل ہے (شرح المواقف مانے کا فعل ہی مراد ہے 'عمل اس کی مراد میں شامل نہیں اور دین سے مراد دین محمد صلی شائیل ہے (شرح المواقف مانے کا فعل ہی مراد ہے ' عمل کلام یقینی دلائل کے ساتھ دینی عقائد کے لکٹر یف الجرجانی الرم سے دالدین تفتاز انی فرماتے ہیں: ' 'علم کلام یقینی دلائل کے ساتھ دینی فرماتے ہیں۔ ' ' (تہذیب الکلام : ص ۸ ' للامام سعد الدین تفتاز انی )۔ امام ابن ہمام ' ' مسایر ہو ' میں فرماتے ہیں۔ ' ' (ص ۱۰) (ظنی دلائل عقائد میں صرف فروعات کے لیے دلیل بن سکتے ہیں ' بین بنیادی اور اصولی معتقدات کے لیے نہیں۔ )

مندرجہ بالاتحریفات سے یہ بات آسانی سے جھ آجاتی ہے کہ یعلم عقیدہ کودل میں راسخ کرنے ولیل سے مخاطب کو خاموش کردیئے اور اس پر مجت تمام کردیئے میں مددگار ثابت ہوتا ہے۔ جب انسان سیح عقیدہ کافہم حاصل کرلیتا ہے اور ریعقیدہ اس کے جی میں ثبات پکڑلیتا ہے تو گو یا اس نے دنیا و آخرت کی مطلوب سعادت کو حاصل کرلیا۔ اس کو ایسا تصور حاصل ہو گیا ہے جو حقیقت کے مین مطابق ہے اور اُس کے نفس کو ایک ایسی کیفیت حاصل ہو گئی ہے کہ گل وجود سے ایک گونہ ہم آ ہنگی اور وجودی موافقت کو اُس نے حاصل کرلیا۔ ایسا انسان ظاہر ہے کہ سعادت ہو کہ کمکن الوجود کے لیے درجات وجود میں ہے کہ سعادت ہو کہ ممکن الوجود کے لیے درجات وجود میں ترقی سے خالی نہیں ہوسکتا اس لیے کمال وجود کو بھی مکمل طور پر حاصل نہیں کرسکتا۔)

اسلامی عقیدہ کے بغیرانسان اس سعادت کونہیں پاسکتا۔عقیدۂ اسلام کواختیار کرنے کے بعد ہی کا ئنات اور زندگی سے انسان کا تعلق مکمل ہوجا تا ہے۔وہ ان کی طبیعت 'اہداف اور غایات کا صحیح ادراک کر لیتا ہے۔اس کی زندگی سے تضادات کا خاتمہ ہوجا تا ہے اوروہ ہم آ ہنگی کو حاصل کر لیتا ہے۔ دوسر سے انسانوں سے تعلق کی حس بھی اس میں بیدار ہوجاتی ہے اور پھر جوان کے ساتھ معاملہ کرتا ہے وہ حق اور عدل کے ساتھ کرتا ہے۔وہ ہر چیز کواس کے مقام پر رکھنا سکھ لیتا ہے۔ سعادت اور نیکی کی حقیقت بھی اصل میں یہی ہے۔

جوعلم اتنی اعلیٰ غایات کے حصول کا ذریعہ ہواس کے بارے میں بیکہنا کہ بیگھٹیا اور ہلکاعلم ہے کسی صورت بھی قبول نہیں کیا جاسکتا۔جوانسان بیہ بات کررہاہے وہ دراصل جانتا ہی نہیں کہ وہ کیا کہدرہاہے۔ جوعلم استے بڑے مقاصد کو پانے کا ذریعہ ہواسے توعلوم میں بہت اعلیٰ مرتبہ کا حامل ہونا چاہیے۔ اہلِ حق کے بڑے بڑے بڑے علماء کے مزد یک بیا میں مرتبہ کا حامل ہے۔ جوانسان تہ ہیں ہیہ کراس علم سے متنظر کرنے کی کوشش کرے کہ بیہ بدعت ہے نزد یک بیا میں مرتبہ کا حامل ہے۔ جوانسان تہ ہیں ہیہ کہ کراس علم سے متنظر کرنے کی کوشش کرے کہ بیہ بدعت ہے کہ دیا ہوت ہے۔







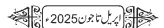
اس کے دھوکے میں مت آنا۔ کیا خیر کو اختیار کرنا بدعت ہے؟ کیا اپنے نفس میں کفر سے لڑنے کے لیے' دوسر سے کفر کی آلائش کو دور کرنے کے لیے اور دین حق اور خیر کو کفر کے برے اثر ات سے بچانے کے لیے اسلحہ کی تیار کی (یعنی اس علم کو حاصل کرنا) بدعت ہے؟ ہروہ انسان جس کو اس علم کی تھوڑی ہی بھی پیچپان حاصل ہے' میہ بات جانتا ہے کہ انکثاف حقیقت' نفس کے اطمینان اور اہلِ بدعت و کفر اور اہلِ تشکیک کے الزامات کے جواب دینے میں میے علم کتنی مدد فر اہم کرتا ہے۔ اس علم کے حصول سے انسان پر تعصب' تقلید کے بغیر اور دلیل و بر ہان کی بنیا د پر میہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ اسلام ہی دین حق ہے۔

اسی لیے اس علم میں صرف قطعی اور یقینی دلائل ہی لیے جاتے ہیں (اس کا بیہ مطلب نہیں کہ طنی دلائل اور طنی مسائل زیر بحث نہیں آتے ) محتلف احکام اور مفاہیم کے اثبات یا نفی میں یقین ہی اساس قرار پاتا ہے۔ عقائد کے معاملات میں طنی دلائل معتبر نہیں سمجھے جاتے 'اگر چیملی معاملات میں ان سے کام لیا جاتا ہے۔ بنیادی عقائدی مسائل میں جوغور وفکر قطعی بات تک نہ پہنچائے 'اس سے دلیل ہی اخذ نہیں کی جاتی ۔ طنی معاملات میں خطاکا امکان ہوتا ہے لہذا عقیدہ کی بنیاد کسی ایسے معاملات میں عنی طنعی کا امکان ہودرست نہیں۔ جو بھی عقیدہ کی بنیاد ظنی بنیاد کے مفہوم ہی سے واقف نہیں۔

اعتقادی مسائل اصل میں کچھ کلی مفاہیم ہیں جن پرانسانی زندگی کی اساس ہے۔جو شخص زندگی کی بنیادا یسے امور پررکھتا ہے جوخود ثابت شدہ نہ ہوں وہ زندگی کوزیادہ سنجیدہ نہیں لے رہا۔ کوئی بھی عاقل انسان زندگی کو کھیل کود اور بے کارنہیں سمجھتا۔

جہاں تک عملی معاملات کا تعلق ہے وہ تو انفرادی اور جزوی ہوتے ہیں۔ایک عاقل کے نزدیک گل حیات کی بنیاد جزئی اور شخصی معاملات پررکھنا درست طرز عمل نہیں ہے۔اس لیے جزوی معاملات میں ظن کی پیروی کو بھی صحیح قر اردیا گیا ہے 'کیونکہ ظن اصل میں تو حقیقت اور واقع کے مطابق ہوتا ہے البتہ اس کے ساتھ غلطی کا احتمال بھی رہتا ہے۔اس کو صحیح قر اردینے کی ایک وجہ ریبھی ہے کہ جزئی معاملات میں قطعیت اور یقین کا حصول اکثر ممکن نہیں ہوتا۔اگر ہم ہر معاملہ میں یقین کولا زم قر اردید ویں گے تو زندگی کے بہت سے ضروری کام ناممکن ہوکر رہ جائیں گے۔ان وجو ہات سے عملی معاملات میں ظن غالب ہی کوکا فی سمجھا گیا ہے۔

ای لیے خبر واحد یقین اور قطعیت کا باعث نہیں ہوتی اگر اور قرائن سے صرف نظر کر کے صرف اس کو دیکھا جائے کیونکہ انسان (نبی کے علاوہ) معصوم مطلق نہیں ہوسکتا۔اس لیے خبر واحد کو قبولِ مطلق حاصل نہیں ہے۔مطلق کا لفظ ہم اس لیے استعال کررہے ہیں کیونکہ یہ بعید ہے کہ کوئی خبر واحد ہر جگہ پر قابلِ قبول ہو۔ایہا تب ہی ہوسکتا ہے جب وہ ہر جگہ پر صادق ہو'لیکن بحث ونظر کے بعد میہ جان لیا گیا ہے کہ خبر واحد عام طور پر ایمی نہیں ہوتی۔اس کے جب وہ ہر جگہ وہ قابلِ قبول نہیں ہوتی بلکہ بچھ جگہوں پر اسے قبول کیا جاتا ہے اور بعض مواقع پر ردّ۔اس کا تعین اس خبر کے ساتھ واقع ہونے والے قرائن واحوال کو جانچنے کے بعد کیا جاتا ہے۔ (ایک صورت میں اسے مطلقاً قبول کیا







جا تاہے)اگرتمام جہات سےاس کی قطعیت کسی دوسری دلیل کی بنا پر ثابت ہوجائے۔

نجروا صدتمام قرائن سے مجروحالت میں ظن ہی پیدا کرتی ہے اور پیجی راؤی کے ثقہ ہونے پر ہے۔اگر راؤی ثقہ ہوتو پر ہے۔اگر راؤی ثقہ ہوتو پر طن بھی حاصل نہ ہوسکے گا بلکہ وہ خبر جموٹی اور مروود ہوگی یا مشکوک قرار دی جائے گی۔اس لیے عقائد کی بنیا دخبر واحد پر نہیں رکھی جاسکتی اور نہ اخبار آحاد سے عقائد کو اخذ کیا جاسکتا ہے۔عقائد قطعی دلائل سے ہی اخذ کیے جاتے ہیں۔ان (قطعی دلائل) میں خبر متواتر ہے 'کیونکہ تواتر یقین پیدا کرتا ہے۔اب تک کی بات سے بہواضح ہوجاتا ہے کہ مملیات میں توخبر واحد سے دلیل اخذ کی جاسکتی ہے لیکن عقائد میں نہیں 'مگر بیہ ہے کہ اگر دوسر سے قرائن اور قطعی دلائل سے خبر واحد میں بیان ہونے والی بات ثابت ہوتی ہو( تو تب عقیدہ میں بھی اس سے استدلال کیا جاسکتا ہے) جیسا کہ ہمارے علمائے اصول نے اس کوعمدہ طریقے سے واضح کیا ہے۔

اس تعریف نے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ شرعیات کے دائرہ سے باہر علوم عقائد سے کوئی سروکا رئیس رکھتے اور نہ وہ عقائد کے معاملات میں معتبر ہیں' مثلاً طبیعیات اور ریاضیات وغیرہ۔اس طرح شریعت کا وہ دائرہ جس کا تعلق عملیات وفرعیات سے ہاں کا تعلق بھی اصلاً عقائد سے نہیں بلکہ اس کوفقہ میں شار کیا جاتا ہے۔اگر فروی اور عملی معاملات بھی معاملات بھی معاملات کی تکفیر لازم آئے گی۔تکفیر تک معاملہ نہ بھی معاملات بھی معاملات کی تکفیر کا نرم آئے گی۔تکفیر تک معاملہ نہ بھی بہنچ تواس کو بدعتی قرار دینا'اس سے نفرت اور راضی نہ ہونا تو ہوگا ہی۔ یہیں سے عدم موافقت'انت تلاف اور قطع تعلقی جنم لے گی۔اگر فرعیات کو عقائد کی سطح پر لے آیا جائے تو اپنے سے مخالفت کرنے والے مسلمان سے نفرت لازم آئے گی۔الیہ بیدا ہوگی عقیدہ میں نہیں بلکہ فقہی مسائل میں اور اس کا نتیجہ تفرقہ وفساد کی صورت میں نکلے گا۔

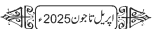
پیدا اور سے متعاقد احکام کے فرق آن وسنت سے ان لوگوں کی خلطی بھی واضح ہوتی ہے جوعقا کد اور کملیات سے متعلقد احکام کے (قرآن وسنت سے) اخذ کرنے کے طریقے میں کوئی فرق نہیں سیجھے اور ان کو بھی قطعی سیجھے ہیں (لیعنی) فقہی معاملات کو بھی قطعی قراردیے ہیں۔ ان لوگوں کے نزدیک (ان کے اس نظریہ کی وجہ سے) صرف فقہی معاملات میں اختلاف کی بنیاد پر بھی دوسی اور براءت لازمی آتی ہے۔ اس بات کو وہ اگر فقہ میں پائے جانے والے قطعی معاملات تک محدودر کھے تو شاید معاملہ بہتر ہوتا لیکن تیمیم (لیعنی اس بات کو ہر فقہی مسئلہ تک عام کردینا) انو تھی ہے۔ یہ لوگ اہلِ مُنتی والجماعت میں نہیں ہیں اور نہ ہی جس نئج پر بیلوگ اعتاد کیے بیٹے ہیں اس کا اہل حق کے طریقے سے کوئی تعلق ہے۔ والجماعت میں نہیں ہیں اور نہ ہی جس نئج و مسلک سے ان کی دوری کی حدود نما یاں ہوتی ہیں۔ وہ لوگ اپنے اس طرح کے اتوال سے مسلمانوں میں فتنوں اور مشکلات کو جنم دے رہے ہیں جس کے متیجہ میں منافقین اور کفار کے بالمقابل ان میں تفرقہ وہ اور فلاک کے مان کو موالی کو الناس میں انتشار بھیلانے اور ان کے عقائد ونفسیات کوسنی کرنے اور ان کے عقائد ونفسیات کوسنی کرنے ہیں۔ ان کوعوام الناس میں انتشار بھیلانے اور ان کے عقائد ونفسیات کوسنی کرنے اور فکری بیجان پیدا کرنے ہیں۔ ان کوعوام الناس میں انتشار بھیلانے اور ان کے عقائد ونفسیات کوسنی کرنے اور فکری بیجان پیدا کرنے ہیں۔ ان کوعوال کو آسان بناتی ہے۔ (اس طرح) دین کا استحصال اپنے خاص





53





مقاصد کے حصول کے لیے بھی آسان ہوجا تا ہے۔ یہ چیز دشمنانِ دین کوایسے مختلف قسم کے اسلح فرا ہم کردیتی ہے کہان کے لیے حق اور ہدایت کے داعیوں (کی کوششوں) کو پامال کرنا اوران کی بری صورت عام لوگوں کے دل میں قائم کرناممکن ہوجا تا ہے'کیونکہ یہی لوگ ہیں جن کے پاسعوام الناس کو متاثر کرنے کے وسائل موجود ہیں۔ نیمیں سے ان لوگوں کے ہاتھ ان کونقصان پہنچانے بلکہ مطلقاً ختم کردینے کا جواز آجا تا ہے۔

# مقلّد کا عتقاد علم ہے یانہیں؟

سوال یہ ہے کہ مقلد کو است ہے یا تہیں جو (اعتقادات) پاتا ہے اس پرعلم کا اطلاق درست ہے یا نہیں؟ اگر علم کے مفہوم میں دلیل کو شامل سمجھا جائے تو (مقلد کے اعتقادات) قطعی طور پرعلم قر ارنہیں دیے جاسکتے۔ اگر ایسا نہیں ہے (یعنی علم میں دلیل کو شامل نہ سمجھا جائے) تو پھر وہ علم ہے۔ بعض علماء نے دوسرے نقط نظر کو اختیار کیا ہے۔ غور وفکر کرنے والا شابید دوسری رائے کی طرف ہی ماکل ہو کیونکہ درست مفاجیم تک پہنچنا' اور یقین' اطاعت اور تسلیم کے ساتھواس سے جڑے رہنا ہی دلیل اور نظر سے مقصود ہے۔ اگر مقلد کو بیہ مفاجیم حاصل ہوجاتے ہیں تو اس کو کی تین ہوتا ہے کہ وہ ان (مفاجیم) کا عالم ہے کیکن وہ ان کی دلیل سے ناوا قف ہوتا ہے۔ اس کو بی یقین ہوتا ہے کہ وہ ان (مفاجیم) کا عالم ہے کیکن وہ ان کی دلیل سے ناوا قف ہوتا ہے۔ ان دونوں اقوال میں کوئی تناقض نہیں ہے۔ ایک انسان کے لیے ان دونوں کو ایک ساتھ قبول کرناممکن ہے (دونوں اقوال سے مراد یہ ہے کہ علم کی ما ہیت میں دلیل شامل ہے یا نہیں)۔ یہاس پر دلیل ہے کہ علم کی ما ہیت میں اور قطعیت کے ساتھ مصف ہونے میں ہے۔ اس لیے تھیں اور قطعیت کے ساتھ مصف ہونے میں ہے۔ اس لیے تانا کافی ہے 'دلیل ایک اضافی کمال ہے ) اور علم کا کمال علم کے دلیل کے ساتھ مصف ہونے میں ہے۔ اس لیے تانا کافی ہے 'دلیل ایک اضافی کمال ہے ) اور علم کا کمال علم کے دلیل کے ساتھ مصف ہونے میں ہے۔ اس لیے کے اللہ کی مشیت سے اتناعلم (بغیر دلیل کے کافی ہے۔

یہ کہا جاسکتا ہے کہ ہم قبولِ ایمان اور مطلق علم کے مفہوم میں فرق کرتے ہیں۔ قبولِ ایمان قطعیت اور یقین پر ہنی ہے چاہے (ایمان لانے والے کو) دلیل حاصل نہ ہو۔ جہاں تک علم کا معاملہ ہے تو اس میں قطعیت دلیل کے ساتھ حاصل ہوتی ہے۔ اس تفصیل سے یہ بات سمجھی جاسکتی ہے کہ مقلد کا ایمان تو قبول ہوجائے گالیکن دلیل کے ساتھ علم جومقلد پر واجب ہے وہ اس کے ذمہ باقی رہے گا۔ اس میں کوئی شکنہیں ہے کہ بغیر دلیل کے دلیل کے ساتھ علم جومقلد پر واجب ہے وہ اس کے ذمہ باقی رہے گا۔ اس میں کوئی شکنہیں ہے کہ بغیر دلیل کے مقلد کا رتبہ اس انسان سے بہت کم ہے جودلیل بھی جانتا ہے۔ پھر جس نے دلیل کو بذات خود جانا ہے اس کا رتبہ اس سے بہت باند ہے جس نے دلیل کو دوسرے سے سیکھا ہے۔ یہ (علم کے) درجات ہیں جیسے وجود میں درجات ہیں۔ یہ ومطلق ایمان سے متعلق بات تھی۔

جمہورعلاء کا مسلک سے ہے کہ علم بغیر موجب (الی بات یا چیز جوعلم کولاز می یا واجب کرے ولیل اس میں شامل ہے) کے نہیں ہوتا۔ موجب بھی حواس ہوتے ہیں 'کبھی نظرعقلی اور بھی موجب میں نقلی مقد مات پراعمّا وشامل ہوتا ہے' یا اس کے علاوہ کچھ ہوتا ہے جیسا کہ علم اصول ومنطق میں بیان کیا گیا ہے۔اس سے یہ بات معلوم ہوتی







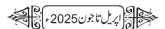
ہے کہ صرف مجر دتصور کو جوخارج سے مطابقت رکھتا ہو' علم قر ارنہیں دیا جا سکتا ۔ضروری ہے کہ وہ کسی دلیل سے ثابت ہو' تا کہ اس کوعلم کہا جا سکے ۔ یعنی دلیل علم کی ماہیت میں شامل ہے ۔علم کے تین لا زمی خصائص ہیں :

- (۱) گفین وقطعیت
- (۲) خارج سےمطابقت
- (س) اس کے لیےموجب (دلیل) کاہونا اقت

یقین وقطعیت اورمطابقت توالیے لوازم ہیں کہ علم سے ان کو منہا کرنے کا تصور ہی ممکن نہیں۔ جہاں تک موجب اور دلیل کا معاملہ ہے تو اس میں بعض کا اختلاف ہے۔ جن لوگوں نے دلیل کوعلم کی ماہیت میں شامل کیا ہے اور اعتقاد (ایمان) کو دلیل کے ساتھ مشر وط تھہرایا ہے ان کے نزدیک جو دلیل نہیں رکھتا (یعنی مقلد) اس کا اعتقاد باطل ہے ۔البتہ اگر اس نے اعتقاد کوعلم کے ساتھ مشر وط نہیں قرار دیا بلکہ صرف یقینی اور قطعی تصور اور اس کی باطل ہے ۔البتہ اگر اس نے اعتقاد کوعلم کے ساتھ مشر وط نہیں قرار دیا بلکہ صرف یقینی اور قطعی تصور اور اس کی اخری کے ماتھ مشر وط قرار دیا ہیکہ صرف یقینی اور قطعی تصور اور اس کی مقلد کا اعتقاد کے ہی مقبر ایا ہے تو اس کے نزدیک تو ہر صورت میں مقلد کا ایمان قابلی قبول ہے۔اس ( آخری بیان کردہ ) مذہب میں علم اور اعتقاد کی دوئی کا تصور ہی نہیں کیا جا سکتا۔ بنیا دی بات ہی ہے کہ اہل صفت کے جمہور نے مقلد کے ایمان کو صحیح قرار دیا ہے لیکن اس پر دلیل کو واجب بھی مشہرایا ہے۔اگروہ دلیل سے واقف نہیں ہوتا تو اس کو گناہ گارشار کیا جائے گا۔

جہاں تک علم کلام کا معاملہ ہے تو ہے جان لینا چا ہیے کہ کوئی بھی انسان بغیر دلائل کے علم کے علم تو حیر 'جو کہ خدا کی ذات وصفات کا علم ہے' کا عالم نہیں بن سکتا۔ اس علم کے مقاصد میں مخالف کو دلائل سے ساکت کرنا' عقائد کو دلول میں جازم ورائخ کرنا اور ان کی شرح و وضاحت کرنا شامل ہیں جو بغیر دلائل کے علم کے ممکن نہیں۔ اس بات میں اور مقلد کے ایمان کی بحث میں خلط سے بچنا چا ہے۔ مقلد کے ایمان کے سلسلے میں جو بات ابھی کی گئی ہے اس میں مختلف فیہ مسئلہ یہ تھا کہ مقلد کا ایمان مقبول ہے یا نہیں! مقلد جس کا ادراک کرتا ہے اس کو علم کہا جا سکتا ہے یا نہیں! مقلد جس مناف فیہ مسئلہ یہ تھا کہ مقلد اس فن کو اگر نہیں! مقلد جس کا مور ہی ہے نہ کہ مقلد کی اتمام اقوال سے یہ تیجہ تو فکلتا ہی ہے کہ مقلد اس فن (علم کلام) کا آدی نہیں ہے اور مقلد کی حیثیت سے اس پر اس علم کا کھولنا مناسب نہیں ہے' لیکن اگر وہ طالب علم بن کر اس علم کو حاصل کرنا چا ہتا ہے ہت کوئی حرج نہیں۔ اس فین کو اگر زیادہ مقلد بین کے سامنے پیش کیا جائے تو اس کے نتیجہ میں خواص کا علم ہے۔ اسے عوام پر پیش کرنا مناسب نہیں۔ ویسے تحقیقی بات تو یہ ہے کہ علم فقہ میں بھی ہر مسئلہ کا نشر عام خواص کا علم ہے۔ اسے عوام پر پیش کرنا مناسب نہیں۔ ویسے تحقیقی بات تو یہ ہے کہ علم فقہ میں بھی ہر مسئلہ کا نشر عام جائز نہیں۔ جو علم فقہ اور اس کے مسائل پر گہری نگاہ رکھتا ہے' اس پر یہ بات تو یہ ہے کہ علم فقہ میں بھی ہر مسئلہ کا نشر عام جائز نہیں۔ ویسے خواص کا علم ہے۔ اس کی جائز نہیں۔

اس لیےسب پرتمام علوم میں اور خاص طور پر علوم شرعیہ کی تعلیم میں لوگوں کے احوال کی رعایت لا زمی ہے۔کسی کے لیے بیمناسبنہیں ہے کہاس بات سے اجنبیت محسوس کرے اورمنکر ہوجائے اور بیسوال اٹھائے



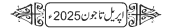




کہ ایک معاملہ جو کہ دینی معاملات میں سے ہے اس کے بارے میں ریا کیسے جائز ہوسکتا ہے کہ اس کی تعلیم سب کو نہ دی جائے!الزامی طور خاموش کرنے کے لیے اس کو یہ جواب دیا جاسکتا ہے کہ:'' تمہاری مرادیہ ہے کہ دینی معارف اورغیب کے معاملات میں اللہ کے نبی صلّ تفیایلج جو کچھ جانتے تھے وہ سب لوگ جانتے ہیں یا ان کو جاننا چاہیے؟ اگرتم ہاں کہتے ہوتوتم اس قولِ رسول کی مخالفت کررہے ہوجس میں آپ ساتھ اللہ استو ہیں کہ ' اگرتم وہ جان لوجومیں جانتا ہوں توتم روؤ زیادہ اور ہنسو کم''تم نے حضرت علی ڈاٹٹڑ کے اس قول کی بھی صریح مخالفت کی ہے جس میں وہ کہتے ہیں کہ: ''لوگوں ہے ان کی عقل کے مطابق گفتگو کیا کرو کیاتم یہ چاہتے ہو کہ اللہ اور اس کے رسولؓ کوجھٹلا دیا جائے؟''پس بہت سے دینی حقائق ومعارف سےلوگوں کی ایک قلیل تعداد ہی واقف ہوتی ہے اورا نہی کواہل علم کہا جاتا ہے ۔بعض لوگ درجات میں دوسروں سے بلند ہوتے ہیں اس لیے اللہ تعالیٰ نے اہل علم کو دوسروں پرفضیلت دی ہے اور اسی لیے اللہ تعالیٰ نے عوام الناس کو بیچکم دیا ہے کہ وہ اہل علم سے بوچھیں ۔جاہل سے امور دینی کی بابت استفسار اور اس کے اس طرح کے معاملات میں الجھنے کوشریعت نے حرام قرار دیا ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے اپنی اورا پنے رسول سالٹھا آپیلم کی اطاعت کو اہلِ علم کی اطاعت کے ساتھ جوڑ کربیان کیا ہے۔اس معاملہ کواس طرح نہ مجھا جائے کہ ان معاملات کو چھیا یا جار ہاہے جن کوسب کے سامنے ظاہر کرنا ضروری ہے بلکہ بیہ ان امور کا اخفا ہے جن کی معرفت کاحق عام لوگوں کو حاصل نہیں' یا اس کو یوں بھی کہد سکتے ہیں کہ علماء پر ان کا بیان اورتعریف واجب نہیں ۔ عاقلوں پر یہ بات مخفیٰ نہیں کہ بہت سے امور کی تبیین ووضاحت تمام لوگوں کےسامنے کرنا ممکن نہیں ہوتا۔ بیمعاملہ لوگوں سےمعاملات کو حیصیا نے یا پوشیرہ رکھنے کانہیں بلکہ بیامورومعاملات کوان کے درجہ اوران کی مناسب جگہ پرر کھنے کا ہے۔اس بات میں عقلاء کوغور وفکر کرنا جاہیے۔



خلافت کی حقیقت، تاریخی پس منظر، عہد حاضر میں اس کا ڈھانچہ اوراس کے قیام کے نبوی طریق پر شتمل میں کا ڈھان کی میں اس کا نظام اور عصر حاضر میں اس کا نظام ڈاکٹر اس کا نظام ڈاکٹر اس کا نظام اشاعت خاص 450 روپے اشاعت عام 300 روپے







# مباحث عقيره (۲۲)

### الهميات نبوات سمعيات

النہیات کے باب میں پہلاعنوان الحمد للہ ہم نے مکمل کر لیا ۔عقید ہے کو تین حقوں میں تقییم کیا گیا تھا:
النہیات نبوات اور سمعیات ۔ اِلنہیات کے باب میں ہم تین چیزوں کا مطالعہ کرتے ہیں ۔ پہلی یہ کہ اللہ سجانہ وتعالی کے حق میں واجب صفات کون کی ہیں ۔ دوسری اللہ سجانہ وتعالی کے لیے سخیل صفات یا نقائص کون سے ہیں۔
تیسری یہ کہ اللہ تعالیٰ کے حق میں جائز کیا ہے۔ جو پچھ بھی مطالعہ کیا جا تا ہے یا ہم اللہ تعالیٰ کے حق میں پچھ چیزوں کو واجب قرار دیتے ہیں وہ اُلل عین ہو کہ اوہ میں ہو کہ بید و کھا جا تا ہے کہ جب اللہ سجانہ وتعالیٰ نے اپنا تعارف خالق نہیں مالک رب اور معبود نہیں ہوسکتا ۔ وہ کون کی صفات ہیں کہ جن کے بغیر رب رب نہیں ہوسکتا ۔ وہ کون کی صفات ہیں کہ جن کے بغیر میں پائی جا نمیں گی تو وہ خالق فالق نہیں موسکتا ، معبود معبود نہیں ہوسکتا ۔ وہ کون کی صفات ہیں کہ اگر خالق اور معبود میں پائی جا نمیں گی تو وہ خالق اور معبود نہیں ہوسکتا ۔ وہ کون کی صفات ہیں کہ ہوائی ہیں ۔ لبندا یہ تین عنوانات ہیں : مستحیل ت واجبات اور جا کا نہ حق اللہ تعقاد رکھنا ایک مسلمان کے لیے ضروری ہاوروہ کیا صفات ہیں کہ جن کوا گر ہم نہیں مائیں کے لیے خوروری ہاوروہ کیا صفات ہیں کہ جن کوا گر ہم نہیں مائیں گروت کیا ہوات کا اعتقاد رکھنا ایک مسلمان کے لیے ضروری ہاوروہ کیا صفات ہیں کہ جن کوا گر ہم نہیں مائیں ۔ گروت وہ صفات دیکھ لیں ۔ ایک صفات دیکھ لیں ۔ ایک صفات دیکھ لیں ۔ ایک صفوت کوان اللہ کے ضفات سلیہ ہیں اور سات یا آٹھ صفات میں ہم نے وہ صفات دیکھ لیں ۔ ایک صفت ذاتیہ ہم ضوضوع کا ممکن ہوا۔

### اعجازالقرآن

یہ بات کچھز وردارطریقے سے بیان کی گئی تھی کہ قرآن مجید کا لفظ (text) فی نفسہ مقصود ہے۔ قرآن کا لفظ اور معنی دونوں اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی طرف سے ہیں اور ہمیں قرآن مجید کے لفظ سے خصوصی تعلق قائم کرنے کی اشد ضرورت ہے۔ قرآن حکیم کی کرامات اور اس کے حیرت آفریں پہلوؤں پر جونما یاں کتا ہیں کھی گئی ہیں ان میں ایک بڑانام قاضی ابو بکر البا قلائی گئی تصنیف''اعجاز القرآن'' کا ہے۔ قاضی ابو بکر شاگرد تھے ابوحسن البا ہلی گئے جن کے استاذ تھے ابوالحسن الاشعری ؒ۔ اس میں بھی مجھے اس بات کی تائید میں ایک لطیف مکتہ ملا۔ وہ فرماتے ہیں کہ پرانی کتا ہیں بھی اللہ کا کلام ہیں اور قرآن بھی اللہ کا کلام ہے لیکن پرانی کتابوں کے ذریعے تحدی یعنی چیلنج نہیں دیا

60

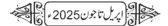




گیا۔ پرانی کتابوں کو مجزہ قرار نہیں دیا گیا'ان کو مجزئیں کہا گیا کہ جس طریقے پرقر آن مجید کو مجزہ کہا گیا۔ تو آخر بنیادی فرق کیا ہے؟ یعنی کلام اللہ تو وہ بھی ہے اور یہ بھی ہے لیکن یہ مجز ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے جو معنی بیان کیے صفتِ نفسی ہے وہ تو بہلی کتابوں میں بھی پائی جاتی ہے اور وہ تو مجز ہی مجز ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے جو معنی بیان کیے بیں وہ معنی بشر نہیں لاسکتا' چاہے وہ تو رات میں سے چاہے انجیل میں' چاہے قد بہہ میں جو اللہ کی طرف سے نازل ہوئے۔ اس کلام سے مقابلہ کوئی بشر نہیں کرسکتا ان معنی کے اعتبار سے کہ جن معنی پر وہ الفاظ دلیل ہوتے ہیں۔ البتہ ان کا لفظ مجز نہیں تھا۔ یہ ایک بجیب بات ہے کہ اگر ہم صرف معنی پر زیادہ فوکس کریں گے تو پر انی کتابوں اور قرآن میں کوئی امتیاز نہیں' اس اعتبار سے کہ پر انی کتاب کے بھی معنی اس طرح کے بیں جس طریقے پر اس کتاب کے معنی مجر ہیں۔ فرماتے ہیں اس میں اضافی شے جس کی بنیاد پر اسے مجر وہ کہا گیا اور جس کی بنیاد پر قریش مکہ کوچینے کیا گیا وہ اس کا لفظ ہے' اس کا لفظ ہے' اس کا معنی نہیں ہوگی لیکن قرآن کا اصل ہے۔ ہم اس کا لفظ ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں ہوگی لیکن قرآن کا اصل ہے۔ ہم اس کا لفظ ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں ہوگی لیکن قرآن کا اصل ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں ہے۔ ہدایت بھی اللہ کے کلام اور وہی کے سوا کہیں حاصل نہیں ہوگی لیکن قرآن کا اصل معنی نہیں ہوگی لیکن قرآن کا اصل معنی نہیں ہوگی لیکن قرآن کا اصل معنی نہیں ہوگی لیکن قرآن کا اصل معرفہ دو اس کا لفظ ہے۔

یہاں بھی ایک اہم بات واضح ہوتی ہے کہ لفظ سے تعلق جوڑ نے کی ضرورت کیا ہے کہ جس قرآن کو چیلنے کے ساتھ پیش کیا گیا ہے وہ اس کے معنی نہیں ہیں۔اگر چہوہ فی نفسہ مججزہ ہے لیکن چیلنے لفظ کا تھا کہ اس لفظ جیسالفظ لاکے دکھا دو۔ پھراس پر انہوں نے ایک اور بہت ہی خوبصورت بات کی جسے قرآن پڑھنے والے کو محسوں کرنا چاہیے کہ فرق کیا ہے۔آ پاگر پر انی کتا ہیں سنتے ہے تو آ پاللہ کا کلام سن رہے ہے اور آ پر قرآن سنتے ہیں ہیں ہی کا کلام سن رہے ہیں لیکن دونوں صورتوں میں فرق کیا ہے؟ فرق میہ ہم کہ اُس کا لفظ مجز نہیں ہے اِس کا لفظ اور نظم دونوں مجز ہیں۔ جب آ پ قرآن سنیں گے تو گو یا آ پ اللہ بحانہ و تعالیٰ سے سن رہے ہیں جبکہ پر افی کتا ہوں میں میں فرق کیا آپ اللہ کا کلام سن رہے ہیں جبکہ پر افی کتا ہوں میں میں تعالیٰ سے سن رہے ہیں کہ سکتے کہ آ پ براور است اللہ تعالیٰ سے سن رہے ہیں کی خصوصیت ہو لہذا ہم بیتو نہیں کہتے کہ و بی خصوصیت بدر جہ اتم ہر محض کو حاصل اللہ کا کلام براور است سنا وہ ان کی خصوصیت یا اونی مشا بہت ہر اس شخص کو حاصل ہو جاتی ہے کہ جو اللہ کا کلام سنتا ہے تو یا وہ اللہ کا کلام سنتا ہے تو کہ اور اللہ سے سن رہا ہے کہ کیونکہ اس کا لفظ اس طریے یہ مجز ہے۔ جس طریقے پر معنی مجز ہے۔

ویروہ بعدت کی مراب اور کی ماری کا معید کی میں کا مزید نتیجہ بین کا لتے ہیں کہ جوضی طریقے پرقر آن سے گا اور اس کا دل ہوائے نفس سے پاک ہوگا تو اسے فوراً بدیمی طور پریقین حاصل ہوجا تا ہے کہ بیاللّٰہ کا کلام ہے۔ وہاں اسے استدلال کی ضرورت نہیں پڑتی کہ بیاللّٰہ کا کلام ہے یا نہیں۔ وہ کہتے ہیں اللّٰہ کے کلام کی خصوصیت یہ ہے کہ اس کو براہِ راست سنتے ہی بغیر غور وفکر کے فوری یقین حاصل ہوجا تا ہے کہ بیاللّٰہ کا کلام ہے اور اصلاً قرآن کی خصوصیت ہیں ہیں ہے۔ یعنی اگر انسانی دل پاک صاف ہوگا تو صرف اس کے لفظ کے اندر بیا عجاز ہے (معنی کی بات نہیں







ہورہی) کہاں کو سننے والا ضروری علم حاصل کر لے گا کہ یہ اللہ کا کلام ہے۔ چنا نچہ واقعی محسوں ہوتا ہے کہاں بات میں صدافت ہے اور قرآن مجید کے اندریہ خصوصیت ہے۔ یہ بات قاضی ابو بکر علیہ الرحمہ نے شروع ہی میں بیان کی ہے۔ اس سے اس بات کی بھی تائید ہوتی ہے جوہم نے بیان کی تھی کہ لفظ کی اہمیت کیا ہے 'لفظ سے جڑنے کی اہمیت کیا ہے اور لفظ کو بچھے پڑھنے اور سننے کی اہمیت کیا ہے!

### زبان اورعلوم لغت كازوال

ہمارے ہاں بحیثیت مجموعی انسانوں کی زبان اورعلوم افت زوال پزیر ہیں۔ یعنی اکثر لوگوں کو کوئی زبان سی محمول کرتے ہیں۔ ہمارے ہاں طریقے پرنہیں آتی۔ بہت سے لوگ ہیں کہ جواپنی مادری زبان نہ جانئے پربھی فخرمحسوں کرتے ہیں۔ ہمارے ہاں ایک ایسی ہی قوم پیدا ہوگئی ہے۔ لغت جانئا 'لغت کی گہرائی میں اُتر نا تو بالکل مفقو د ہوتا چلا جار ہا ہے۔ قرآن کے لفظ سے جڑنے کے لیے کم سے کم شرط اس کو تھیج پڑھنا ہے اس کے لفظ کے ساتھ جڑ جائیں گے لیکن مزید گہرائی میں جاکر دیکھنے کے لیے علم لغت کی ضرورت پیش آتی ہے۔ اب آپ کے سامنے قاضی الو بکر البا قلانی علیہ الرحمہ کی شہادت بھی آگئی کہ لفظ کی کیا اہمیت ہے۔ ہمارے ہاں اس وقت لفظ کو تھوڑ اسا degrade ہی کیا جارہ ہا ہوتا ' ہی کیا جارہ ہا ہوتا ' الدا شاء اللہ!

### مستحيلات في حق الله







ہے۔ گویا واجب صفات وہ ہیں کہ جن کی ضد لاز مأمستغنی ہے فی حق اللہ تعالی اور جائز صفات وہ ہیں کہ جہاں دونوں ممکن ہیں اور اللہ سجانہ و تعالیٰ کے اراد ہے اور اختیار پر مبنی ہیں۔

# أُمّ البرابين/العقيدة الصُّغريٰ

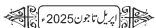
اب ہم اس کو شروع کرتے ہیں۔ پچھ چیزیں تو repeat ہوں گی اور پچھ اضافی بھی ہوں گی۔ اس میں جو کتاب آج منتی ہے وہ متن ہے اُم البراہین جس کو العقیدة الصغریٰ بھی کہتے ہیں اور یہ امام سنویؒ کی تالیف ہے۔ ''سنوس' 'ایک بربر قبیلے کا نام ہے۔ اس کی طرف نسبت سنوی ہے۔ یہا یک بہت بڑے امام سنویؒ کی بہت ہیں کتابیں ہیں 'خصوصاً عقیدہ پر تو ایک بڑے متکلم مالئی ثار ہوتے ہیں۔ ان کا نام الا مام محمد بن یوسف کی بہت ہیں کتابیں ہیں 'خصوصاً عقیدہ پر تو ایک بڑے متکلم مالئی ثار ہوتے ہیں۔ ان کا نام الا مام محمد بن یوسف السنوی انحیین ہے۔ سید سخے 'حسینی شخے اور ان کی وفات ۹۹۵ ہجری میں ہوئی ہے۔ انہوں نے تین کتابیں: العقیدة الوسطیٰ اور العقیدة الصغریٰ کھیں۔ ان میں ہوئی ہے۔ انہوں نے تین کتابیں العقیدة الکبریٰ 'العقیدة الصغریٰ جس کو' اُم ّ البراہین' 'بھی کہتے ہیں۔ اس میں مختراً اور عموماً عقیدہ بھی جسے لوگوں کے لیے یہ بیان کردیا گیا ہے کہ کیا عقیدہ رکھنا ہے اور کیا نہیں رکھنا 'جبکہ مختراً ور بھی بیان کردیا گیا ہے کہ کیا تقیدہ رکھنا ہے اور کیا نہیں رکھنا 'جبکہ مختر طور پر پچھادلہ بھی بیان کردیا گیا ہیں۔ ان میں اہلِ مُنتے کا منج امام غز الی علیہ الرحمہ کو چند با تیں' ان شاء اللہ' ہم دیکھیں گے۔ پھر ہم مختراً بہی موضوع اور اس میں اہلِ مُنتے کا منج امام غز الی علیہ الرحمہ کی کتاب ''الجام العوام من علم الکلام' '' سے بھی' اِن شاء اللہ' دیکھیں گے۔

## العدم عدوت و ماثلة للحوادث: المام سنوس

جوستحیلات تفصیلاً بین اس میں پہلے بتاتے بین العرم' کیونکہ ہم نےصفت ذاتیہ' صفت وجود' پڑھی تھی تو امام سنوی''العدم'' کے بارے میں کہتے بین: و هو ضد الموجود یہ وجود کی ضد ہے۔ و هو عبارة ان لا شیئ اور یہ لانشئ سے عبارت ہے۔ فالوجود واجب لِله سبحانه و تعالی والعدم مستحیل علیه کہ جب اللہ سبخانہ و تعالی والعدم مستحیل علیه کہ جب اللہ سبخانہ و تعالی واجب الوجود ہے یعنی اس کے لیے''وجود'' کا ہونا ضروری ہے تو یقیناً وہاں''عرم' مستحیل ہوگا۔ لہذا یہ سبحانہ و تعالی واجب الوجود ہے یعنی یہ بات مستحیل ہوگا۔ لہذا یہ سب سے پہلی بات ہے' یعنی یہ بات مستحیل ہے کہ اللہ نہ ہوئے۔ اس کو مانے ہیں: حدوث ۔ کا تواز ن بگر جائے گا کہ اللہ نہ ہو۔ یعدم ہے' اور اللہ کے تی میں ستحیل ہے۔ اس کے بعد فرماتے ہیں: حدوث ۔ حدوث ۔ میں سے کسی نے بھی نہیں مانا کہ اللہ کی فات حادث ہے' کیونکہ حادث ما نیں گو وہ خدا نہیں رہے گا۔ البہ پچھی میں میں جس کہ اور مشہمہ کہلاتے ہیں کہ جنہوں نے کہا کہ اللہ کی صفات میں حدوث ہوتا رہتا ہے۔ گو یا یہاں مسلمانوں کے اندرر ہے ہوئے اصل انکار اس بات کا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات میں بھی کسی میں میں کھی کسی قسم کا کوئی حدوث نہیں ہے۔ گو یا یہاں مسلمانوں کے اندرر ہے ہوئے اصل انکار اس بات کا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات میں بھی کسی قسم کا کوئی حدوث نہیں ہے۔ گو یا یہاں مسلمانوں کے اندرر ہے ہوئے اصل انکار اس بات کا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات میں بھی کسی قسم کا کوئی حدوث نہیں ہے۔ گو یا یہاں مسلمانوں کے اندرر ہے ہوئے اصل انکار اس بات کا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات میں بھی کسی سے کسید ہونے ہوئے بعد یہدا ہوتی ہو۔ امام طحاوی علیہ الرحمہ کی







عبارت کے مطابق مخلوق پیدا ہوجانے سے اس کی صفات میں اضافہ نہیں ہوتا۔ لہذا اللہ سبحانہ وتعالیٰ صفات کے اعتبار سے بھی از لا کامل ہیں۔ چنا نچہ وہاں صدوث مستحیل ہے۔ پھراسی کی مانند ہے: المماثل للحوادث! یعنی یہ کہنا کہ وہ اپنی ذات میں صدوث تونہیں ہے لیکن اُس کی ذات مانند یا مشابہ حوادث کے ہے۔ مثال کے طور پر آپ کہیں کہ نعوذ باللہ اللہ جسم ہے ہمیشہ سے تو ہے یعنی حادث نہیں ہے لیکن جسم ہے یا اس کے بھی ہاتھ' پاؤں' آنکھوں کی طرح کے ہیں تو یہاں آپ اگر چہ حدوث تونہیں مان رہے لیکن حدوث لازم آتا ہم کہیں گے۔ لازم اس طرح آئے گا کیونکہ جو بھی جسم ہوگا وہ حادث ہی ہوتا ہے۔ بالفرض اگر کوئی نہیں مانتا تو ہم کہیں گے مخالفة للحوادث ۔ یہ اللہ کے حق میں ما واجب ہے تو گو یا مشابہ یا مشابه للحوادث اللہ کے حق میں مستحیل ہوجائے گا۔ چنا نچے مماثلت اللہ کے حق میں مستحیل ہے۔ اللہ کی گاتوت کے مانند نہیں ہوسکتا اور جواللہ کو کی گلوق کے مانند کر سے گا یا اللہ کو جسم بنائے گا یا جسم کی عبادت کر سے گا تو بعض منظمین یا علماء عقیدہ ایسے بھی ہیں جنہوں نے مانند کر ہے گا یا اللہ کو جسم بنائے گا یا جسم کی عبادت کر رہا ہے وہ بت کی عبادت کر تا ہے اللہ کو جسم کی عبادت کر رہا ہے وہ بت کی عبادت کر رہا ہے۔ وہ جس کی عبادت کر رہا ہے۔ وہ ایک صنم کی عبادت کر رہا ہے وہ بت کی عبادت کر رہا ہے۔ وہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نہیں ہے۔

### تنزید میں مبالغه مطلوب ہے

امام غزالی علیہ الرحمہ جس کتاب میں عوام الناس کوعلم کلام سے روک رہے ہیں ای میں بیان فرماتے ہیں کہ عوام الناس کے حق میں مبالنے کی حد تک یہ بات بیان کرنی ہے کہ اللہ تعالی بخالف للحوادث ہے۔ اس لیے کہ ان کے ذہن میں پیشبہات اور تشیبہات پیدا ہوتی رہتی ہیں اور عمو ما وہ بچھر ہے ہوتے ہیں کہ اللہ تعالی بماری ہی ایک بڑی پکچر ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ علم الکلام سے روکنے کا مطلب ان باتوں سے روکنا نہیں ہے۔ یہ بیان کرنا ضروری ہے کہ مباداکوئی شخص انجانے میں اللہ سبحانہ وتعالی کو تلوق کی ما نندشار کرتار ہے 'یا اللہ کو زبان و مکان میں ما نتار ہے' یا اللہ کو جو اس بیاں ہے۔ یہ بیان کرنا شروری اللہ کو جس کی عبادت کرتا ہے وہ اللہ بیل ہوتا ہے دوہ اللہ بیل ہوتا ہیں۔ ایک صورت میں وہ جس کی عبادت کرتا ہے وہ اللہ بیل ہوتا ہے۔ یہ بیل اور کوام اور نواص کے یہ بیت کھیلائی جائے کہ جو بھی تمہاں پڑھر ہے نہیں اور کوام اور نواص کے یہ بیت عقیدہ بیان پڑھر ہے نہیں اور کوام اور نواص کے یہ بات بیل کی جائے کہ جو بھی تمہار ہے ضور اور خیال میں بتا ہے وہ خدا نہیں ہوتا ہے وہ کہاں پڑھر ہے نہیں اور کوام اور نواص کے یہ بات خطر ببالک فاللہ بخلاف ذلک یعنی جو بھی تمہار سے خوام اللہ بیل بیل کی جائے کہ جو بھی تمہار سے تعقیدہ کھا وہ تی کی جو کہی تمہار انصور آتا ہے تم نے یہ اعتقاد رکھنا ہے کہ وہ خدا نہیں ہوتا اور وہ کی نہ کی الم اور نیس ہوتا اور وہ کی نہ کی طریق پر خدا کا تخیل کر لیتا ہے' چنانچہ وسو سے کی حد تک تو چاہی حیات سے پاک نہیں ہوتا اور وہ کی نہ کی طریق پر خدا کا تخیل کر لیتا ہے' چنانچہ وسو سے کی حد تک تو چاہ کرے' بس اعتقاد ہور کھے کہ کل ما خطر طریقے پر خدا کا تخیل کر لیتا ہے' چنانچہ وسو سے کی حد تک تو چاہ کرے' بس اعتقاد ہور کھے کہ کل ما خطر







ببالک فالله بخلاف ذٰلک! جومیرے خیال میں آتا ہے وہ اللہ نہیں ہوتا تو وہ شرک سے محفوظ رہے گا۔ وہ عبادت صِنم سے نکل جائے گا'عبادت ِجسم سے نکل جائے گا۔

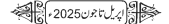
### اللّٰد تعالٰی: جسمانیت ٔ زمان ومکان سے ماوراء

اس کے بعدامام سنوی اس کی تفصیل بتاتے ہیں کہ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کے قق میں یہ بات ستحیل ہے کہ عن تا خذذاته قدر من الفراغ علم الکلام یاعقیدہ کی کتابوں میں آپ ایک لفظ پڑھیں گے کہ مخلوق متحیز ہوتی ہے جبکہ خداتحیز سے ماوراء ہے ۔ تحیز کا مطلب ہوتا ہے: جگہ گھیر نا۔ یہ جو dimensions ہیں یعنی چوڑائی رکھنا' بُعد رکھنا' طوالت رکھنا یہ بیاری چزیں فراغ کو گھیر نا ہے ۔ یعنی ایک خلاتھا جس کوآپ گھیر لیتے ہیں۔ جو کی جگہ کو گھیر کے قاس وجود کو علم الکلام کی اصطلاح میں متحیز کہتے ہیں۔ ہم سب متحیز ہیں ۔ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کے قت میں یہ بات مستحیل ہے۔ آپ کہیں گے یہ کیے ہوسکتا ہے 'یہ تو تحیل میں نہیں آتا کہ وجود ہواور جگہ نہ گھیرے ۔ دراصل اللہ تعالیٰ جگہ ہے ماوراء ہے۔ اور ہماری عقل جو رہوار تحیل حیات میں گھرتا ہو'جو جگہ نہ گھیرتا ہو'جو جگہ نہ گھیرتا ہو'جو جگہ نہ گھیرتا ہو'جو جگہ نہ ہیں ہوتا۔ اور ہمارا تحیل حیات میں گھرتا ہو'جو جہ ہیں اللہ سبحانہ وقعالیٰ تعوز باللہ! نہیں' وہ جگہ ہی میں نہیں ہوتا۔ وہ وہ مان سے ماوراء ہوتا ہے۔ تو کہتے ہیں اللہ سبحانہ وتعالیٰ متحیز نہیں ہے۔ جب وہ تحیر نہیں ہے تو جسم بھی نہیں ہوسکتا۔

اس کے بعد فرماتے ہیں: فیستحیل علیہ تعالیٰ ان یکون جرما (جسم) او یکون عرضا یکون بالجرم دو چیزیں ہوتی ہیں۔ایک کو کہتے ہیں جسم یا جو ہر۔ان میں تھوڑا فرق یہی ہے کہ ایک سے زیادہ جو ہر فل کے جسم بناتے ہیں۔ایک عرض ہوتی ہے۔جو ہروہ ہوتا ہے جو کسی محل میں نہیں ہوتا۔صفت یا عرض وہ ہوتی ہے جس کو قائم رکھنے کے لیمحل در کار ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر بیمیز ہے جو کسی اور شے کی بنیاد پر وجو زئیس رکھر ہی ہے لیکن رنگ اور جم کی جو صفات اس کے اندر پائی جاتی ہیں بیمیز کے بغیر نہیں پائی جاسکتیں۔لہذا اللہ سجانہ و تعالیٰ نہ جسم ہے نہ جسم کی کوئی صفت ہے۔ بی خلاصہ ہے اس کا کہ سخیل ہے کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ جَرم ہو یا عرض ہو۔ جب وہ جہ نہیں گھیرتا (نعوذ باللہ) وہ جگہ میں ہے ہی نہیں تو وہ جسم بھی نہیں ہے۔جسم نہیں ہے تو جسم پر وارد ہونے والی صفت بھی نہیں ہے۔نہ وہ جسم ہے نہ جُرم ہے اور نہ وہ عرض ہے۔اس کو متکلمین کہتے ہیں کہ نہ وہ جو ہر ہے نہ وہ جسم ہے اور نہ وہ عرض ہے۔اس کو متکلمین کہتے ہیں کہ نہ وہ جو ہر ہے نہ وہ جسم ہے اور نہ وہ عرض ہے۔اس کو متکلمین کہتے ہیں کہ نہ وہ جو ہر ہے نہ وہ جسم ہے اور نہ وہ عرض ہے۔اس کو متکلمین کہتے ہیں کہ نہ وہ جر ہے نہ وہ جسم ہے اور نہ وہ عرض ہے۔اس کو متکلمین کہتے ہیں کہ نہ وہ جر ہے نہ وہ جسم ہے اور نہ وہ عرض ہے۔اس کو متکلمین کہتے ہیں کہ نہ وہ جو ہر ہے نہ وہ جسم ہے۔اس کو متکلمین کہتے ہیں کہ نہ وہ جسم ہیں گوئی گھی گھی گھی گا بیان ہے۔

### اللّٰد تعالٰی: حدود و جہات سے ماوراء

اس کے بعداگل متحیل بات بھی اصل میں مخالفۃ للحوادث ہی کی تفصیلات ہیں۔ بیتو ہم نے کہہ دیا کہ وہ جَرَمٰہٰمِیں ہے' جہمٰہٰہیں ہےاور وہ صفت بھی نہیں ہے جو کسی جسم کے اندر پائی جاتی ہے۔ پھر کوئی اگریہ کہہ دے کہ وہ خود تو جَرمٰہٰمِیں ہے کیکن جسم کی کسی جہت میں ہے! فرماتے ہیں کہ اللہ سجانہ وتعالیٰ ان جہات ِسِتّہ سے یعنی آگے پیچے







دائیں بائیں اوراو پرینچے سے ماوراء ہے'اس لیے کہ جہت کا تصور بغیر مکان کےاورجسم کےنہیں ہے۔لہذا جب اللّه سجانہ وتعالیٰ سے جسمانیت' مکانیت اور زمانیت سب کی نفی کر دی تو جہت کی بھی نفی ہوگئ ۔ کہتے ہیں:

يستحيل على الله تعالى ان يكون في جهت للجرم بان يكون فوق العرش مثلًا او تحته او يمينه او شاله او المامه اوخلفه لان الله تعالى لو كان في جهة لكان جسها او جرما

یہ نہ جھے لینا کہ اللہ عرش کے اوپر ہے یا دائیں ہے یا بائیں ہے یا آئے ہے۔ اگر اللہ جہت میں ہوتا توجسم ہوتا جبکہ اللہ سجانہ وتعالیٰ جسمانیت ہے ماوراء ہے ٔ مکانیت ہے ماوراء ہے۔اس میں اشکال یہ ہوگا کہ فوق العرش یا مستوی علی العرش کا لفظ آیا توبیہ بات درست ہے کیکن جیسے امام غزالی فرماتے ہیں: اللہ کے لیے لفظ فوق تو آتا ہے لیکن فوق بھی جسم کے اعتبار سے ہوتا ہے بھی قدر ومنزلت یا رہے کے لیے ہوتا ہے۔ تواللہ کے حق میں جسمانیت اور بیساری چیزیں متحیل ہیں'لہذا جب بھی نوق کا لفظ آئے گاتو وہ بھی جسمانیت پرمحمول نہیں کیا جائے گا کیونکہ دلائل قطعی سے جسمانیت کی نفی اور جہت کی نفی ثابت ہو چکی ہے۔ یوں نہ سجھیے گا کہ یہ با تیں ابھی کسی نے بنائی ہیں۔ یہی عبارت''عقیدہ طحاویہ'' میں امام طحاوی علیہ الرحمہ نے بیان کی ہیں ۔ وہ فرماتے ہیں: و تعالمیٰ عن الحدو د و الغایات الله سجانہ وتعالیٰ حدہے اور غایت ہے ماوراء ہے۔غایت وہ جگہ ہوتی ہے جہاں پینچے کرکوئی شے ختم ہوجاتی ہے۔ جب مکان سے ماوراء ہے تو اس کی حداور غایت نہیں ہے۔ اب کہیں اللہ کی کوئی حدنہیں ہے' وہ لامحدود ہے۔لامحدود کا مطلب ہمار ہے ذہن میں بیآ ئے گا کہا یک چیز چلتی چلی جارہی ہے 'ختم ہی نہیں ہورہی ۔ یعنی ہمارے ذہن میں لامحدودیت کا تصور بھی آئے گا تو ہم ایک فزیکل شے ہی کوتصور کریں گے کہ یہ چیز ہے جو چلتی جار ہی ہےاور never ending ہے۔اللہ سجانہ وتعالیٰ کے اعتبار سے بیمعنیٰ نہیں ہوگا۔معنی بیہ ہوگا کہ وہ جسم نہیں ہے'وہ مکان میںنہیں ہے ۔ حدود اور غایات تو مکان سے طے ہوتی ہیں' لہذاوہ حدود اور غایات سے ماوراء ہے۔ بہرحال امام طحاوی''عقیدہ طحاویہ'' میں فرماتے ہیں: و تعالی عن الحدود و الغایات لیعنی اللہ سجانہ و تعالی حدود اور غایات سے ماوراء ہے۔والار کان والاعضاء رکن کسی شے کا جز ہونا اور اعضاء سے بھی ماوراء ہے۔ والادوات: اور آلات ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ کے فعل میں کوئی آلنہیں ہوتا' جیسے ہمارے افعال میں و مکھنے کافعل ہے توایک آلدلگا ہواہے ٰاس کوادوات کہتے ہیں۔ پھر فرماتے ہیں: لا تحویۃ الجہات الستۃ جھ جہات اللّٰد کا احاطہٰ بیں کر میں' یعنی اللّٰہ کسی جہت میں نہیں ہے۔ بہت سے بزرگوں کو میں نے پڑھاوہ کہتے ہیں بیہ بات تو کوئی عامی تسلیم ہی نہیں کرسکتا' یعنی بیہ بات تسلیم کرنا کہ اللہ سبحا نہ وتعالیٰ مکان سے اس طرح ماوراء ہے' کیونکہ

لاداخل العالم ولاخارجه ولاتحته ولأفوقه ولايمينه ولاشماله ولاخلفه

یہ عقیدے کی جوعبارت ہمارے ہاں پڑھائی جاتی ہےوہ یہ ہے:

اللہ تعالیٰ نہاس عالم میں ہے نہاس سے باہر ہے۔اب اس کا مطلب پنہیں کہ حلول ہے 'لیکن داخل اور خارج خود مکان کی صفات ہیں اس لیے نفی ہور ہی ہے۔جیسے ابن تیمیہ علیہ الرحمہ فر ماتے ہیں کہ بہتو عدم ہوتا ہے یعنی جس کوتم





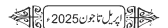


یوں کہتے ہو یہ تو عدم ہے۔ تم نے عدم کو بھی بیان کرنا ہے تو ایسے بیان کرو گے۔ پھروہ کہتے ہیں کہ فطرت اس کو نہیں مان سکتی۔ ایک عام آ دمی اس کو بھی تسلیم کرنے پر تیاز نہیں ہوسکتا۔ بیابن تیریہ کا دعویٰ تھا۔ ویسے جس بھی عام آ دمی کو بیات بتائی گئ ہے اس کو بھی آ جاتی ہے وہ تسلیم کر لیتا ہے۔ میں نے کسی عام آ دمی کو نہیں دیکھا کہ وہ کہ رہا ہو کہ یہ بات تو ہو ہی نہیں سکتی۔ جب اس کو بھی ایا جاتا ہے کہ مکان اور جسم کا کیا مطلب ہے اور اس سے اللہ تعالیٰ ما وراء اس لیے ہیں کیونکہ یہ حدوث ہے تو وہ فوراً تسلیم کر لیتا ہے کہ بالکل ٹھیک ہے ۔ اللہ ایسا ہی ہونا چاہیے۔ ﴿ لَیْهُسَ کَیوفُلِلہ شَیٰ ہُ ﴾ اچنا نچان کا دعویٰ تھا کہ یہ بات فطرت قبول نہیں کرسکتی۔ یعنی میں عام آ دمی ہوں تو مجھے اس بات کو گیفُلہ شَیٰ ہُ ﴾ تو میں کوئی حرج نہیں ہوتا۔ جب میں نے اللہ سجانہ وتعالیٰ کے بارے میں یہ مان لیا ہے کہ ﴿ لَیْهُسَ کَیوفُلہ شَیْ ہُ ﴾ تو میں بہی بتانا چاہ رہا ہوں کہ جو چیزیں نظر آتی ہیں وہ داخل العالم اور خارج ہوتی ہیں جبکہ اللہ سجانہ وتعالیٰ ان کے ماندہ کی ماندہ کی بیں اس کے ماندہ کی بیں ہیں اس کے ساتھ خاص ہیں۔ اس کے وجود میں کوئی بھی اس کے ماندہ خول نہیں ہیں جبکہ اللہ بھر اس کے ماندہ کوئی نہیں ہیں اس کے ساتھ خاص ہیں۔ ایس کوئی بات نہیں ہی کہ آ ہے کہیں یہ تو طلسماتی یا جادوئی قشم کی با تیں ہیں اور بھی میں نہیں آ سکتیں۔ اللہ تعالیٰ نے بہی بتایا ہے کہ اس کے ماندہ کوئی نہیں ہے۔ بہر حال یہاں وہ بتار ہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ جہت میں نہیں ہے۔

### الله سبحانه وتعالیٰ کی رویت: بلاجهت

یہاں سے ایک اور مسئلہ پیدا ہوتا ہے کہ جہت میں نہیں ہے تو رویت نہیں ہوگی۔ لہذا اہلِ عنت کے سوا معتزلہ نریدی 'ا ثناعشرہ جیسے فر قے نہیں مانے کہ اللہ کی رویت ہوگی کیوں کہ وہ جہت میں نہیں ہے۔ رویت کے لیے ان کے ہاں شرط جہت ہے لہذا انکار کر دیا۔ اہلِ عنت کے اندر جوجیسے والے بچھڑ بنڈ سے 'انہوں نے کہا کہ رویت ہوگی تو جہت ہوگی تو جہت ہوگی۔ رویت کا مطلب ہے قیامت کے دن اللہ کو دیکھیں گے۔ رویت کا مطلب ہے قیامت کے دن اللہ کو دیکھیں گے۔ رویت بہت کے بغیر نہیں ہوتی۔ رائی اور مرئی۔ رائی دیکھنے والا اور مرئی جس کو دیکھا جا کہ درویت کا مطلب ہے تیامت کے دن اللہ کو دیکھیں گے۔ رویت ہوا ہوت ہے۔ بغیر نہیں ہوتی۔ رائی اور مرئی ایک خاص جہت میں ہولی۔ انہوں نے کہا کہ جہت سے اللہ کے فضل سے اہل عند میں رویت کا انکار کیا نہ یہ کہا کہ رویت جہت میں ہوگی۔ انہوں نے کہا کہ جہت سے اللہ تعالیٰ ماوراء ہے لیکن رویت بواور جہت میں نہوتو اس سے عقل کے قوا نین نہیں ہوئی اور جہت میں نہوتو اس کے البذا اس کی سے عقل کے قوا نین نہیں ہوئی۔ اللہ تو ہوتی ہو جود میں اتم اور المل ہے لہذا اس کی وہ ہو جود۔ عدم کی رویت نہیں ہوئی۔ اللہ تو السلام نے بتا دیا تو ہوئی اور عقل عائز ہے 'الہذا اس پر رویت ہو سکتی ہے۔ جب صادق اور مصدوق علیہ الصلو ق والسلام نے بتا دیا تو ہوئی اور عقل عائز ہے 'الہذا اس پر ایک رویت ہو سکتی ہے۔ جب صادق اور مصدوق علیہ الصلو ق والسلام نے بتا دیا تو ہوئی اور عقل عائز ہے 'الہذا اس پر رویت ہو سکتی ہو ہی ہوگی کہا بھی ہم تصور رہیں کر سکتے۔ اس کو اللہ تعالیٰ نے کہا بھی ہے کہ وہ ادراک میں نہیں آتا۔ اللہ کے نبی میں نہیں آتا۔ اللہ کے نبی میں نہیں آتا۔ اللہ کے نبی علی نہیں غرابا:





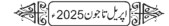
((مَا لَا عَنْنٌ رَأَتْ وَلَا أُذُنَّ سَمِعَتْ وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ)) (صحيح مسلم: ٤١٣٢) "جونة وسي تَكُونَة وكي أنه كي كان نے سااور نه كي قلب بشريراس كا كمان بھي گزراء"

وہ ایں رویت ہوگی جواس وقت بشر کے قلب پر وار دنہیں ہوسکتی۔ لہٰذا وہ رویت بھی ﴿ لَیْسَ کَیمُ شَلِهُ شَیٰءٌ ﴾ ہوگی۔ اس کے بھی مانند پچھنیں ہے۔ لہٰذا رویت ماننے کے لیے جہت یعنی اللہ کوکس dimension میں ماننا ضروری نہیں ہے۔ یہ بات بھی وہ فر مار ہے ہیں کہ اس طرح نہ بچھ لینا کہ جس طرح ایک مکان کے او پر ایک مکان فروری نہیں ہے۔ یہ بات بھی وہ فر مار ہے ہیں کہ اس طرح نہ بچھ لینا کہ جس طرح ایک مکان کے او پر ایک مکان ہوتا ہے اور ایک جگھ ہے ہے تو ہم یہاں بیٹھے ہیں تو اللہٰ فعوذ باللہٰ وہاں بیٹھا ہے۔ اس طرح کا تصور نہیں ہے۔ ایک بی جہت میں ہوئی بیٹی ہیں ہوئی ہیں ہو ۔ یا اللہ ہمارے نہیں ہے۔ یا اللہ ہمارے ایک بی جہت میں نہیں لیکن اس کی اپنی جہات ہول 'یعنی اس کا ایک وایاں ہے' اس کا ایک بایاں ہے' وہ طول اعتبار سے تو جہت میں نہیں ہوسکتی کہ اللہٰ تعالی اس سے بھی ماوراء ہے۔ صرف ہم سے جہت ماوراء نہیں ہے بلکہ اس کی واداء ہے۔ صرف ہم سے جہت ماوراء نہیں ہے بلکہ اس کی واداء ہے۔ صرف ہم سے جہت ماوراء نہیں ہوسکتی کیونکہ یہ جسمانیت کی شرائط ہیں۔ اب کہتے ہیں: ویستحیل علی سبحانه و تعالیٰ ان تکون له جہت فی نفسہ یعنی بان یکون له یمین او شہال او فوق او تحت او قدام او خلف یہ بھی نہیں ہوسکتا۔ لانه لو کان کذلک لکان جر ما ای جسم یعنی آگرایسا ہوا کہ اللہٰ تعالیٰ کے جہات ہوں تو وہ جم موجائے گا اور یہ متیل ہے۔

### الله سجانه وتعالى كے ليے ذات كالفظ جائز

اس کے بعد ایک ملاحظہ انہوں نے بیان کیا کہ اللہ تعالیٰ کے لیے ہم جسم وغیرہ کا لفظ تونہیں ہو لئے البتہ ذات کا لفظ جائز ہے۔ ذات سے جسمانیت لازم نہیں آئی 'ذات بس اس وجود کے حقق 'اس کے ثبوت اور اس کے واقع ہونے کی طرف اشارہ ہے۔ پھر وہ مشہور واقعہ جب حضرت ضبیب بن عدی رڈائیڈ شہید ہوئے تھے اور انہوں نے اس موقع پر ایک شعر پڑھا تھا۔ جب ان کومشر کین ملہ پکڑ کر لے گئے اور ان کوسولی پر چڑھا یا گیا تو انہوں نے کہا کہ پہلے میں دور کعت پڑھوں گا۔ پھر ان سے پوچھا گیا کہ: کیا تم یہ پنند کرو گے کہ رسول اللہ (سائٹھ آئیل ہم) تمہاری کہ چہوتے اور تم اپنے گھر میں ہوتے ؟ انہوں نے جواب دیا کہ میں یہ بات بھی پیند نہیں کرتا کہ رسول اللہ سائٹھ آئیل ہم کو ایک کا نا بھی چھے۔ میں نے دور کعات اتنی جلدی اس لیے پڑھیں کہتم یہ نہ کہوکہ موت کے خوف سے نماز طویل کردی۔ پھر انہوں نے یہ شعر پڑھا تھا جس میں ذات کا لفظ آر با ہے۔ جب اللہ کے نبی سائٹھ آئیل تک یہ شعر پہنچا کردی۔ پھر انہوں نے دور کعات تقریری عطافر مادی۔ چنانچہ پتا یہ چلا کہ لفظ ذات اللہ سبحانہ وتعالیٰ کے حق میں بولا جا سکتا ہے۔ وہ شعر یہ ہے نہوں گا میں والکہ سائٹھ آئیل نے دور کھا تھا جس میں ذات کا لفظ آر با ہے۔ جب اللہ کے نبی سائٹھ آئیل کے حق میں بولا جا سکتا ہے۔ وہ شعر یہ ہے نہ وتعالیٰ کے حق میں بولا جا سکتا ہے۔ وہ شعر یہ ہے :

فَلستُ أُبالي حين أُقْتَلُ مُسْلِمًا على أيِّ جَنْبٍ كان لِلَّهِ مَصْرَعِي وَذَٰلك فِي ذَاتِ الْإِلَهِ وَإِنْ يَشَا يُبارِكُ على أوصَالِ شِلْوٍ مُمَزَّعِ وَذَٰلك فِي ذَاتِ الْإِلَهِ وَإِنْ يَشَا (صحيح البخاري كتاب التوحيد عد عد ٢٠٠٢)







'' مجھے کوئی پروانہیں ہے جب حالت اسلام میں مجھے شہید کیا جائے کہ میں گٹنے کے بعدیا گردن اڑنے کے بعد اور اگر بعد اللّٰہ کی راہ میں دائیس گرتا ہوں یا باعمی گرتا ہوں۔اور میسب اللّٰہ کی ذات کی رضا کے لیے ہے۔اورا گر اللّٰہ چاہے کہ میرے مرنے کے بعد میر کی ہڑیوں اور کھال وغیرہ پر بھی برکت نازل فرما دے تو وہ اس پر قاور ہے۔''

کہتے ہیں و قد سمع النبی ﷺ هذا الشعر و أقر یعنی اللہ کے نبی سائٹی آیا ہم نے بیشعر سنا اور اقرار فرما دیا۔ اس کوہم سُنّت تقریری کہتے ہیں۔

اس کے بعدامام سنوی فرماتے ہیں: ویستحیل علی اللہ تعالی ان یتقید من مکان اللہ بیجانہ وتعالی کے حق میں یہ بات مستحیل ہے کہ وہ کسی مکان میں مقید ہوجائے ۔ یعنی زمان کی باری بھی آگے آئے گی ابھی مکان کی بات کررہے ہیں۔ والمراد بالمکان استقرار الجرم علی الجرم یعنی جسم کا جسم پر ہونا یا جسم کا کسی جسم سے جہت میں ہونا ہی مرکان ہے اور مکان کی تعریف ہے جبکہ اہل سندگی ایک الگ تعریف ہے جبکہ اہل سنت مسئطمین کی ایک الگ تعریف ہے۔ وہ تعریف ہیں ہونا ہے ۔ فلا سفہ کی ایک الگ تعریف ہے جبکہ اہل سنت مسئطمین کی ایک الگ تعریف ہے۔ وہ تعریف ہیں ہے : فراغ مو هوم ایک وہمی جگہ ہوتی ہے جس کوجسم گھرتا ہے۔ اب اس وقت وہ جگہ جہاں میرا جسم نہیں ہے 'یوراغ وہمی ہے۔ یہاں میں آؤں گا توجسم اوھر آ جائے گا۔ یوفراغ وہمی کہ جس کوجسم گھرتا ہے اس کومکان کہتے ہیں۔ گو یا مکان کے لیے جسم ضروری ہے یا جسم کی جہات ضروری ہیں۔ فرمار ہے ہیں اللہ سبحانہ وتعالی متقید بالمکان نہیں ہے۔ لان اللہ لو کان لہ مکان لکان جرما کہ اللہ کے لیے فرمار ہوتا تو وہ جسم ہوتا۔ وہی بات ہے یعنی یہ سب اصلاً جسمانیت کی فئی کرنے کے بعداس کی فروعات ہیں۔

### تفصیلات ضرورت سے پیدا ہوتی ہیں

عقید ہے میں دلالت التزامی کفایت نہیں کرتی ، تفصیل سے ہرشے کوالگ الگ بتایا جاتا ہے۔ ورنہ تواگر جس نے سمجھ لیا کہ اللہ جسم نہیں ہے وہ ساری باتیں سمجھ لے گا۔ اس کو پھر بتانے کی ضرورت نہیں ہے کہ مکان میں نہیں ہے زمان میں نہیں ہے او پر نہیں ہے ، جہت میں نہیں ہے۔ وہ سب باتیں سمجھ سکتا ہے صرف اس بات کی نفی سے کہ اللہ جسم نہیں ہے۔ یہ ساری چیزی ہمیں سے کہ اللہ جسم نہیں ہے۔ یہ ساری چیزی ہمیں قرآن میں تواس طرح نہیں ملتیں ، حدیث میں بھی نہیں ملتیں کہ سحیل ہے اللہ پر یہ بھی اور ستحیل ہے اللہ پر وہ بھی۔ قرآن میں تواس طرح نہیں ملتیں ، حدیث میں بھی نفی سے بیان کرنے کی ضرورت اس وقت پیش آگئی کہ جب اس کا علماء نے جواب بید یا کہ یہ باتیں ہمیں بھی تفصیل سے بیان کرنے کی ضرورت اس وقت پیش آگئی کہ جب محمد اور مشبہہ جیسے گروہ پیدا ہوگئے۔ جس زمانے میں گروہ پیدا نہیں ہوئے سے تھے توصیل ﴿ لَیْسَ کَمِثْلِلہ شَیْ عُنْ اللہ سَجھ اللہ عَلَی ہمیں ان مجمل عبارتوں سے انہیں تفصیلات ہیں کردی گئی ہوں نے اللہ تصلیل سے ہمیں ان مجمل عبارتوں کی تفصیلات بیان کرنی پڑیں پھھا لیے تھے۔ پھی مجمل عبارتوں سے انہیں تفصیلات بیان کرنی پڑیں پھھا لیے فرقوں کے ظہور کی وجہ سے کہ جنہوں نے اللہ تصلیل بھیں ان مجمل عبارتوں کی نسبت کردی کہ جوان آیات کے اجمال کے برعکس تھیں۔ پھر ہم نے اس کے اندر تفصیل پیدا کردی۔ چنانچہ بنہیں سمجھنا چا ہے کہ بیقر آن کا منبح نہیں ہے۔ منبح ضرورت کے اعتبار سے ہوتا ہے۔ یعنی آج







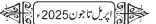
اگرکوئی خاص قتم کی گمراہی آ جائے جیئے ختم نبوت کا انکار ہوجائے تو آپ کہیں گے قرآن میں تو ایک ہی آیت آئی ہے اور تم نے اپناسارا وقت اسی پرخرچ کیا ہوا ہے اسی کی تفصیلات بیان کرر ہے ہو سارا دین ختم نبوت ہی ہے کیا! ہم کہیں گے کہ اس وقت کی ضرورت ہے ۔ ختم نبوت دین کا ایک جزوہے ۔ معلوم من الدین بالضرورة ہے ۔ اس وقت ایک فرقہ ضالہ وجود میں آ چکا ہے تو اب ہم اپنی تو انائیاں اس کام میں صرف کررہے ہیں ۔ علماء کے اس کام کو بھی اسی اعتبار سے دیکھیں تو بات واضح ہوجائے گی کہ جس زمانے میں پہلوگ ہیں اس زمانے میں مجسمہ اور مشبہہ (جیسے ابھی بھی پائے جاتے ہیں ) غلبہ رکھتے ہیں اور عوام الناس کو گمراہ کررہے ہیں ۔ چنانچہ وہ تفصیل کے ساتھ بیان کرتے ہیں کہ کیا کیا با تیں نہیں مانی ۔ اس طرح کے اعتراضات بچگا نہ ہوتے ہیں ۔

اس کے بعد فرماتے ہیں کہ یہ بات بھی ملاحظہ کرلوکہ ان نفی المکان یستلزم نفی الحدود لذات الله تعالیٰ کیا نص علیه اهل السنة جیبا کہ اہلِ مُنت نے نصاً بیان کیا ہے کہ نفی مکان سے اللہ کے لیے نفی صدود بھی لازم آتا ہے۔ حد کا مطلب ہی مکان کا ہونا ہے۔ جو شے غیر مکانی ہے اس کے لیے حد کا اثبات نہیں ہو سکتا۔ اللہ تعالیٰ: مرورِز مان سے منزہ

اس کے بعد فرماتے ہیں: ویستحیل علی الله زمان ، الله تعالیٰ پرزمان بھی متحیل ہے۔فیستحیل علیه ان یمر علیه الزمان الله تعالیٰ پریہ بات متحیل ہے کہ اس پرزمان گزرے وقت گزرے۔ یہ زمان کیا المحقول ہیں ہے۔ یہاں تک کہ بعض متکلمین نے کہا کہ یہ مواقف العقول ہیں ہے۔مواقف العقول کا مطلب ہوتا ہے جہاں پہنچ کرعقل وقف کرے کہ بجو نہیں آرہی۔ کچھنے کہا یہ بدیمی ہے اس لیے توقل وقف کرے کہ بجو نہیں آرہی۔ پچھنے کہا یہ بدیمی ہے اس لیے توقل وقف کرتی ہے۔سب کے ہاں یہ بات متفق علیہ ہے کہ زمان بلا مکان نہیں ہوتا۔ پہنے جہاں بہتے کہا یہ بہت ہے کہ زمان بلا مکان نہیں ہوتا۔ پہنے اور زمان الله کی مخلوقات میں ہے ہے تو اللہ بجانہ وتعالیٰ اپنی تمام مخلوقات سے ماوراء ہیں۔ لہذا اللہ بجانہ وتعالیٰ اپنی تمام مخلوقات سے ہیں اور دوسرے بہت سے سکے طل ہوجاتے ہیں اور ایک عجیب لطف حاصل ہوتا ہے۔ یہاں بہت ی با تیں جو ہمیں شک کرتی ہیں اور دوسرے بہت سے سکے طل ہوجاتے ہیں اور ایک عجیب لطف حاصل ہوتا ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہم سے اتنا پہلے یہ بات طے کر لی ہے وہاں اس طرح کا بہل ہے وہ زمان کے بغیر نہیں ہوتا۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے ہم سے اتنا پہلے یہ بات طے کر لی ہے وہاں اس طرح کا طرح طنہیں ہے۔وہاں زمان ہی نہیں ہوجائے گا۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے ہم سے اتنا پہلے یہ بات طے کر لی ہے وہاں اس طرح کا حرب سوچ کرنہ ماگیں کہ اللہ نے وہاں اس طرح کا یہ تو پہلے ہو بال اس طرح طنہیں ہوجائے گا۔ یعنی اللہ تعالیٰ سے ماگیں تو اس طرح سوچ کرنہ ماگیں کہ اللہ نے تو پہلے سے طے کردیا تو ماگیں کہ اللہ نے ہاں زمان ہی نہیں ہے جیے ابھی ہم نے عبی اللہ کے ہاں پہلے اور بعد نہیں ہے۔اللہ کے ہاں زمان ہی نہیں ہے جیے ابھی ہم نے عبی ابی ہیں فیستحیل علیہ الزمان مستحیل ہے کہ اللہ کے ہاں پہلے اور بعد نہیں ہے کہ اللہ کے ہاں زمان می نہیں ہے جیے ابھی ہم نے اللہ کے ہاں پہلے اور اور منہ ہیں کہ اللہ کے ہاں زمان گزرے۔

70

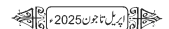




### الله سبحانه وتعالى: حركت وسكون سے ماوراء

اس کے بعد فرماتے ہیں: اللہ تعالی پر یہ بات متیل ہے کہ ان تتصف ذاته العلیا بالصفات الحادثة كدأس كى ذاتِ عالى متصف موحادث صفات سے مثل الحركة والسكون وغيرهما حبياك حرکت اورسکون ۔کوئی شخص کہے کہ یا تو چیزمتحرک ہوگی پاسا کن ہوگی' کوئی تیسری کیفیت ہوتو گو یاارتفاعِ نقیضین والی صورت حال ہے۔ ساکن وہ شے ہوتی ہے جو قابل تحرک ہوتی ہے اور حرکت کا مطلب ہے انتقال من مکان الی مکان ایک مکان ہے دوسرے مکان کی طرف انقال۔ جب ہم نے جسمانیت مکانیت اور ان سب باتوں کی نفی کر دی ہے تو حرکت اور سکون دونوں کی نفی ہو جاتی ہے۔منطق میں بیہ بتایا جا تا ہے کہ ارتفاع نقیضین اس شے سے ہوسکتا ہے کہ جو شے اس کے قبول کی صلاحیت ہی نہ رکھتی ہو'جو شے اس نقص کے قبول کی صلاحیت سے منز ہ ہو۔مثال کےطور پرآپ دیوارکو پنہیں کہہ سکتے کہ بیعالم ہے یاغیرعالم ہے کیونکہ دیوار کےاندر علم کی صلاحیت نہیں ہے۔لہٰذا یہاں سے دونو نقیضین مرتفع ہوجا نمیں گی علم اورغیرعلم یالاعلم۔اب بیتو دیوار کے نقص کی وجہ سے ہے کہ دیوارعلم قبول کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتی لیکن ایسا بھی ہوسکتا ہے کہ کوئی شے اپنے بلند مرتبےاورعظت کی وجہ ہے کوئی نقص کی صفت یا اس کی ضد قبول کرنے سے منز ہ ہو۔اللہ تعالیٰ حرکت اورسکون ہے منزہ ہے۔ وہاں نقیضین کا سوال نہیں ہوگا۔ پھر ہم ان آیات یا روایات کے بارے میں بھی یہی کہیں گے جہاں بظاہر کوئی حرکت معلوم ہوتی ہے کہ یہاں ایک مکان سے دوسرے مکان میں انتقال مراذنہیں ہے۔ یہ ہم ان شاءالله ' إلجام العوام'' میں دیکھیں گے۔ یہ بات بالکل واضح ہے کہ جب طے ہو گیا کہ اللہ تعالی مکانی نہیں ہے تو مثلاً نزول بھی مکانی نہیں ہے۔ نزول وہ ہے جواللہ تعالیٰ کے لائق ہے مکانی نہیں ہے۔مکان کی نفی ہو چکی ہے لہذا نزول کولاز ماً مکان ماننا ضروری نہیں ہوتا۔امام غزالیؒ نے امام شافعیؒ کاایک تول نقل کیا کہ نزلٹ فی بغداد ثیم نزلث ثم نزلث ثمه نزلث میں بغدادمیں اُترا ' پھرمزیداُترا ' پھرمزیداُترا (مزیداُترنے ہے مراد ہے پھر کچھ عرصہ مزیدر ہا) لیعنی نزول کا مطلب پنہیں ہے کہوہ بغداد کی زمین میں نیچے ہی کہیں اتر تے چلے گئے ۔لہذا نزول بہت مختلف معنوں میں استعال ہوتا ہے۔ ذات کے اعتبار سے دیکھا جائے گا تو جب اللہ تعالیٰ کی ذات کے بارے میں ہم یہ بات طے کر چکے ہیں کہوہ ز مانی اور مکانی نہیں ہے تواس کا نز ول بھی ز مانی اور مکانی نہیں۔

آگفرماتے ہیں: ویستحیل ان تتصف ذاته العالیة بالصغر او الکبر جھوٹا بڑا ہونا' اس سے بھی اللہ سجانہ وتعالیٰ کی ذات عالی ماوراء ہے۔''اللہ اکبر'' کا مطلب ہرشے سے بڑا ہے' جسمانی اعتبار سے (نعوذ باللہ) نہیں بلکہ یہ ذات کے اعتبار سے ہے' منزلت کے اعتبار سے ہے' صفات کے اعتبار سے ہے' قوت اورقدرت کے اعتبار سے ہے' وجود کے اعتبار سے ہے۔ چنانچ کبراور صغربھی جسمانی نہیں ہوگا۔ اللہ سجانہ وتعالیٰ جز واورگل اور اس طرح کی اصطلاحات جو مخلوقات کے لیے وضع کی گئی ہیں' ان سب سے ماوراء اور منز ہے۔







### اللّٰدتعالىٰ:غرض وغايت سے ماوراء

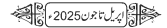
اس کے بعد فرماتے ہیں: ویستحیل علی الله تعالٰی ان یتصف بالاغراض الله سجانه وتعالیٰ پریہ بات متحیل ہے کہاس کی ذات غرض سے متصف ہوجائے' چاہےوہ غرض اس کے افعال میں ہویا اس کے احکام میں ۔اللّٰد تعالیٰ کےافعال وہ ہیں جووہ اس وقت تکوینی طور پرفر مار ہے ہیں کہ کسی کوزندہ کرر ہے ہیں' کسی کو مارر ہے ہیں' کسی کوعزت دے رہے ہیں' کسی کو ذلت دے رہے ہیں ۔ کا ئنات چل رہی ہے۔ تدبیرامر ہور ہی ہے۔ کسی کو فقیر کررہے ہیں' کسی کوغنی کررہے ہیں ۔ بیسب اللہ کے افعال ہیں' اورا حکام سے مرادحکم شرعی ہے۔ یعنی ایک حکم تکوینی ہے جواللہ تعالیٰ کے افعال ہیں اورایک حکم شرعی ہے کہ بیہ شنے واجب ہے' بیہ شنے حلال ہے' بیہ شنے حرام ہے' یہ شے مکروہ ہے اور یہ شے مباح ہے۔ان دونوں میں اللہ تعالیٰ غرض و غایت سے ماوراء ہے ۔غرض کی تعریف انہوں نے خود کی کہ والاغراض جمع الغرض وهوالباعث للفعل آپ کوفعل پر ابھارنے والی شے غرض ہوتی ہے۔اس کوعلت غائبہ کہتے ہیں۔ارسطو کی جو چارعلتیں ہیں ان میں سےعلت غائبیذ ہن میں پہلے ہوتی ہے وجود میں بعد میں آتی ہے۔اللہ تعالیٰ نفعل میں نہ تھم میں کوئی غرض رکھتے ہیں' ایسی غرض جوان کی ذات کی طرف لوٹی ہو۔ جوبھی غرض ہوتی ہے وہ مخلوق کی طرف لوٹتی ہے۔اللہ کو کوئی غرض نہیں ہوتی ۔ یعنی اللہ نے نماز پڑھنے کا کہا' پیہ تھم ہےتو اللہ کواس تھم کے دینے پرکسی باعث ( اُبھار نے والی شے ) نے نہیں اُبھارا کہ پیغرض حاصل ہو جائے گی۔اسی طریقے پراللہ نے کا ئنات بنائی ہےتو بیاللہ کافعل ہے۔انسان بنایا تو بیاللہ کافعل ہے۔اللہ کواس فعل پر ا بھار نے والی کوئی غرض نہیں تھی جواللہ حاصل کرنا چاہتا ہے۔ بہر حال اللہ سبحانہ وتعالیٰ غرض سے ماوراء ہے' وہ غرض چاہے فعل میں ہو چاہے احکام شرعیہ میں ۔ تکوین وتشریع دونوں میں اللہ کی کوئی غرض نہیں ہے۔ یہاں سوال پیدا ہوتا ہے کہ پھراس سے توعبث لازم آتا ہے۔ ﴿ أَفَحَسِبْتُهُ أَتَّمَّا خَلَقُنْكُمْ عَبَثًا ﴾ توفرمایا کہ عبث اس وقت لازم آتا ہے جب جس شے کو پیدا کیا گیا ہوا دراس کے لیے کچھاغراض نہر کھی ہوں لیعنی ہمیں تو پیدا کیالیکن اللہ ہمارے پیدا کرنے سےخود کچھنہیں لے رہابلکہ ہمیں کچھ دے رہاہے۔ ہمیں اُس نے کچھ کہاہے کہ بیاکام کر دُاس میں تمہارا کمال ہے اس میں تمہاری ترقی ہے۔عبث اس وقت ہوتا ہے کہ اگر اللہ پیدا کرنے کے بعد انسان کو بھی شتر بےمہاری طرح حچوڑ دیتا' جیسے فر مایا:

﴿ اَفَحْسِبْتُمُ اَنَّمَا خَلَقُنكُمْ عَبَثًا وَانَّكُمْ اِلَّيْنَالَا تُرْجَعُونَ ١٨٤ (المؤمنون)

'' کیاتم نے سمجھاتھا کہ ہم نے تہمیں ہے کارپیدا کیا تھااور بیرکتم ہماری طرف لوٹائے نہیں جاؤگے؟''

یعنی تمہارا وجود تمہاری ذات میں بےمقصد نہیں ہے لیکن اللہ تعالیٰ کواس سے کوئی غرض حاصل نہیں۔وہ کہتے ہیں سے عیث نہیں ہے۔









# تعارف وتبصره

تبصره نگار: حافظ خالدمحمودخضر

نام كتاب : لغات واعراب قرآن كي روشني ميں

تر جمه قر آن کی لغوی ونحوی بنیادیں

تاليف: پروفيسرحافظاحمديارٌ

ا بهتمام طباعت : ڈاکٹرنعم العبدین حافظ احمدیار ً

ناشر : الفيصل' ناشران و تا جران كتب'غز ني سريث'ار دوبازار'لا مور

صفحات : ۱۲۱۸ قیت: ۲۰۰۰ سارویے

ملنے کا پیة : مکتبه خدام القرآن ' K-36 ماڈل ٹاؤن لا ہور' فون: 1115348-0301

استاذِ کرم پروفیسر حافظ احمد یار رحمہ اللہ تعالیٰ کامتعلّم ہونا اور اُن کی تدریس سے فیض یاب ہونا میر کی زندگی کی خوبصورت یا دوں میں سے ہے۔ آج اس کا تذکرہ گو یا عمر رفتہ کو آواز دینے کے مترادف ہے۔ یہ چالیس سال پہلے کی بات ہے۔ میں ۱۹۸۳ء میں قر آن اکیڈی لا ہور کی فیلوشپ سیم سے وابستہ ہوا تھا۔ انہی دنوں محرّم حافظ صاحبؓ بخاب یو نیورسٹی سے ریٹائر منٹ کے بعد قر آن اکیڈی میں بحیثیت استاد تشریف لے آئے تھے۔ چنانچہ قر آن اکیڈی کے دوسالہ کورس میں حافظ صاحبؓ کے سامنے زانو کے تلمذ تہ کرنے کا موقع ملا۔ اس کلاس میں مدارسِ عربیہ کی طرح فرشی نشست کا اہتمام ہوتا تھا۔ حافظ صاحبؓ محرّم کے دو پیریڈ مسلسل ہوتے تھے جن میں مدارسِ عربیہ کی طرح فرشی نشست کا اہتمام ہوتا تھا۔ حافظ صاحبؓ محرّم کے دو پیریڈ مسلسل ہوتے تھے جن میں کہا ہمال کے دوران ہمیں عربی مرف وٹو کا وہ نصاب پڑھایا گیا جو ترجہ قر آن میں لغات اور اعراب کی بحث بیجھنے حالتوں (رفع 'نصب' جر) سے دوشاس کرا یا۔ اگر چہ اس سے قبل میں علامہ اقبال او پن یو نیورسٹی سے بنیا دی عربی کورسز کر چکا تھا' لیکن' اعراب' سے متعلق تصورات حافظ صاحب کی تدریس بی سے واضح ہوئے۔ قر آن اکیڈ می کورسز کر چکا تھا' لیکن' اعراب' 'کی بلا کا نام ہے۔ وہ تو فقط ضمہ فتح اور کر واضح کرا دیا جاتا ہے ورنہ اکر محربی نکر دیس کی القر آن کورس کے طلبہ کو ''اعراب' 'کی بلا کا نام ہے۔ وہ تو فقط ضمہ فتح اور کسرہ (بیش' زیراورزیر) اکر عملوم نہیں ہوتا کہ 'فرات کوتو پیجھی معلوم نہیں ہوتا کہ 'فرات کر اور نیش' زیراورزیر) اکر عراب سمجھی کراسی کی تدریس کی تدریس کو تربیہ کی معلوم نہیں ہوتا کہ رفع' نصب' جراسم بی کوتو ہو کھوم نہیں ہوتا کہ رفع' نصب' جراسم بی کوتو ہو سے کھراسی کوتو کیس کی معلوم نہیں ہوتا کہ رفع' نصب' جراسم بی کوتو کھور نے سالے کوتو کی معلوم نہیں ہوتا کہ رفع' نصب' جراسم







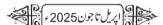
کی ہوتی ہے یافغل کی! بہر حال لغات اور اعراب کی بحث سجھنے کے لیے ایک خاص سطح تک عربی صرف ونحو کے قواعد سے جووا تفیت ضروری ہے وہ ہمیں محترم حافظ صاحبؒ کی سال بھر کی تدریس سے حاصل ہوئی۔

'' حقیقت بیہ ہے کہ یہی دوامور''لغات واعراب'' ہی تر جمہ قرآن یا براہِ راست فہمِ قرآن کی بنیا داور جان ہیں ۔اس کے ذریعے ہی:

- ا) یہ بیتہ چل سکتا ہے کہ س مترجم نے کن کُغوی معنوں کوتر جیح دی ہے۔
- ۲) میمعلوم ہوسکتا ہے کہ کس مترجم نے ترکیب نحوی میں کس چیز کو کھوظ رکھا ہے۔
- ۳) اس بات کی نشان دہی ممکن ہے کہ سی مترجم نے کہاں اور کس نوعیت کی غلطی کی ہے۔ اس غلطی کامعمولی یا سنگین ہونا' اور دانستہ یا نادانستہ ہوناایک اضافی بات ہے۔
- ") کسی مترجم کے الفاظِ ترجمہ کے انتخاب میں غلطی یا درتی سامنے آتی ہے۔ پھریہ کہ خوب اور خوب تر کا فرق بھی واضح اورنمایاں ہوجا تاہے۔''

چنانچیر جمد قرآن کی تدریس کے دوران طلبہ مختلف اردوتراجم سامنے رکھتے اور ساتھ ساتھ ان کا نقابلی مطالعہ بھی کیا جا تا۔ جس ترجمہ میں ان لغوی اورنحوی بنیادوں سے انحراف پایاجا تا'اس پر حافظ صاحبؒ گرفت فرماتے۔اس ضمن میں غلام احمد پرویز کا ترجمہ خاص طور پرزیرعتاب رہتا۔ بعض اوقات تو حافظ صاحبؒ اس کی علمی خیانت پر قہقہہ بھی لگاتے (اور بھی بھی حسب حال پنجابی کا کوئی لطیفہ بھی سناد ہے ۔

قرآن اکیڈی میں ترجمہ قرآن کی اس تدریس سے ہی حافظ صاحبؒ نے ایک کتاب کیصنے کا ارادہ فرمایا جس میں ' لغات واعراب قرآن' کی روشنی میں' ترجمہ قرآن کی لغوی اور نحوی بنیادی' واضح کرنے کے لیے کلاس میں کیے گئے اجمالی کام کی تفصیل آجائے۔ چنانچہ ۱۹۸۸ء میں انہوں نے ' لغات واعراب قرآن' کے مباحث بڑی تفصیل سے تحریر کرنے شروع کیے اور ان کے ساتھ' الرسم' اور' الضبط' کا اضافہ فرمایا۔ قرآنی الفاظ کے رسم المائی اور رسم عثمانی کا فرق واضح کیا۔ ونیا بھر میں قرآنی مصاحف میں ضبط یعنی حرکات لگانے کے جومحتلف انداز







مقدمه میں لکھاہے:

ا پنائے جاتے ہیں'ان کا فرق بھی دکھایا۔ حافظ صاحبؒ کی ذاتی لائبریری میں دنیا کے مختلف مما لک میں شائع ہونے والے قرآنی مصاحف موجود تھے اور وہ ان میں ضبط کا فرق واضح کرنے کے لیے مختلف مصاحف میں سے الفاظ فل کرتے تھے۔

ماہنامہ'' حکمت قرآن' میں ان گراں قدر مباحث کی اشاعت کا آغاز جنوری ۱۹۸۹ء کے ثمارے سے ہوا۔ جرید سے کا معاون مدیر ہونے کی حیثیت سے مجھے اس سلسلۂ مباحث کی کتابت' پروف خوانی اور تھیج کے تمام ترکام کی نگرانی کا شرف بھی حاصل ہوا۔ حافظ صاحب محترم نے اپنی علالت کے باعث جب قرآن اکیڈی میں تدریس سے معذرت کر لی تب بھی گھر پر''لغات واعراب قرآن' کی تالیف کا کام جاری رکھا' لیکن اپنی حیاتِ مستعار میں اس سلسلۂ میں اس سلسلۂ کو سورۃ البقرۃ کی آیت ۱۱۰ تک ہی پہنچا پائے۔ ماہنامہ'' حکمت قرآن' میں اس سلسلۂ مباحث کی آخری قسط جولائی ۱۹۹۸ء میں شائع ہوئی۔ گو یا اللغۃ 'الاعراب' الرسم اور الضبط کے مباحث پر مشتمل سے انمول سلسلۂ تالیف مسلسل دس برس تک ماہنامہ'' حکمت قرآن' کے صفحات کی زینت بنتار ہا۔

حافظ صاحبؒ کے فرزندار جمند جناب ڈاکٹر تعم العبد نے کئی سال کی محنت شاقد کے بعداس بے مثل قرآنی خدمت کو کتابی صورت میں شائع کیا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ لغات واعراب قرآن پر حافظ صاحب رحمہ اللہ نے جس علمی انداز میں میکام کیا ہے۔ وآخر دعوانا ان المحمد للّٰہ رَبِ العالمين ٥٥ الحمد للّٰہ رَبِ العالمين ٥٥

(اتوار ۲۲ دسمبر ۲۰۲۴ء کو کتاب کی تعار فی نشست منعقدہ قر آن آڈیٹوریم لا ہور میں پڑھا گیا۔) ﷺ ﷺ

## **(r)**

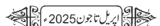
نام كتاب : علم اورا بل علم

تاليف: مولانا حافظ محمد طاهر حافظ بشير (سعودي عرب)

ترجمه وترتیب : مولا نامح شفق الرحلن علوی (أستاد جامعه علوم اسلامیهٔ بنوری ٹاؤن کراچی)

لا بع : مكتبه علوي كراجي رابطه نمبر: 0335-2102186

الله تعالی نے علم کی بنیاد پر ہی نوعِ انسانی کواپن تمام مخلوقات پر فضیلت عطافر مائی ہے۔ حضرت آدم عَلِیْلا کی تخلیق کے موقع پر علم الاشیاء کی بنیاد پر ہی آئ تمام مخلوقات پر افضل تھہرے اور فرشتوں کے سجدے کے حق دار ہوئے۔ گویا انسان حقیقاً اشرف المخلوقات تبھی تھہرتا ہے جب وہ صاحبِ علم ہواور علم کے مقام ومرتبہ کو سمجھتا ہو۔ چنانچہ فرمانِ اللہی ہے: ﴿قُلُ هَلُ یَسْتَوِی الَّذِیْنَ یَعْلَمُوْنَ وَالَّذِیْنَ لَا یَعْلَمُوْنَ ﴿ الزَمر : ٩)'' (ا







نبی ساَ اللهٔ اله

اصل عربی کتاب ''طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِیْضَةٌ ''کی چودہ فصلیں ہیں اور ہرفصل میں متعلقہ موضوع پر آیات و احادیث جمع کی گئی ہیں۔ یہ ساڑھے تین سوصفحات پر محیط ہے۔ مترجم نے طوالت سے بچنے کے لیے تکرار اور تشریح کو حذف کر کے متحب آیات واحادیث کا ترجمہ کیا ہے۔ گویا ایک طرح سے یہ اصل کتاب کا خلاصہ ہے۔ قار مین کی سہولت کے لیے ہر آیت وحدیث کو عنوان بھی دے دیا گیا ہے۔ اس میں سے پچھ جو اہر ریزے آپ بھی ملاحظہ کریں: نفسانی خواہ شات کی پیروی کرنے والوں کے لیے سورة الروم میں ارشادِ ربانی ہے:

﴿ بَلِ اتَّبَعَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوٓ اللهُو آءَهُمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ ۚ فَمَنْ يَهُدِينُ مَنْ أَضَلَّ اللهُ ﴿ وَمَا لَهُمُ مِّنْ

تْصِرِيُنَ 🏵 ﴾

'' گر جولوگ ظالم ہیں' بے سمجھا پنی خواہشات کے بیچھے چلتے ہیں ۔توجس کواللہ تعالیٰ گمراہ کرےا سے کون ہدایت دےسکتا ہے؟ اوران (جیسے لوگوں) کا کوئی مددگا رنہیں۔''

حق کی پہچان اہلِ علم ہی کر سکتے ہیں۔سورہَ سبامیں فرمانِ الہی ہے:

﴿ وَيَرَى الَّذِيْنَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِيِّ أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَّبِّكَ هُوَ الْحَقَّ فَ وَيَهُدِئَ إلى صِرَاطِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْدِ ﴾ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْدِ ﴾

''اور ( تا کہ ) دیکھ لیس وہ لوگ جنہیں علم دیا گیا ہے کہ جو کچھ آپ کی جانب آپ کے رب کی طرف سے نازل ہوا ہے' وہ (سراسر ) حق ہے' اور وہ راہنما کی کرتا ہے نہایت غالب' لاکقِ حمد وثنا ہستی کے راستے کی طرف ''

قرآن وسُنّت کی پیروی ہی گمراہی سے بچنے کا واحد ذریعہ ہے۔ سورہُ طہٰ میں ارشا دالہی ہے:

﴿فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلَا يَضِكُ وَلَا يَشْتَى ﴿ ﴾

'' تو جو خض میری ہدایت ( قر آن ) کی پیروی کرےگا'وہ نہ گمراہ ہوگااور نہ ہی تکلیف میں پڑے گا۔''

قرآن کی اہم صفات کے حوالے سے بیہ قی میں فر مانِ نبوی ہے:

((اَلْقُرْآنُ هُوَ النُّورُ الْمُبِيْنُ وَالذِّكْرُ الْحَكِيْمُ وَالْصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيْمُ))

'' قرآن توواضح روشنی ہے'اور حکمت بھراذ کر ہے'اور سیدھاراستہ ہے۔''

اسی طرح تر مذی میں حدیثِ رسول ہے:

((اِنَّمَا اَخَافُ عَلَى اُمَّتِي الْاَئِمَّةَ الْمُصْلِيْنَ، وَلاتَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ اُمَّتِيْ عَلَى الْحَقِّ







ظَاهِرِ یْنَ لَا یَصُرُهُمْ مَنْ خَذَهَهُمْ حَتّٰی یَاْتِیَ اَمْرُ اللّٰهِ)) ''مَیَں اپنی اُمّت پر گمراہ کن امامول ( کُمّام یاعلاء ) سے ڈرتا ہوں' اور میری اُمّت کی ایک جماعت ہمیشہ حق پر قائم اور غالب رہے گی' ان کی مدونہ کرنے والے انہیں کوئی نقصان نہیں پہنچا سکیں گئے یہاں تک کہ اللّٰد کا حکم ( قیامت ) آجائے''

موطاامام ما لک میں حدیثِ نبوی سے رسول الله صل الله علیہ نے فر مایا:

((تَرَكْتُ فِيْكُمْ أَمْرَيْنِ لَنْ تَضِلُّوا مَا تَمَسَّكْتُمْ بِهِمَا: كِتَابَ اللَّهِ وَسُنَّةَ رَسُولِهِ))

''میں تمہارے درمیان دو چیزیں چپوڑے جارہا ہوں'اگرتم انہیں مضبوطی سے پکڑے رکھوتو کبھی گمراہ نہ

ہوگے:اللّٰہ کی کتاب اوراً س کے نبی کی سُنّت ۔''

((مَنْ كَانَ فِيْ طَلَبِ الْعِلْمِ كَانَتِ الْجُنَّةُ فِيْ طَلَبِهِ وَمَنْ كَانَ فِيْ طَلَبِ الْمَعْصِيَةِ كَانَتِ النَّارُ فِيْ طَلَبه)) (كنزالعمال)

'' جوُّخص علم کی طلب میں مشغول رہتا ہے' جنت اس کی تلاش میں رہتی ہے اور جو ُُخص گناہ کی طلب میں مشغول رہتا ہے' جہنم اس کی تلاش میں رہتی ہے۔''

((وَالْعُلَمَاءُ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ))

''اورعلاء'انبیاءکےوارث ہیں۔''

((وَالْقُرْآنُ مُجَِّةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ))

''قرآن'تمہارے حق میں ججت ہے یا تمہارے خلاف ججت ہے۔''

((خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ)) (صحيح البخارى)

''تم میں بہترین وہ ہےٰ جوقر آن سیکھےاور سکھائے۔''

((وَمَن سَلَّم عَلَى صَاحِبِ بِدْعَةٍ أَوْ لَقِيه بِالبَشْرِ وَاسْتَقْبَلُه بِمَا يَسْرِه فَقَدِ اسْتَخَفَّ بِمَا

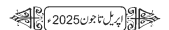
أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ )) (المصنف لابن ابي شيبه)

''اورجس نے کسی بدعتی کوسلام کیا یا اس سے خندہ پیشانی سے ملاقات کی اوراس کا اس طرح استقبال کیا جس سے وہ خوش ہو گیا تو اس نے ( گویا)محمد (ساٹٹائیلیز) پر نازل ہونے والی وحی کوحقیر سمجھا۔''

یے کتاب کسی بھی لائبریری کی قدر ومنزلت میں بنیادی کردارادا کرے گی۔ ہرمسلمان کواسے ضرور پڑھنا چاہیے کہ وہ اس سے نفع اٹھانے کاحق داربن جائے۔احباب کو تحفد میں دینے کے لیے بہترین شے ہے۔ کتاب مجلّد ہے۔عمدہ کوالٹی کے کاغذ کا انتخاب کیا گیا ہے۔

( تبصره نگار: پروفیسرجا فظ قاسم رضوان )









## (m)

نام كتاب : شيخ الحديث مولا ناعبدالقيوم حقاني طِلْيُّة: حيات وخد مات (٢ جلد)

تاليف وترتيب: مولانا عماد الدين محمود

صفحات: درج نهيس

ناشر : مؤتمر المصنفين 'جامعه دارالعلوم حقانيها كوژه نشك ضلع نوشهره

دارالعلوم حقانی اورہ فتک کے علمی ودین مجلہ ماہنامہ' الحق'' کی اشاعت خصوصی بعنوان' شیخ الحدیث مولانا عبدالقیوم حقانی طلا حیات و خدمات' دو ضخیم جلدوں میں طبع ہوئی ہے اور اس وقت میرے زیر نظر ہے۔ اس میں مولا ناعبدالقیوم حقانی حفظ اللہ کی حیات اور ان کی عظیم خدمات کو بڑے ہی دلچسپ اور حسین پیرائے میں سمویا گیا ہے۔ قاری کی دلچسپ اور جسس من اولہ الی آخرہ بڑھتی ہی جاتی ہے۔ مولا نا اپنی ذات میں ایک انجمن یا یوں کہیں کہ ایک اکیڈی ہیں۔ آپ کی زندگی کے مختلف پہلو ہیں جنہیں ان ضخیم جلدوں میں سمویا گیا ہے۔ بیا یک فرد کی سوائح عمری ہے جو کہ خود اس کی حیات میں طبع ہوگئ ہے۔ ورنہ ہماری ریت تو بیر ہی کہ زندوں کی زندگی میں قدر نہیں کرتے' ہاں وفات یا جانے جی بعد ضرور ان کے کارنا موں کے قصید سے لکھے اور پڑھے جاتے ہیں۔

کتاب کو پندرہ ابواب میں تقسیم کیا گیاہےجس کی تفصیل درج ذیل ہے:

**باب** ا: پیدائش' خاندانی حالات' ابتدائی تعلیم وتربیت

**باب**۲: بحین کی یادین مخصیل و تحمیل علم **باب**۳: اساتذه کرام

**باب** ۴: آغاز تدرین محد ثانه خدمات کتبِ حدیث کی شروحات و مطبوعات

باب۵: زوق مطالعهٔ تصنیف و تالیف باب۲: جامعه ابو هریره

**باب**2: مواعظ وخطبات **باب**۸: ذوق شعروادب

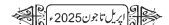
المجاب المحافظة علم المحافظة ا

باب 9: تعلق بالقرآن تصوف وسلوک باب ۱: شخصیت و کردار باب ۱۱: عقیدتوں کاسفر باب کان جهادافغانستان میں محاہدانہ کردار

**باب** ۱۳: مکتوبات حقانی **باب** ۱۳: اکابر کی نظرمیں

باب: خوان يغما

اس اشاعت خصوصی کے بارے میں رسالہ کے مدیراعلیٰ مولا ناراشدالحق سمیع صاحب تحریر فرماتے ہیں: '' حضرت مولا ناعبدالقیوم حقانی صاحب مرتظاہم کے علمی' ادبی' تصنیفی اورتخلیقی کارناموں کی دنیامعترف ہے اور دین کے ہرشعبہ میں آپ کی مساعی جمیلہ نمایاں نظر آتی ہیں۔ راقم نے جب سے ہوش سنجالا ہے استاد







جی کو دا دا جان اور ابا جان شہید کے مقرب فریب اور خدمت کرتے دیکھا۔ آپ کی ہرتحریز ہرتقریر اور ہر مجلس میں دار العلوم حقانیہ شخ الحدیث حضرت مولا نا عبدالحق " اور مولا ناسمیج الحق شہید کا ذکر خیر ضرور ہوتا ہے۔ بیا شاعت خصوصی در حقیقت اپنے محن کوخراج عقیدت پیش کرنے کی ایک ادنی سی کا وش ہے۔ امید ہے بید کتا بعلاء 'طلبہ اور عامة الناس کے لیے ایک لائح عمل اور شخصیت وکر دار کا مظہر ثابت ہوگ۔'

مولا ناانوارالحق صاحب بن مولا ناشیخ الحدیث عبدالحق متحریر فرماتے ہیں:

'' آپ کی خوبیوں کی بنا پر والدی الکریمُ اور برا در مکرمُ نے آپ کا جامعہ حقانیہ میں بحیثیت مدرٌس ومصنف تقر رفر ما یا کہ وہ اس قطرہ کومستقبل میں شاس نگاہوں سے گہر ہوتے دیکھ رہے تھے۔ مجھے بے اختیار کہنا پڑتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو جامعہ حقانیکا ترجمان اور مادرعلمی کی زبان بنادیا ہے۔''

مولا ناعبدالقیوم تقانی این اساتذہ کرام اور شیوخ کے بارے میں کچھاس طرح فرماتے ہیں:

''ہمارے حقانی شیوخ کے اندر بے شار کمالات ہے۔ اخلاق' تواضع' اور سادگی ان کے جبلی اوصاف ہے۔ اخلاق' تواضع' اور سادگی ان کے جبلی اوصاف ہے۔ اسے کام' ذمہ داریوں اور فرائض کی ادائیگی کے لیے بے صدحتاس لگتے تھے۔ ہرکام کواپنے وقت پر انجام دینا آئہیں بہت اچھا لگتا تھا۔ وہ صرف کتاب نہیں فن پڑھاتے تھے۔ وہ مدرسہ کی زندگی کو تمام مشاغل سے مقدم رکھ کراپنا فریضہ نبھاتے تھے۔ طلبہ کے علمی نقصان کا خوف آئہیں سیاسی ہنگاموں سے دور رکھتا تھا۔ ان کی ذاتی زندگی بھی انفاس قدی کامر کہ تھی علم شریعت کے ساتھ ساتھ تصوف وطریقت سے بھی حظ وافر حاصل تھا۔ ان شخصیات کے مثبت پہلوکود کھ کر میشعریا داتا تا ہے ہے۔ کھی چھول ہے' کبھی رنگ' کبھی نور ہے

یہ پتہ ہے ایک ہی شخص کا کسی نام سے بھی بلائیں ہم''

ا پنے شیخ حضرت شیخ الحدیث مولا ناعبدالحق" کے سرانے کی کیچھاس طرح منظرکثی کرتے ہیں:

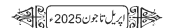
''باوقارسرا پا'مجسم متانت اور پیکرشرافت' لباس انتهائی صاف ستحرا' سر پر تمامهٔ نهایت سفید اور صاف' آنگھوں میں ایمان کا نور' چبرے پرعلم و ذہانت کا اجالا دمکتا نظر آتا تھا۔''

آپ کے اوصاف کوان لفظوں سے تعبیر کرتے ہیں:

''معمولات کی پابندی ومشغولی مطالعہ کتب' فکر ومراقبہ تبجد ومناجات اور ریاضت شانہ کے باو جود دن میں بڑی مستعدی' بیداری' ہرایک کی طرف حسبِ حال پوری توجہ والنفات' اضیاف کی کثرت اور ان کا اگرام ۔ درس و تدریس میں حیرت انگیز مباحث' اور علمی نکات اس شان سے بیان فرماتے کہ تھکا وٹ یا اکتابٹ کا کوئی شائبہ بھی معلوم نہ ہوتا۔''

مولا ناعبدالقیوم حقانی صاحب اپنے بارے میں تحریر فرماتے ہیں:

''میں نے جامعہ حقانیہ میں درس و تدریس کے دوران جامعہ کو اپنا گھر سمجھا' مدرسہ کی ہر چیز کی حفاظت کو عبادت کا درجہ دیا' شیخ ''کی ہرممکنہ خدمت کوسعادتِ دارین سمجھ کرانجام دیتار ہا۔ان کے اشار ہَ ابروکو حکم کا درجہ دیتار ہا'ان کے حکم' مشور ہے اورا جازت کے بغیر کا م کرنا میر ہے نز دیک گناہ کبیرہ ہے کم نہ تھا۔''







الله تبارک و تعالی نے مولا ناعبدالقیوم حقانی صاحب کے دل ود ماغ کوعلوم دینیہ کے لیے کھول دیا ہے جس کی واضح مثال یہ ہے کہ آپ نے حدیث کی مشہور کتا ہے حجمسلم شریف کی سہل ترین و کنشین تشرح سے مسلم شریف کی سہل ترین و کنشین تشرح صحیح مسلم'' کے عنوان سے کسی ہے۔ اس ضخیم کتاب کے بارے میں شنخ الاسلام حضرت مولا نامحم تقی عثانی دامت بر کاتہم تحریر فرماتے ہیں:

''اس بحرعمیق میں داخل ہونے کی تو بندہ میں صلاحیت نہتی لیکن مختصراً ورق گردانی کی سعادت نصیب ہوئی اور بے ساختہ یہ مصرعہ خیال میں آیا''اس کاراز تو آید ومرداں چنیں کند۔'' دل سے دعا ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ آپ کی اس عظیم کاوش کوشرف قبول عطافر ماکر نافع بنا ئیں اور بیہ مفید خاص وعام ہو (آمین)۔''

علی آپ کا کی ہوں و مرت ہوں علی کی دوسری تالیف'' حقائق اسنن'' کے بارے میں شیخ الاسلام حضرت مولا نا مفتی محمد تقی عثانی مظلہم تحریر فرماتے ہیں:

''ما شاء الله آپ کی تصنیف'' حقائق السنن'' آپ کی جمو دمبار که کاثمر هٔ طیبه بن کرسامنے آپجی ہے۔ احقر اس سے استفاده کر رہا ہے۔ اس کا ذکر خیر'' البلاغ'' میں بھی کر دیا ہے۔ ماشاء الله آپ کاعلمی ذوق حضرت شیخ الحدیث کی سرپرتی اورمولا ناسمیج الحق صاحب کی نگرانی کام کے حسن کی ضانت ہے۔'' مولانا کی اب تک قریباً استی (۸۰) کتب طبع ہوکر آپچکی ہیں۔

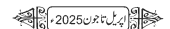
مولا ناعبد القيوم حقانی صاحب نے اپنے آپ کوجس طرح اپنے شیخ اُورا کابرین حقانیہ کے مزاح و مذاق میں ڈھالنے کے لیے جتنے جتن کیے ہیں وہ آج کے طالب علموں کے لیے روشن مینار ہیں۔ یہ بات واضح ہوتی ہے کہ جب قطرہ سمندر میں غرق ہوتا ہے توسمندر بن جاتا ہے اور ریت کا ذرہ جب صحرامیں دفن ہوجاتا ہے توصحرابن جاتا ہے۔ یہی کچھ مولا نا حقانی صاحب کے ساتھ ہوا ہے کہ وہ اور اکابرین حقانیہ و جامعہ حقانیہ ایک ہی سکے کے دو رخ ہیں یا یہ کہیں کہ ایک دوسرے کے لیے لازم و ملزوم ہیں۔

کتاب کی طباعت و با ئنڈنگ وغیرہ عمدہ ہے۔ ہاں کہیں کہیں پروف ریڈنگ کی کچھ غلطیاں رہ گئی ہیں۔اس طرح تذکیرو تانیث کی بھی بعض جگہ غلطیاں ہیں۔ دلی دُ عاہے کہ بیہ کتاب نافع خلائق ہو۔خصوصاً مدارسِ عربیہ کے طلبہ کو بیہ کتاب ضرور پڑھنی جا ہیے تا کہ ان میں بھی جذبہ محرکہ پیدا ہو۔ (آمین!)

( تبصره نگار: مولا ناشیخ رحیم الدین )



میثاق کمت قرآن اور ندائے خلافت کے انٹرنیٹ ایڈیشن تنظیم اسلامی کی ویب سائٹ www.tanzeem.org برملاحظہ کیجے۔







## MESSAGE OF THE QUR'AN

Translation and Brief Elucidation
By

Dr.Israr Ahmad

## Surah Al-Anfāl (8)

## Ayāt 45 to 48

## **Ayah 45**

## يَايُّهَا الَّذِينَ امَنُوٓ الدَّالقِينتُمْ فِئَةً فَاثُبُتُوا

### O believers! When you face an enemy, stand firm

This was a period when fierce conflict between truth and falsehood had commenced, and thus, the struggle for the supremacy of the Deen had entered its final phase. The Battle of Badr was the first engagement in this connection, with many more battles yet to be fought. Therefore, in these ayāt, the Muslims are being provided with essential directions regarding their conduct in the battlefield and their combat strategies to enable them to navigate the circumstances successfully. The first instruction in this regard is that whenever you face an army on the battlefield, you should stand firm and never, under any circumstances, run away from the enemy.





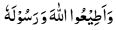


# وَاذْكُرُوا اللهَ كَثِيْرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ۞

#### And remember Allah often so you may triumph.

The second directive is to remember Allah abundantly, even in the midst of battle, because your actual strength depends on the assistance of Allah. And Allah's help is with those who are patient and steadfast: ﴿ إِنْ مِنْ مُنْ وَمَا صَبِرُو مَا صَبِرُو مَا صَبِرُو لِمَا صَبِرَو لِمَا صَبِرُو لِمَا صَبِرُو لِمَا صَبِرُو لِمَا صَبِرُو لِمَا صَبِيرٍ وَمَا صَبِرُو لِمَا لَمَا لِمَا لَمُعَالِمُ اللهِ اللهُ ال

## Ayah 46



## Obey Allah and His Messenger

This third command pertains to maintaining discipline: whatever directive you receive from the Messenger of Allah and His Messenger, adhere to it with utmost dedication. Although the obedience of both Allah and His Messenger has been mentioned here, it is, in reality and practical implication, an instruction to obey the Messenger and practical implication, an instruction to obey the Messenger because every command that came the way of the Muslims came through him. The Quran itself was articulated by the Prophet and even if he came to a decision through his own ijtihād (reasoning), it was still delivered through his verbalization. Therefore, in practice, obedience to Allah is intrinsically linked to obedience to the Prophet and a single line by Iqbal in an exquisitely eloquent way:

"Attach thyself to Mustafa على والله, for all religion is but him."

And do not dispute with one another, or you would be discouraged and weakened. Persevere! Surely Allah is with those who persevere.

While contemplating this ayah, one must keep in mind the theme of Surah Āl-Imran, ayah 152. There, reflecting on the events of the Battle of Uhud, Allah has stated: ﴿ وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللهُ وَعَدَهٌ إِذْ خَسُوْنَهُمْ بِالْذِيهِ ۚ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمْ وَ تَنَازَعُتُمْ فِي الْأَمْرِ وَ عَصَيْتُمْ قِنْ بَعْدِ ﴾







"And Allah fulfilled His promise to you when you were killing them by His permission. Until when you lost courage and fell into dispute over the order and disobeyed after He showed you what you loved." Allah, being fully aware of the situation that would unfold a year later at the Battle of Uhud, provided Muslims with clear instructions concerning military strategy well in advance, sternly warning them: "Beware! Never be lax in maintaining discipline and obeying the Messenger

## Ayah 47

Do not be like those [pagans] who left their homes arrogantly, only to be seen by people

This refers to the army of the Quraysh. When this army departed from Makkah, its grandeur and might were truly intimidating. This was the reason why Abu Jahl and the other leaders of the Quraysh, driven by their pride and haughtiness, were convinced that a handful of Muslims would prove to be mere chaff against their powerful army and that they would effortlessly crush them.

And to hinder others from Allah's Path. And Allah is Fully Aware of what they do.

They were dedicating all their efforts and energies to obstructing Allah's creation from His path, yet none of their scheming could escape Allah's power.

## Ayah 48

And [remember] when Satan made their [evil] deeds appealing to them, and said, "No one can overcome you today."

Satan had instilled arrogant thoughts in their hearts, leading them to a false sense of security: "Your preparations, your weapons, and your vast army represent an extraordinary and unprecedented situation. There is no precedent in Arab history for an army like this. Who has the courage to stand before this army today, and who possesses the strength to overcome you?"







وَإِنِّي جَارٌ لَّكُمْ

"I am surely by your side."

فَلَمَّا تَرَآءَتِ الْفِئَانِ نَكُصَ عَلَى عَقِبَيْهِ

But when the two forces faced off, he cowered

وَقَالَ إِنَّ بَرِئَءٌ مِّنْكُمُ إِنِّي ٓ ٱلى مَالَا تَرَوْنَ

And said, "I have absolutely nothing to do with you. I certainly see what you do not see."

Since Iblis (Azazil) was created from fire, he was able to perceive the angels descending and fled in retreat, declaring, "I see what you do not see."

"I truly fear Allah, for Allah is severe in punishment."

## Ayāt 49 to 58

إِذْ يَقُولُ الْمُلْفِقُونَ وَ الَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمْ مَّرَضٌ غَرَّهَ لَوُلاَ عِينَهُمْ أُو مَن يَّتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَإِنَّ الْمَلْكَةُ يَضُرِ بُونَ وُجُوهَهُمْ وَ اَدْبَارَهُمْ عَزِيْرٌ حَكِيْمُ ﴿ وَكُونَهُمْ وَ اَدْبَارَهُمْ عَزِيْرٌ حَكِيْمُ ﴿ وَكُونَهُمُ اللّهُ يَنْ نُوبِهِمْ أَنِي اللّهَ يَكُمُ وَ اَنَّ اللّهَ لَيْسَ بِطَلّامِ لِلْعَبِيُدِ ﴿ كَنَارَهُمْ اللّهُ وَدُوقُوا عَذَابَ الْحَوِيْقِ وَ لَكَ بِمَا قَلَّمَتُ اَيْدِينَكُمْ وَ اَنَّ اللّهُ قِلْدُوبِهِمْ أَلِنَ اللّهَ قَوِيُّ شَدِيلُ فِرْعَوْنَ وَ اللّهَ بِلَا اللّهِ فَا خَذَهُمُ اللّهُ بِذُنُوبِهِمْ أَلِنَ اللّهَ قَوِيُّ شَدِيلُ فِرْعَوْنَ وَ اللّهُ بِنَا قُومٍ حَتَّى يُعَدِّرُوا مَا بِالْفُسِهِمْ وَ اَنَّ اللّهُ قَوْمٍ حَتَّى يُعَدِّرُوا مَا بِالْفُسِهِمْ وَ اَنَّ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّ

Ayah 49

[Remember] when the hypocrites and those with sickness in their hearts said

Up till now, one side's state of affairs has been depicted: the departure of the army of the Quraysh from Makkah, the condition of that army, the







Al-Anfāl 5

arrogant thoughts of its leaders, the encouragement from Satan, and his retreat at the critical moment are all aspects that have been highlighted. Now, this ayah reflects upon the situation in Madinah: when the Messenger of Allah Left from Madinah with the army, the hypocrites who remained behind were coming up with various remarks. They were saying:

## "These [believers] are deluded by their faith."

They must have completely lost their minds to have set out to confront such a formidable army. We already regarded them as foolish, but now we have practically observed that they have been driven to total madness by their faith.

But whoever puts their trust in Allah, surely Allah is Almighty, All-Wise.

## Ayah 50

If only you could see when the angels take the souls of the disbelievers

Beating their faces and backs, [saying,] "Taste the torment of burning!"

## **Ayah 51**

This is [the reward] for what your hands have done. And Allah is never unjust to [His] creation."

## Ayah 52

Their fate is that of the people of Pharaoh and those before them.

Prior to the family of Pharaoh, there were the people of Shu`ayb عليه السلام, and before them, the people of Lūt عليه السلام, preceded by the Thamud and the ` $\bar{A}$ d, and before them, the people of Nūh عليه السلام. We have already read about the fates of all these nations in Surah Al-A`rāf.







They all disbelieved in Allah's signs, so Allah seized them for their sins.

Indeed, Allah is All-Powerful, severe in punishment.

a people until they discontinue their faith.

## **Ayah 53**

Allah has sent a messenger of His to every nation. Every messenger called his nation to the oneness of Allah and preached them according to His commandments. Those who responded to the call were blessed with Allah's favors, and showers of His bounties descended upon them. However, after their messenger departed, they gradually adopted disbelief and misguidedness, abandoning the boulevard of monotheism for the alleys of polytheism. Consequently, Allah's blessings turned away from them and were replaced by His punishment, which led to the annihilation of the nation.

A nation came into being from the progeny of the believers who boarded the Ark of Nūh عليه السلام. When that nation went astray, Hūd عليه السلام was sent to them. Then, from the descendants of those who believed in Hūd عليه السلام, the Thamud emerged. When they too went astray, Saleh عليه السلام was appointed as a messenger for them. Thus, every nation faced ruin for abandoning the path of their prophet, yet Allah did not take His favor from any nation until they themselves forsook the path of guidance for error. This theme will reappear later in Surah Ar-R`ad (ayah 11). Maulana Zafar Ali Khan has expressed this theme in a beautiful couplet in these words:

"God has never changed the state of a nation, That does not consider changing its own state of affairs."

According to this philosophy, when a nation adopts hard work as its principle, positive changes manifest in its external circumstances, and thus







its destiny transforms. Merely harboring wishful thoughts and relying solely on prayers does not alter the fates of nations. Since a nation is a collection of individuals, the change must begin with the individuals themselves. Initially, a select few undergo a transformation; their thoughts, their ideologies, their aspirations, and their interests shift. As the number of such pure-hearted individuals gradually increases, they organize themselves into a formidable force, standing as an unyielding wall against falsehood. In this way, the storms of tyranny are compelled to change their course. Through the sacrifices of those who uphold the truth, systems are altered, the dawn of revolution breaks forth, and society is once again set upon the path of righteousness.

However, it is essential to recognize that for this struggle for revolution, our intellectual and practical guidance must come solely from the teachings of the Quran. It is this education that brings about a revolution in the depths of one's soul. It is this elixir that metamorphoses one to the extent that this heap of dust instantaneously transforms into an inexorable sword. Allama Iqbal has expounded upon this subtle point as follows:

"When it permeates the soul, the soul transforms anew, As the soul is renewed, the world changes too."

When the Quran penetrates an individual's heart, it completely alters his heart and soul. This transformation in the inner realm of a believer ultimately manifests itself as a global revolution.

وَأَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيْمٌ ﴿

Surely Allah is All-Hearing, All-Knowing.

Ayah 54

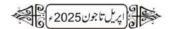
كَدَاْبِ الرِفِرْعَوْنَ ﴿ وَالَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ

That was the case with Pharaoh's people and those before them.

كَذَّبُوْا بِأَلِتِ رَبِّهِمْ فَأَهْلَكُنْهُمْ بِنُنُوبِهِمْ

They all rejected the signs of their Lord, so We destroyed them for their sins

وَ أَغُرَ قُنَا ۚ اللهِ فِرْعَوْنَ ۚ وَكُلُّ كَانُوْ ا ظلِينِينَ ﴿







Al-Anfāl 8

And drowned Pharaoh's people. They were all wrongdoers.

<u>Ayah 55</u>

Indeed, the worst of all beings in the sight of Allah are those who persist in disbelief, never to have faith.

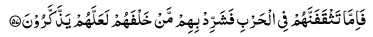
This notion has been established earlier in Surah Al-A`rāf, ayah 179, where it was stated that such individuals outwardly appear to be human, yet in reality, they are not: ﴿ كَنْ اللهُ اللهُ

### **Ayah 56**

consequences.

This refers to the Jews of Madinah. When the Messenger of Allah arrived in Madinah, he immediately initiated negotiations with the Jews, which resulted in an agreement for the mutual defense of the city with the three Jewish tribes of Madinah. Professor Montgomery Watt (1909–2006), celebrating the astuteness and political insight of the Prophet splendid accolades, has hailed this agreement as a momentous diplomatic achievement of his. Although the Jews appeared to adhere to the covenant, they kept secretly engaging in intrigues against the Muslims. At every challenging juncture, they failed to uphold their commitments and conspired with the enemies of the Prophet appeared to adhere to the most critical moment of the Battle of the Confederates (Ghazwa al-Ahzāb), they covertly sent messages to the Quraysh, urging them to attack the city and ensuring them that they would provide assistance from the inside.

#### Ayah 57





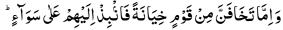




If you ever encounter them in battle, make a fearsome example of them, so perhaps those who would follow them may be deterred.

These Jews keep conspiring secretly with the disbelievers of Makkah against you. However, if some of them are captured in the battlefield while fighting on behalf of the Quraysh, inflict upon them such a punitive example that even the Quraysh, who are pulling their strings in the background and plotting these conspiracies, may come to their senses.

## **Ayah 58**



And if you [O Prophet] see signs of betrayal by a people, respond by openly terminating your treaty with them.

In the preceding ayāt, the violation of the treaty was discussed as an individual act. For instance, if a member of a tribe is found to be involved in such a conspiracy, it is possible for the individuals or leaders of that tribe to absolve themselves by claiming that it was merely the personal act of that individual, while collectively, their tribe remains bound to the agreement. However, this ayah addresses the issue at a national level with the instruction: "O Prophet !! If you fear that a nation or tribe may breach the treaty, you should abrogate the agreement in an overt manner." This is because the moral standard that Allah desires to see the believers adhere to makes it impossible for a treaty to outwardly exist while inwardly there are plans to act against the concerned party. Therefore, the Prophet was commanded that should such a situation arise, you must openly declare that from this day forward, there is no agreement between you and me.

Maulana Maududi ( expressed his views regarding the Jihad of Kashmir in 1948 in light of this Quranic directive, stating that taking such action while diplomatic relations with India existed was contrary to the teachings of the Quran and the Shari`ah, and such a policy was unbefitting of a government representing a state established in the name of Islam. He held the view that Pakistan should, placing its trust in Allah, openly declare its policy. Striking deals for mutual cooperation and extending friendship in public while sabotaging each other secretly may be typical of those focused on the world, but it is not the path of the faithful. Although Maulana Maududi's ( opinion was perfectly in line with the spirit of this ayah, it stirred considerable agitation among the public at that time.







Al-Anfāl 10

إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْخَابِينِينَ هُ

Surely Allah does not like those who betray.

## Ayāt 59 to 66

وَلا يَحْسَبَنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا سَبَقُوا أَلِنَّهُمُ لَا يُعْجِزُونَ ۞ وَاَعِدُّوا لَهُمُ مَّا اسْتَطَعْتُمُ مِّنُ قُوَّةٍ وَّمِنُ

رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللهِ وَ عَدُوَّ كُمُ وَ أَخْرِيْنَ مِن دُونِهِمُ لَا تَعْلَمُونَهُمُ اللهُ يَعْلَمُهُمُ أَللهُ يَعْلَمُهُمُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فِي سَبِيْلِ اللهِ يُوَنَّ اِليُكُمُ وَ أَنْتُمُ لَا تُظْلَمُونَ ۞ وَإِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحُ لَهَا وَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ أَلَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيْمُ ۞ وَإِنْ يُّرِينُوا النَّهِ عَلَيْهُمُ وَ السَّمِيعُ الْعَلِيْمُ ۞ وَإِنْ يُولِيكُوا اللهُ عُولَا اللهُ عُولَا اللهُ عُلَى اللهُ وَمَنِ اللهُ هُو السَّمِيعُ الْعَلِيْمُ ۞ وَإِنْ يُولِيهِمْ أَلُو الْفَقْتَ مَا فِي الْارْضِ جَمِيعًا مَّا اللهُ هُو السَّمِيعُ اللهُ عَزِيدٌ حَكِيمُ ۞ وَإِنْ يَكُنُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ اللهُ وَمَنِ اللهُ وَمَنِ اللهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنَ اللّهُ وَمَنَ اللهُ وَمَنِ اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ وَمَنَ اللّهُ وَمَنَ اللّهُ وَمَنِ اللّهُ مِنْ اللهُ عَلَمُ اللّهُ مَا لَكُ مُلْكُولُولُ اللّهُ مِنْ اللهُ وَمَا اللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللهُ مَعَ الطَّيرِيُونَ اللهُ مَعَ الطَّيرِي فَى اللهُ عَنْ كُمْ الْفُرْنِ إِلهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَعَ الطَّيرِي فَى اللهُ عَلَى اللّهُ مَا اللهُ اللهُ وَالْمُؤْمِنُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَعَ الطَّيرِي فَى اللهُ مَعَ الطَّيرِ فِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

## **Ayah 59**

وَلا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَبَقُوا للهِ

Do not let those disbelievers think they are not within reach.

This refers to those among the one thousand fighters in the disbelievers' camp who managed to escape unscathed during the Battle of Badr. They are being cautioned against the delusion that they have truly evaded punishment.

إِنَّهُمُ لَا يُعْجِزُونَ ١

They will have no escape.

They will not be able to evade His control.

#### Ayah 60

وَ اَعِدُّوا لَهُمْ مَّا اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ قُوَّةٍ وَّمِنْ رِّبَاطِ الْخَيْلِ

Prepare against them what you 'believers' can of 'military' power and cavalry

Here, the Muslims are being commanded in unambiguous terms: "Now that your movement has entered the phase of confrontation, you must, according to your resources, prepare diligently for Jihad by mastering the







art of warfare to the utmost of your capacity, while at the same time securing weaponry, horses, and other paraphernalia. While a true believer should rely solely on Allah's assistance, this 'Tawakkul' (reliance) does not imply sitting idly and hoping that everything will happen on its own by Allah's help. The true essence of Tawakkul is to equip oneself with all possible material and technical resources, and then put one's trust in Allah's support.

This ayah strongly emphasizes the necessity for Muslims to strive to their fullest for acquiring maximum defensive capabilities against their enemies. This directive applies through all ages. Today, if Allah has granted Pakistan nuclear power, this capability is a symbol of the strength and power of the nation as well as a trust from the entire Muslim ummah. Any compromise in this regard, under any sort of pressure, would amount to a betrayal of Allah, His Deen, and the entire Muslim world. Therefore, it is of utmost importance for the Pakistani nation to remain vigilant against its adversaries and adopt a courageous policy that maintains a balance of deterrence against its enemies in the form of nuclear arms.

To deter Allah's enemies and your enemies

As well as other enemies unknown to you but known to Allah.

They are the insidious betrayers among you, the hypocrites, who secretly contrive schemes for your destruction. Although they may remain concealed from your view, Allah is fully aware of them.

Whatever you spend in the cause of Allah will be paid to you in full and you will not be wronged.

This means that if you need to purchase weapons, provide equipment, or prepare mounts, there will naturally be expenses involved. Therefore, alongside the instruction for preparation for combat, the command for spending in the way of Allah has also been issued, accompanied by the guarantee that for whatever one spends in this cause, one will receive a reward commensurate to one's efforts, without any injustice. Here, it is essential to recall the directives concerning spending in the way of Allah as







mentioned in Surah Al-Baqarah, ayāt 36 and 37. The essence of the message here is: O Muslims! Your movement has now entered a stage where it has become imperative to prepare for war as thoroughly as possible and to acquire the best weaponry available. Therefore, step forward and spend generously for this noble cause. Allah has promised to reward you seven hundredfold for every unit spent, and even that is not the ultimate limit. The greater the spirit of altruism and sincerity, the more the reward will be multiplied. Thus, instead of hoarding your wealth, dedicate it to the path of Allah, so that it serves to establish the supremacy of His Deen in this world and secures your success in the Hereafter.

## **Ayah 61**

If the enemy is inclined towards peace, make peace with them.

This instruction indicates that if the opposing party appears ready to initiate peace, you (O Prophet عليه ) should also accept peace under appropriate conditions for the sake of safety and harmony.

And put your trust in Allah. Indeed, He 'alone' is the All-Hearing, All-Knowing.

This means that you should not be concerned about their negative machinations; instead, place your trust in Allah and respond to the offer of peace with a commitment to peace.

## **Ayah 62**

But if their intention is only to deceive you, then Allah is certainly sufficient for you.

Here, the Prophet علم is being guaranteed Allah's support against their schemes and deceptions.

He is the One Who has supported you with His help and with the believers.

Allah, by His special grace and favor, bestowed upon you (O Prophet) such sincere and devoted companions رضى الله عنه that wherever your sweat fell,

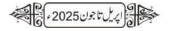






assistance by Allah is particularly manifested when we compare the conduct of the companions of Muhammad عليه وسلم with that of the followers of Mūsa عليه السلام When Mūsa عليه السلام urged his people to fight in the way of Allah, they responded plainly: ﴿ وَأَنِّكَ فَقَاتِلاَ إِنَّا فَهُنَا قَعِدُونَ } (Al-Maidah 24) "(So go, you and your Lord, and fight. Indeed, we are sitting right here)." In response, Mūsa عليه السلام expressed his frustration saying: رَبِّ ﴾ (Al-Maidah 25) "O my Lord, I have no control except for myself and my brother; so separate us from the disobedient people."

In contrast, observe the spirit of integrity and self-sacrifice exhibited by the companions of the Prophet عليه Prior to the Battle of Badr, when the at Safrā (this was a highly رضي الله عنهم consulted his companions عليه وسلم contentious discussion), some individuals persistently argued that they should pursue the caravan. Their reasoning was indeed very sound and compelling. However, the Prophet علية repeatedly asked for additional opinions from others. At this, from among the emigrants (Muhajirūn), Miqdad رضى الله عنه stood up and declared, "O Messenger of Allah! Wherever your Lord commands you to go, you should proceed in that direction. Do not consider us like the companions of Mūsa عليه السلام, who said: ﴿ فَأَذْهَبُ أَنْتَ ﴾ We are your companions; we are ready to follow. ﴿ وَرَبُّكَ فَقَاتِلَآ إِنَّا هَٰهُنَا قَعِدُوْنَ رضي الله عنه whatever command you give." At this moment, Abu Bakr Siddiq رضى الله عنه sought عليه وسلم also expressed their views, but the Prophet رضي الله عنه and Umar to ascertain the opinions of the Ansār. This was because during the Second Pledge of `Aqabah, the Ansār had promised that if there were an attack on Madinah, they would protect the Prophet عليه وسلم. However, the situation now entailed engaging in battle outside of Madinah, and thus the decision to fight could not be made without consulting the Ansār. Sa'd bin Mu'adh 's intention and stood up to say: "O عليه وسلم understood the Prophet رضى الله عنه Messenger of Allah! Perhaps your words are directed towards us, the رضي الله عنه confirmed, "Yes!" Upon this, Sa'd عليه وسلم Ansār." The Prophet continued, "Indeed, we have believed in you and affirmed your truth... We have come to accept you as the Messenger of Allah, and we have pledged to listen and obey. Therefore, we have no option but to comply with your commands. I swear by the One who has sent you with the truth, if you were to lead us into the sea, we would willingly follow you into it. By Allah, if you command us, we are going to reach Barak al-Ghamād (a city in Yemen), even if our camels become weak. We do not find it undesirable in any respect that you lead us into confrontation with the enemy







#### Ayah 63

وَٱلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوَ ٱنْفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَبِيْعًا مَّا ٱلَّفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ

He brought their hearts together. Had you spent all the riches in the earth, you could not have united their hearts.

## But Allah has united them.

In Surah Āl-Imran, ayah 103, Allah recalls this special grace with the following words: ﴿ وَكُنتُمْ عَلَى اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذَ كُنتُمْ اَعَدَاءَ فَالَّفَ بَيْنَ قُلُوكُمْ فَاصْبَخْتُمْ بِيغْمَتِمْ إِخْوَانًا ۚ وَكُنتُمْ عَلَى ﴾ "And remember Allah's favor upon you when you were enemies, and He brought your hearts together, and by His grace, you became brothers. And you were on the edge of a pit of fire, and He saved you from it."

ٳڹؙۜٞؖ؋ؙۼڔۣؽڗ۠ػڮؽؗؗۄٞۛ

Indeed, He is Almighty, All-Wise.

## Ayah 64

O Prophet! Allah is sufficient for you and so are the believers who follow you.

When read in conjunction with the previous ayah, the translation of this ayah is as indicated above. However, it can also be translated as: "O Prophet! Allah is sufficient for you and for those who follow you." The phrasing is such that it allows for both interpretations to coexist.

## Ayah 65

O Prophet! Motivate the believers to fight.







After the Hijrah, for nine years, motivation, encouragement, and urging remained the primary means of prompting the believers towards battle. Over time, this urging intensified into a fervent call. During the first period, the virtues of the Mujahidīn were highlighted, and promises of elevated ranks were made (An-Nisa 95). However, fighting was not mandated for everyone. Yet, in the ninth year of Hijrah, at the time of the Battle of Tabūk, it was made obligatory for all believers to partake in Jihad. It was an all-out call for all believers, and no one without a valid excuse was permitted to remain behind.

If there are twenty steadfast among you, they will overcome two hundred.

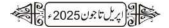
And if there are one hundred of you, they will overcome one thousand of the disbelievers

For they are a people who do not comprehend.

Here, the lack of understanding refers to their uncertainty regarding the truth of their position. On one side is the individual who possesses firm conviction in the truth of his ideology and believes that he is on the right path, fighting for what is just. On the other side is the one who is ideologically unstable; he may either be a hired mercenary or fighting under duress from another's command. Naturally, the performance of these two individuals will be worlds apart. Therefore, the disbelievers cannot attain the steadfastness and resilience in battle that arises from the spirit of sacrificing one's life for the truth of one's cause. It is upon this difference in ideological states between the two sides that the promise of the triumph of ten steadfast Muslims over a hundred disbelievers has been conveyed. The following ayah, although revealed some time later, has been included here due to the continuity of the theme.

#### **Ayah 66**

Now Allah has lightened your burden, for He knows that there is weakness in you.







Which weakness does this ayah point towards and how did this weakness arise? It is crucial to understand this point clearly. As far as the companions among the Muhajirūn and Ansār who had embraced Islam early are concerned, they had no shortcomings whatsoever. However, the newer converts had not yet been trained in the same manner as the earlier ones, and faith had not yet become firmly established in their hearts. Moreover, it was a significant fact in its own right that the proportion of such new individuals was progressively increasing within the overall number of the Muslims. For instance, if there had been fifty or so newly converted individuals among a thousand Muslims previously, their number was now considerably larger. Consequently, on average, there was a decline in strength among the ranks of the Muslims compared to the past.

So if there are a hundred steadfast among you, they will overcome two hundred.

And if there be one thousand, they will overcome two thousand, by Allah's Will.

وَ اللهُ مَعَ الصِّبِرِينَ ١٠

And Allah is with the steadfast.





