<u>بَنْ الْحَلَى الْح</u>لَى الْحَلَى شارم جلدام اكتوبر-دسمبر ۲۰۲۴ء ربيع الآخر- جُمادي الأخرى المهماره بياد: ڈاکٹر محدر فیع الدین \_ ڈاکٹر اس اراحد شین مدیرسئول: ڈاکٹرعارف رشید مجل إدارت: ڈاکٹرالبصاراحمد سیر: حافظ خالڈمود خصر حافظ عاكف سعيد \_ حافظ عاطف وحيد يرد فيسرحمد يونس جنجوعه \_مؤمن محمود ير وفيسرحافظ قاسم رضوان

<sup>ی</sup>جار<sup>طوریات</sup> مخرم خُد ما متر بست مرکزی ایم (خ) م لفتر این لاهور

36 کے ماڈل ٹاؤن لاہور کے فون 3-35869501 ویب سائٹ : www.tanzeem.org ان میل: publications@tanzeem.org روپ ، فی شمارہ : 251 روپ

اِس شمارے میں

| حرفِاوّل                                                          |                                    |    |
|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------|----|
| مزاحمتي عمل اور وجو دخيقق                                         | ڈ اکٹرابصاراحمہ                    | 3  |
| تذكّروتدبّر                                                       |                                    |    |
| مِلاكُ التأويل <sup>(٣٨)</sup>                                    | ابوجعفر احمدبن ابراتهيم الغرناطي   | 12 |
| فهم القرآن                                                        |                                    |    |
| ترجمهٔ قرآن مجید، مع صرفی دنحوی تشریح                             | پروفيسرحا فظاحمد يارُّ             | 23 |
| فكرونظر                                                           |                                    |    |
| ہمارےنظام تعلیم پراستعاری طاقتوں کے اثرات                         | پروفيسر ڈاکٹر محمد رشيدار شد       | 33 |
| فلسفه وتصوّف                                                      |                                    |    |
| رساله المهور العدم بنور القدم (()                                 | مولا نااشرف على تقانو ڭ/مكرم محمود | 46 |
| تعليم وتعلّم                                                      |                                    |    |
| مباحثِ عقيده (۲۰۰)                                                | مؤمن محمود                         | 55 |
| اسلام اور سائنس                                                   |                                    |    |
| سائنسی علوم کی ایک مثالی اسلامی یو نیورش کی ضر درت <sup>(ے)</sup> | ڈ اکٹر محدر فیع الدین              | 67 |
| كتابنما                                                           |                                    |    |
| تعارف وتبصره                                                      | اداره                              | 73 |
| بيانُالقرآن                                                       |                                    |    |
| MESSAGE OF THE QURAN                                              | Dr. Israr Ahmad                    | 96 |
|                                                                   |                                    |    |

2

اكتوبرتاد مبر 2024ء کی الج



کہت قرآن ا 🎼

مزاحمتي كمل اوروجو دخقق

ڈ اکٹر ابصاراحر

یدا مروا قعہ ہے کہ مزاحت اور مدافعت کے عمل انسانی زندگی کے ساتھ جڑے ہوئے ہیں۔ چنانچہ بہت سے مفکّرین' سوشل تصیورسٹس اور فلاسفہ نے مزاحت (resistance) اور مخالفانہ/ مدافعانہ کشاکش کو وجو دِخْتَقَق \* (authentic being) کی اصل یامنبع قرار دیا ہے۔ گزشتہ صدی کے کئی عالمی سطح کے دانشوروں نے مزاحمت کے عمل کی اہمیت کواپنی تحریروں میں نمایاں کیا ہے۔ان میں اطالوی مفکر انٹو نیو گرامشی کے علاوہ مشہور پورپی نثر نگارفرا نز فانوں' سی ایل آ رجیمز اورمعروف فرانسیسی وجودی مفکر ژاں پال سارتر (۵۰۸۱\_۱۹۸۰ء) اہم ترین ہیں۔کارل مارکس کےاشترا کی مادیتی فلسفے سے متاثر ان تمام مفکرین کے نظام فکر میں مدافعت ومزاحمت کا محور و مرکز اوراساس معاشرے میں موجود طبقاتی کشکش ہے۔اس میں کوئی شک نہیں کہ شہرت اور عالمی پزیرائی رکھنے والے ان حضرات نے مزاحمت کے phenomenon پر دقت ِنظر سے لکھااور گہرےا فکارقلم بند کیے ہیں۔مثلاً ان کے نز دیک جبر واستبدا دُسیاسی ومعاشی جوروستم اور سخت گیری کےخلاف مزاحمت صرف ردِّعمل کا نام نہیں بلکہ ہیا بنے کارکنوں میں انفرادی اور جماعتی صورت میں ایک تبدیلی کی ایجنٹ ہے جوان میں متحقق شاخت اورخودی ( authentic identity & self ) کا باعث بنتی ہے۔ گزشتہ صدی کے نصف آخر میں وجودیت کا فلسفہ (Existentialism) د نیا بھر (بشمول یا کتان ) کی اہم جامعات میں بہت دلچے پی اور گرم جوثی سے پڑ ھااور پڑھا یا گیا۔ ڈینش فلسفی کر کیگارڈ نے ( سارتر ہے کم وہیش ایک صدی قبل ) ہیگل کی عقل پر تق کے خلاف شدید احتجاج کیا تھااوراس طرح وہ وجودیت کا آغاز کنندہ سمجھا جاتا ہے۔اس کا کہنا تھا کہ صداقت موضوعی ہےاور عقل اسے گرفت میں نہیں لے سکتی۔ بالفاظِ دگرعقل کی مطلقیت سے انکار وجود ی فکر کا ایک اساسی پہلو ہے۔ وجودیت انسان کے کسی جو ہرکوشلیم نہیں کرتی ۔ بیہ ہوشتم کے محض تجریدی' منطقی وسائنسی فلسفے کی نفی ہے۔اس کا نقاضا سیہ ہے کہ فلسفے کوفر دکی زندگی تجربے اور اس تاریخی صورت حال ہے گہر ےطور پر مربوط ہونا چاہیے جس میں فر دخود کو یا تا ہے۔ وجودیت وہ طر زِفکر ہے جوانسانی حقیقت کو شجھنے کے لیے اس کی تر کیب کے ذہنی اور عقلی پہلوؤں کی بجائے اس کے جذبی پہلواوراساسی modes پر زیادہ توجہ دیتی ہے۔ کر کیے گارڈ البتہ اپنی تحریروں میں کرسچین مذہبی و 🖈 پنجاب یو نیورٹی شعبہ فلسفہ کے سابق پر وفیسر خواجہ غلام صادق مرحوم نے Authentic being کے لیے اردو میں '' وجو دِمصدَقہ'' کی اصطلاح وضع کی تھی جبکہ راقم نے'' وجو دیتحقق'' کوزیادہ پُرمعنی ہونے کی بنا پرتر جی دی ہے۔

`3′

اكتوبرتاد مبر 2024ء 👌

اللہیاتی خیالات اور آسانی صحیفوں میں بیان کردہ تاریخی واقعات کواہمیت دیتے ہوئے ذاتِ اللہ کےحوالے سے مکمل سپر دگی اور کمٹ منٹ پرز وردیتا ہے۔

دوسرى طرف ژال پال سارتر اور متذكره بالا دانشورا تلارهو ي صدى ك فرانس ميں اتجر ف والى تحريكِ تنويرُ سياى انقلاب اندُ سرَّيل ريولوش اورالحادى فكر ك زيرا تر پيدا ہونے والى تبديليوں ك پيش نظر فر د ك صرف خارجى حالات كوا بميت د يتے ہيں ۔ پت اور منفى انسانى احساسات جيسے بوريت nausea ' خوف اور تشويش كو بنيادى اہميت د ين ك عملى اطلاقات اور مظاہران مفكر ين ك بال كثرت سے پائے جاتے ہيں ۔ جديديت (modernity) من حيث الكل اورجد يد نفسيات انسانى قدروں ميں كى قسم ك مابعد الطبيعياتى عضر اور ماورائيت كى يكسرا نكارى ہے ۔ اس عربدكى محصوص دہنى كيفيات ب چين ' کشيدى اور کھوا و ہيں جو ہولنا ك جنگو ك تاره كن ہتھيا روں شديد ساجى كا يا پلٹ آزادى پند نگروہ پرست اور فرد من عقيدوں اور روحانيت كے زوال ك تاره كن ہتھيا روں شديد ساجى كا يا پلٹ ' آزادى پند' گروہ پرست اور فرد دشمن عقيدوں اور روحانيت كے زوال ك تاره كن ہتھيا روں شديد ساجى كا يا پلٹ ' آزادى پند' گروہ پرست اور فرد دشمن عقيدوں اور روحانيت كے زوال كا تري منتي بين الظہار غير مذہبى ماديت پند وجودى لكھاريوں كے بال ہوا ہے ۔ مثلاً گرامشى ك فكر ميں قيادت و تر اين كى ہتو يو اور مند يو بيا داني ما خار اور ميند گروہ پرست اور فرد دشمن عقيدوں اور روحانيت كے زوال كارى م تي مي مين مين ميا ہى ماديت پند وجودى لكھاريوں ك بال ہوا ہے۔ مثلاً گرامشى ك فكر ميں قيادت و تر ام ال الم الم المار ني ماديت پند وجودى لكھاريوں ك بال ہوا ہے۔ مثلاً گرامشى ك فكر ميں قيادت و الي در شپ كے ذريع از يردست طبقات پر اپنا تسلط بر قرار كتے ہيں جبكہ محکوم لوگ مسلسل مدافت اور اخلاق م سلط شدہ جبرى شاخت اور طالمانہ نظا مكونين كرتے ہيں اور ال طور تر ختر محقق و دود كا تجربي م قار س

استعاراوراستعاری طاقتوں نے جس طرح colonized لوگوں پر مظالم ڈھائے اوران کی روایات کو تہس نہیں کیا' می آرجیم اور فرانز فانوں دونوں نے اس کا مطالعہ بہت گہرائی ہے کیا ہے۔ فانوں اپنی مشہور تصنیف ''The Wretched of the Earth'' میں تفصیل سے بیان کرتا ہے کہ کس طرح استعاری پر دجیکٹ نے کالونا نز راور کالونا نز ڈ دونوں کو بنیادی جو ہر انسانیت سے محروم کیا اور بالخصوص مؤخر الذکر یعنی مستعمر بن کو اپنی مصدقہ شاخت سے جدا کر دیا۔ گویا وہ اپنی روایی متعقق خودی' تعلیمی نظام اجتماعی نظم' معاشرتی آ داب اور شافتی اوضاع سے بالکل کاٹ دیے گئے۔ فانوں کے نز دیک مستعمر بن کی مزاحت اور چذہ جبر سیا معاشرتی آ داب اور شافتی طرح کی کوشش ہے۔ نظام ظلم کے ظاف فعال مدافعت ومزاحت کے ذریے ہی موایی مزیر معام معائمہ ذات کو بحال بلا استثناء اللی کاٹ دیے گئے۔ فانوں کے نز دیک مستعمر بن کی مزاحت اور چذہ جبر سیا کی اور دوخوں ہو کہ معال مواس کے سیالگل کاٹ دیے گئے۔ فانوں کے نز دیک مستعمر بن کی مزاحت اور چد و جبر سیا کی اور وجودی ہر دو اوضاع سے بالکل کاٹ دیے گئے۔ فانوں کے نز دیک مستعمر بن کی مزاحت اور چد و جبر سیا کی اور دوخوں ہو کہ کی منا مواس کے بیاں اور کی کوش ہو معال مدافعت ومز احمت کے ذریع ہی موہ این مزعومہ مسلمہ ذات کو بحال اور کی کوشش ہے۔ والع مظلم کے ظانوں کے نز دیک مستعمر مین کی مزاحت اور خوں میں معام کہ ذات کو بحال بر سکتے ہیں۔ واقعہ بیہ کہ کر کی گار ڈ اور دو تین دوسر نظار مور الحادی تہذید کی قلر کے زیر اثر رہے ہیں۔ کر سکتے بیں۔ اور ای کی تعان سی معاد می اور دو تر کی فلا معن میں لیے ہیں اور ان کا محقق وجود بھی صرف نفسی جبلتوں کی تسکین سے ملوہ ہونے کا نام ہے ۔ ظاہر ہے کہ بی انسان کے باطن اور ذات کا ایک بہت پست اور گھئی نظر بیہ ہے اور ای کی تعان فلد فرانسان کی خود ہم کی تعان کی خود ہم کی کا کا معال کی کی خود ہم کی کا مالیا نے کی تعال کی تعال کی کی تعاری کی خود ہی کی خود ہم کی کی کی خود ہو کی کا کی کی کی تعلی کی کر کی کی نو کی خود ہو کی کی کر کی کی کی کی کر کی کی کر کے نو کی کی کی کی کر کی خود ہو کی کر کی کی کی کی کی کی کی کی کی کر کی کی کر کی کر کی کی کر کی کی کی کی کر کی کر کی کی کر کی کی ہو ہو کی کی کی کی کر کی کی کر کی کر کی کی کر کی کی کی کر کی کی کی کی کی کی کی کر کی کی کر کی کی کر کی کی کی کی کی کی ک ﴿سَاَصْرِفُ عَنْ الْنِتِى الَّانِيْنَ يَتَكَبَّرُوُنَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ • وَإِنْ يَتَرَوْا كُلَّ أَيَةٍ لَّا يُؤْمِنُوْا جِهَا قَوَانْ يَتَرَوُا سَبِيْلَ الرُّشُهِ لَا يَتَخِذُوْهُ سَبِيْلًا \* وَإِنْ يَتَرَوُا سَبِيْلَ الْغَيِ





یکتی خونکو کا سیدیگر طخلیک بایتر کم کَنَّ بُوتا بالیدِ تما و کَانُوْا عَنْهَا غُفِلِدُنَ ﴾ ﴾ '' مَیں چیر دوں گا پنی آیات سے ان لوگوں ( کے رُخ) کو جوز مین میں ناحق تکبر کرتے ہیں۔ اور اگر وہ دیکیر بھی لیس ساری نشانیاں تب بھی وہ ان پر ایمان نہیں لائیں گے۔ اور اگروہ دیکی بھی لیس ہدایت کا راستہ تب بھی اس راتے کو اختیا رنہیں کریں گے۔ اور اگر وہ دیکھیں برائی کا راستہ تو اسے وہ (فور اُ) اختیا رکر لیس گے۔ بیاس لیے کہ انہوں نے ہماری آیات کو جطلا یا اور ان سے تغافل برتے رہے۔'

کتاب میں مصنف نے روایتی فکر کی وہ نہج جس میں انسان کے بارے میں کلاسیکل اور دینی لٹریچر میں عظمت' کا ئنات کے گل سرسبد اور خلیفۃ اللہ ہونے کا بیان ہے' کو ردّ کرتے ہوئے دو مخالف اور extreme نقطہ ہائے نظر بیان کیے ہیں ۔اس سلسلے میں انہوں نے نہایت محنت اور دسعتِ نظر کے ساتھ د دنوں جانب کے مغر بی مفکّرین اور اہل قلم حضرات دخوا متین کے افکارا ختصار کے ساتھ مرتب کیے ہیں ۔ ان کا خلاصہ بہ ہے کہ انسان کو نہ صرف اپنے خبطِ عظمت اور غرہ سے نکالا جائے بلکہ اس کو عالمی منظر (scene) سے پالکل غائب ہی کردیا جائے توبیہ ماقی موجودات کے لیے بہتر ہوگا۔فرانسیبی دانش وَ مِثْل فوکوکا خیال تو یہاں تک ہے کہانسان ڈیڑھ دوسوسال میں صفحہ مستی ہے غائب (erase) ہوجائے گا۔ان مفکرین کا خیال ہے کہانسان نے گزشتہ تاریخی ادوار میں نیچر اور sub-human مخلوقات کے ساتھ انتہا کی منفی رو یہ اختیار کر کے بیثابت کردیا ہے کہ اب اس کا پہاں سے غائب اور ہٹ جانا ہی بہتر ہے۔ اسے بید حضرات اینتھر ویوسین اینٹی ہیومن ازم (Anthropocene Anti-humanism) کا نام دیتے ہیں۔ ک<sup>نٹ</sup> اس کی عملی strategy کے ضمن میں اس پوری سوچ سے اتفاق رکھنے والے لوگ دو ماڈلز بیان کرتے ہیں' اور د دنوں ہی انتہائی مصحکہ خیز اور بود ہے ہیں۔ ایک صورت یہ ہے کہ حضرت انسان سماج ' سائنس وٹیکنالوجی ادرتدن کے معاملات میں پیچھے سے پیچھے چلا جائے حتیٰ کہ فطرت ادر حیوانوں کی سطح پر آجائے۔مراد یہ ب کہ ہراعتبار سے ماضی کی طرف رجوع یعنی primitivism اور تہذیب یافتہ''انسانیت'' کوکمل طور پر ختم (undo) کرنے کی حکمت عملی۔ دوسری صورت ٹرانس/ پوسٹ ہیومن ازم کی ہے جس کے مطابق حد بدتر من شیکنالوجی GNR یعنی Genetic, Nano-technology and Robotics کے ذریع انسان پائیولوجی کو transcend کر کے موت کوشکست دے دے گا اورجسم سے بھی مصنوعی ذ مانت (AI) کی مدد سے چینگارا حاصل کر لےگا۔ مذکورہ ہر دوصورتوں میں جدید انسان reconfigure ہوکرلا فانی ہوجائے گا'اور یہٹرانس ہیومن فیز ہوگا۔

قار مکین انداز ہ لگا سکتے ہیں کہ اٹھار ہویں صدی کے آغاز سے یورپ میں آسانی ہدایت سے کٹے ہوئے بے خداعلوم اور تدن نے انسانیت کے ساتھ کیا کھلوا ڑکیا۔مغربی مما لک کا نام نہا دعروج جس کا ڈھنڈ ورا ہمارے

ا مغربی ریسر چرز کے مطابق بنی نوع انسان بڑے پیانے پر نہا تاتی اور حیوانی انواع کے خاتمے موسمیاتی تبدیلیوں اور ماحولیاتی انحطاط کا ذمہ دارا ورمجرم ہے۔ چنانچہ''انسانیت'' بمی کے تصورا ورقعین کو بدلنا از حدضر وری ہے۔ ہمیں ''انسان'' کے اس پور بے تصور کوتج دینا ہوگا جوتمام مبنی بروحی ادیان اور عرفانی لٹریچر میں مذکور ہے۔ یالل عجب !

🐋 🖗 اکتوبرتاد مبر 2024ء 🖌

6



ہاں کے اسلام پیند بھی پیٹیے ہیں بڑے پیانے پر سفا کی کے ساتھ قتل عام غلاموں کی تجارت اور نوآبادیاتی تسلط کے ذریعے ہوا۔ ان کے اپنے انصاف پینددانش وروں نے استعمار کے مطالم اور لوٹ مار کے دستاویز می ثبوت نہ صرف فراہم کیے ہیں بلکہ ان موضوعات پر شرح وبسط سے لکھا ہے کہ کس طرح سائنس نیکنا لوجی اور فلسفۂ مادیت پر جنی جدیدیت (modernity) نے انسانیت کو اخلاقی زوال اور پستی میں دھکیل دیا۔ چنا نچہ ماجی علوم پر دستر س رکھنے والے متعدد دانش وروں میں سے معروف لاطینی امریکن میگ نیلونے fo Darker Side میں اور فلسفۂ مادیت تہذیب حاضر سٹیفن ٹولمن نے کتاب محروف لاطینی امریکن میگ نیلونے Cosmopolis: The Hidden Agenda of Modernity شان اور تایک اور نقاد شائع کی اور اسے بھی دوسری کئی کتابوں کے ساتھ علمی حلقوں میں خوب پزیرائی حاصل ہوئی۔

سطور بالا میں مزاحت کے حوالے سے مغربی اقوام کا صرف خارجی ٔ سیاسیٔ معاشی اورکلچرل د با وَ اور تسلّط یا اجارہ داری کےخلاف برسرِ پر کارہونا دکھا یا گیا ہے لیکن فرانسیسی وجودی فلسفی سارتر نے انسان کی داخلی شکش کو وجو دِ متحقق کے ساتھ وابستہ ہونے کے سیاق میں bad faith کا بھی ذکر کیا ہے جس سے اس کے وجودی فلسفے میں ایک نحیف سی اخلاقی جہت بھی سامنے آتی ہے۔اسے بدعقید گی کے بجائے بد نیتی کہنازیادہ مناسب ہوگا۔ بے معنویت اورلاشیئیت (nothingness) کا احساس زندگی کاعمیق ترین تجربه سمی کیکن سارتر اس بات کا بھی قائل ہے کہ انسان اس کا زیادہ عرصے تک سامنانہیں کرسکتا۔ زندگی کے تلخ حقائق مجبور کرتے ہیں کہ ہم کوئی راہِ فرار تلاش کریں' جسے سارتر Bad Faith یا جد وجُہد برائے وجودِ غیر محقق (بدنیتی) جیسے نا گوار نام سے ایکارتا ہے۔ وجودی فکر کے مطابق انسان کی ایسی دیی ہوئی خواہشات جومحرومیٰ حسد اور نفرت سے متعلق ہیں اور آسودگی حاصل نہیں کریا تیں 'اسے خود فریبی میں مبتلا کردیتی ہیں۔اس صورت حال میں وہ معاشرے کے دباؤے نے نکلنے کے لیے ا پن خلقی آ زادی کو بج کر جھوٹی اقدار کواپنے افعال و کردار میں نمایاں کرتا ہے اور اس طرح ایک غیر حقیقی مصنوعی زندگی گزارتا ہے۔عمر کے آخری جصے میں سارتر نے کارل مارکس کے اشترا کی فکر اور اقتصادیات کواپنی توجہ کا مرکز بنایا ٰلیکن ناقدین کا خیال ہے کہ اس کی اشتر اکیت اور فلسفۂ انسان دوئتی (Humanism) زندگی ہے فرار ہی کی صورتیں ہیں۔ بیسویں صدی کے نصف آخر میں سارتر کافکر اور اس کے تناقضات کا معاملہ کئی اور دانش وروں مثلاً کامیو (Camus)' مارسل (Marcel) وغیرہ میں بھی نظر آتا ہے اور وہ ایک طرح سے ان سب کا نمائندہ ہے۔ لغوا در بے مقصد دنیا کے حوالے سے وجودی بحران' خوف وتشویش اوراس میں انسانی فر د کا آزاد کُ اراد ہ کے ساتھ قدری وجود کا حصول ان سب کے موضوعات ہیں یتحریک تنویر (Enlightenment) کی مادیت پر تق کے زیرانژ جدیدنفسات نے فرائیڈ کےافکار کے تحت انسان کوجنسی بہارفر دقرار دیا جبکہ کرداریت کے مکت فکرنے انسان کوایک مثین کی مانند بنا دیا۔ اندریں صورت ' ہوش مند اور عقل وخرد رکھنے والے حضرات کواینے باطنی وجودی/ اخلاقی سوالات کا جواب نہیں مل پا تااور وہ سرگردانی وکرب کی قابل رحم کیفیت میں زندگی بسر کرتے ہیں ۔

اكتوبرتادتمبر 2024ء كالفلخة

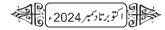




جد ید نفسیات کسی مذہبی مابعد الطبیعیاتی بنیاد (anchoring) کی بجائے فرد کے ہر قشم کے نامعقول اور غیر فطری داعیات احساسات اور جذبات کواہمیت دے کر النہیاتی وروحانی اصلیت سے کاٹ دیتی ہے۔ یہ ایک طرح سے انسان کو نفسیانے (psychologization) کاعمل ہے۔ مغربی دنیا میں تو اس کا بہت ہی چر چا اور مطالبہ ہے کہ میرے اندرونی نفسیاتی شعوری و لاشعوری احساسات و تا ثرات (feelings) ہی میری جنسی شاخت متعین کریں گے۔ چنانچہ وہاں کے سماح میں یہ جملہ'' داخلی احساسات کے حوالے سے میں ایک خاتون ہوں جو ایک مرد کے جسم میں مقید ہول' عام سنے کو ماتا ہے' جس کے انتہائی خطرناک نتائج مختلف شعبہ ہائے زندگ

عصرِ حاضر میں عالمی سطح پر بنی نوعِ انسان مادیت اور جدیدیت کی اندھی تقلید hegemonic power) (hegemonic میں جن ذہنی وجذباتی مخصول میں ظلمات گر دی کا شکار ہے' سطور بالا میں راقم نے اس کی مختصر سی جھلک پیش کی ہے۔ اس کا واحد علاج خالق وربِّ انسان کا آخری وحی کی صورت میں خاتم النبیین حضرت محمد مصطفیٰ سلی نیتی بیٹر پر نازل کر دہ صحیفہ'' قر آن کریم'' اور رسول اللہ سلی خلیج کی عنت مطبرہ ہے۔ وحی کے نو رہے برم واہل مغرب جان لیس کہ ان کے افکار و تہذیب کے شجرۂ خبیثہ کو تو کوئی ثبات نہیں لیکن اسلام اور اہل اسلام برم میں وفکر می جڑیں بہت گہر کی اور شاداب ہیں۔ مذہبی شعورا پنی اصلیت میں ذہن اراد کے اور طبیعت کی کیجائی اور یکسوئی سے مبارت ہے۔ انسان کے افکار و تہذیب کے شجرۂ خبیثہ کو تو کوئی ثبات نہیں لیکن اسلام اور اہل اسلام کی علمی وفکر می جڑیں بہت گہر کی اور شاداب ہیں۔ مذہبی شعورا پنی اصلیت میں ذہن اراد سے اور طبیعت کی کیجائی اور یکسوئی سے مبارت ہے۔ انسانی شخصیت اور اس کی تشکیل کا یقر آنی تصور شعور اور اراد سے اور طبیعت کی کیجائی اور کیسوئی سے مبارت ہو کی ماہیت میں پر تصور اخلاقی ہے۔ یعر تو این اسلیت میں ذہن اراد دے اور طبیعت کی کیجائی اور یکسوئی سے مبارت ہو کی ماہیت میں پر تصور اخلاقی ہے۔ یعر این ان اپنی خداد اور معیاری اور شاد اسلی اور ال کی تشکیل کا یقر آنی تصور شعور اور اراد دے کی مرکزیت پر امر ار کرتا ہے۔ اس لیے اپنی ماہیت میں پر تصور اخلاقی ہے۔ یعنی انسان اپنی خداد اور معیاری اور متک م حالت میں ایک شوعیت کے نار مل ہونے یا نہ ہونے کا فیصلہ جس اساس پر ہوگا وہ بھی اخلاقی ہے اور خلام ہو ہیں جال جان کی ایک ان کی شخلی کر تی ہو کی ہوئی ہو ہو ہو تھی میں جہل خرد ) کے زائم یہ میں جائی میں کی کر تا ہے۔ پر شخصیت کے نار مل ہونے یا نہ ہونے کا نوانی عقل (صحیح معنی میں جہل خرد) کے زائم یہ میں جلیکہ تعزیل رہانی کی رو

ﷺ مزید تفصیل کے لیے : مکر محمود کا مضمون''روایتی علم النفس اور جدید نفسیات'' حکمتِ قرآن' جولائی تاستمبر ۲۰۲۳ء صفحات ۲۵ تا ۲۹



8



کے لیے اللہ سجا نہ وتعالی نے اپنا خصوص فضل اورا حسان قرار دیا ہے:

﴿لَقَلُ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْبَعَتَ فِيْهِمْ رَسُوُلًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتُلُو عَلَيْهِمْ الْيَتِهِ وَيُزَ كِيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَوَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَأَنُوا مِنْ قَبُلُ لَفِي ضَلْلٍ مَّبِيْنَ ﴾ (آل عمران) ''بِتْك الله نے ایمان والوں پر احسان كيا كه انهى ميں سے ان كے درميان ایک رسول بھيجا جوانيس الله كي آيات سنا تا'ان كا تزكيه كرتا اور انہيں كتاب وعمت كى تعليم ويتا ہے جبکہ اس (كى بعثت) سے پہلے وہ کھلى گراہى ميں مبتلا تھے'

جب دوسری دعوتی ترجیحات کے پیش نظرا ٓپ سلّ ٹلائی نم نے ایک طالبِ تز کید کی طرف توجہ نہ فرمائی تو اللہ نعالٰی نے اس پر اظہارِ خِطَّی فرمایا۔ تز کید کی اہمیت اس امر سے بھی واضح ہوتی ہے کہ اللہ تعالٰی نے اسے مدارِ فلاح اور کا میابی قرار دیا ہے۔ چنا نچہ فرمایا: (قَدُلُ اَفْلَتَہَ مَنْ ذَرَكْہ بَعَانِ وَقَدْلُ خَابَ مَنْ حَسَّہ بِعَانَ ﴾ (الشہمس) '' یقیناً کا میاب ہو گیا جس نے اپنف کو پاک کرلیا'اور نا کا م ہو گیا جس نے اسے میں دفن کردیا۔''

نیز فرمایا: ﴿قَلُ أَفْلَحَ مَنُ تَزَكَّى۞ وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهٖ فَصَلَّى۞ ﴾(الاعلى) ''تحقیق کامیاب ہوا وہ جس نے اپن<sup>یف</sup> کا تز کیہ کیا' اور جو اپنے رب کے نام کا ذکر کرتا رہا اور نما ز پڑھتار ہا۔''

اسلام میں تز کیۂ<sup>نف</sup>س دراصل انسانی اندروں ( قلب و<sup>نف</sup>س ) کی صفائی' پا کیز گی اور تجلیے کا نام ہے۔صرف نفوسِ مزکی ہی آخرت میں اللّہ کی رضا'اس کے انعام اور جنّت میں داخلہ پاسکیں گے۔

اسلامی تناظر (perspective) میں انسانی وجود مابعد الطبیعی اصولوں سے جڑا ہے اور لادینی قکری خارجیت کی جگہ داخلیت لے لیتی ہے۔ چنانچ نفس میں خیر اور شر کے داعیات کے درمیان کشکش اور تنازعہ وہ میدان ہے جس کے ذریعے باطن کی اصلاح اور ترکیہ ہوتا ہے۔ ترکیہ نفس اور حدیث جبریل میں بیان کردہ اسلام' ایمان اور احسان کی تدریجی حیثیت اور وضاحت ہمارے دور سلف سے دینی اساطین کی علمی دلچیں کا موضوع رہا ہے۔علم النفس کے فلیفے کے نقطہ نظر سے امام حارث المحاسی کی تصنیف''دسالة المستد شدین'' امام جوزی کی کتاب''صیدالخاط''، شیخ ابوطالب کمی کی'' قوت القلوب'' امام غز الی اور حافظ ابن قیم' کی انتہائی بصیرت افروز تصانیف اگر چہ تصوف اور احسان کے مضامین پر ہیں کیکن ساتھ ہی وہ فنسِ انسانی کی ور کنگ ( فعالیت ) اور احوال

9

📢 🖗 اکتوبرتاد مبر 2024ء 🖌

ا 🕄 حکمت قرآن 📲

راہنمائی حاصل کر سکتے ہیں۔ مثلاً امام حارث المحاسی کا یہ جملہ دینی اور حرفِ آخرت کے اعتبار سے بہت اہم ہے: حَاسِبْ نَفْسَکَ فِنْ کُلِّ خَطْرَةٍ ۔ خاطرہ (جمع خواطر) انسان کے جی ڈ ہن یا قلب پر وارد ہونے والے خیال بخیل یا تصور کو بالکل ابتدا اور پہلی سطح پر ہی جانچنا اور گارڈ کرنا خروری ہے۔ بصورتِ دیگر شر کے حوالے سے خاطرہ وسوسہ کی صورت اختیار کر لیتا ہے اور یہ تو رحمتِ خدا وندی ہے کہ وسوسہ کی سطح پر مؤاخذہ نہیں ہے۔ البتد اگر اس پر روک ٹوک نہ کی جائے اور اسے grow ہونے دیا جائے تو وہ ہڑھ کر شہوت میں تبدیل ہوجا تا ہے اور نما معنی میں عزیرت اور ہمت کی صورت اختیار کر لیتا ہے اور یہ تو رحمتِ خدا وندی ہے کہ وسوسہ کی سطح پر مؤاخذہ نہیں ہے۔ البتد اگر معنی میں عزیرت اور ہمت کی صورت اختیار کر لیتا ہے اور نے گا جائے تو وہ ہڑھ کر شہوت میں تبدیل ہوجا تا ہے اور منفی معنی میں عزیرت اور ہمت کی صورت اختیار کر لے گا۔ اس شیچ پر بھی اسے دفع اور جھنگانہیں گیا تو پھر وہ آخر کا کر کا معنی ڈسل جائے گا اور اس کا فاعل پور ے طور پر زیر عتاب آئے گا۔ اگر اس کا تدارک برائی کے ضد دسند (تو بُ ہو ہوں نافل نماز 'صدقہ' ذکر اذکار ) سے نہ کیا گیا تو وہ معصیت پند ہو کر عادتِ تا نیہ بن جاتی ہے اور اس کا صد ور میں ڈسل سے ہونے لگتا ہے۔ حافظ ابن قیم نے اپنی ایک تحریر میں 'دافع الخطرۃ '' کا مشورہ دیا ہے یعن معنی استعفار نفل نماز 'صدقہ' ذکر اذکار ) سے نہ کیا گیا تو وہ معصیت پند ہو کر عادتِ تا نیہ بن جاتی ہے اور اس کا صد ور مع ہے تعلی ہونے لگتا ہے۔ حافظ ابن قیم نے اپنی ایک تحریر میں 'دافع الخطرۃ '' کا مشورہ دیا ہے یعنی مع سیت والے خاطرہ کو بالکل آغاز ہی میں اپنے سے دور کر واور ہٹا و' پنینے نہ دو ۔ ام جوز کُن اور شی کی میں اسے نے تھی اپنے اپنے انداز میں ای کی وضاحت کی ہے۔ کہ میں 'نہ وا میں جوز کی اور شی کی ہو طالب المکی کے نے تھی ہے تا نہ ای کی کر ہی ہی ہیں نہ دو ۔ ام جوز کی اور شی کی ایک تر ہے ہو تا ہے ہم ہور کی ان کی کی ہی ہی ہو ۔ ایک ہو ہو الم ایک کی ہو ۔ اس ہور کی اور ہو ای کی ہو ۔ ایک ہو ۔ ایک ہو ۔ کی ہو ایس کی ہو ہو الم ہور کی اور ای ہی ہیں ہی ہو ۔ کی ہو کی ہو ۔ کی ہو ای ہو ۔ کی ہو ۔ اور ہو ای ہوں ہو ۔ کی ہو ای ہو ۔ کی ہو ہو ۔ کی ہو ۔ کی

ہمارے دینی لٹریچر میں ایک قول ملتا ہے کہ ممل صالح کا آغاز اور اختتام پاک بیں آنکھیں ہیں۔ بیشتر نقصان جوانسان کے نفس کولاحق ہوتے ہیں' جس نقط سے پیدا ہوتے ہیں وہ نظر ، ی ہے۔ نگاہ خیال کوجنم دیتی ہے۔ خیال سوچوں میں ڈھلتا ہے۔ سوچیں خواہش کو وجود میں لاتی ہیں۔ خواہش اراد کے کوجنم دیتی ہے۔ ارادہ جان پکڑ نے لگے تو رفتہ رفتہ عزم بنے لگتا ہے' یہاں تک کہ فعل واقع ہوجا تا ہے! الا یہ کہ واقع ہونے میں کو کی اور چیز حاکل ہو۔ اسی لیے کہا گیا ہے کہ نگاہ نچی رکھنے پر صبر کر لینا اس سے کہیں آسان ہے کہ آدمی اس سے مابعد مراحل کی الم ناک پر صبر کرے۔ ہمارے معاشر سے میں مخلوط تعلیم گاہوں' باز اروں اور پھر مختلف سکر ینوں پر نامحرم خوا تین ہود کہ چن سے جس طرح ہماری نگا ہیں آلودہ ہوتی ہیں اور سے بدنظری گناہ کی طرف لے جاتی ہے' میں ہو تا ہے۔ ہوج ہوں پر

دل ( قلب ) جو دراصل انسان کا مرکز وجود ہے اگر اینی فطرتِ صالحہ وسلیمہ پر قائم ہے تو اس پر خیر اور نیکی کے خاطرات آتے ہیں جنہیں مذکورہ بالا متصوفانہ تصنیفات میں ' الہام' ' کہا گیا ہے ' یعنی نیکی کے فعل کا اشارہ یا انسپریشن ۔ ایک ما تو ردعا میں ہمیں رشد وہدایت کی دعاما نگنے کی تلقین کی گئی ہے: اَللَّٰ لَٰهُمَ اَ اَلْحَدِیْ ۔ خواطر و افکار کا ہمار ے علم اختیار کی کسطح پر سب سے پہلے تصورات کی شکل میں ظہور ہوتا ہے ۔ جیسا کہ انگریز کی کا محاور محق ہے کہ Ideas have consequences تو یہ تصورات کی شکل میں ظہور ہوتا ہے ۔ جیسا کہ انگریز کی کا محاورہ مجھی ہے کہ Ideas have consequences تو یہ عار کی خص ان از ادات میں ارتفا پر یہ ہوتے ہیں جو بالآخر وقوع فعل کا اقتضا کر تے ہیں اور ایک غافل' تقو کی سے عار کی شخص اس کا ارتکاب کر لیتا ہے۔ خواطر سے افکار تک اگر چو کنا رہ کر مگہدا شت نہیں کی گئی تو پھر لا زما فساد ہی ہر یا ہوگا۔ چنا نچہ حضرت عمر ری تائیز کا قول مشہور ہوتا ہے۔ خالیں بوٹ

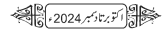
10

餐 🖁 حکمت قرآن 📲

اكتوبرتاد مبر 2024 ع 🕞

قَبْلَ أَنْ تَحَاسَبُوا، وَزِنُوْا قَبْلَ أَنْ تُوزَنُوْا، وَتَرَيَّنُوْا لِلْعَرْضِ الْأَخْبَرِ ۔'' ایپ نفس کا محاسبہ کرو قبل اس کے کہ اس کا محاسبہ ( آخرت میں ) کیا جائے۔ ایپ اعمال کوتولو قبل اس ہے کہ ان کا وزن (یوم حساب کو ) کیا جائے اور بڑی پیش کے لیے ایپ آپ کی تیاری ( تزئین ) کرلو'۔ قرونِ اولیٰ کے بہت سے زہاد اور عباد کے اقوال اس مضمون کے ملتے ہیں۔ امام حارث المحاسبیؓ کا قول دَاقِبِ اللَّهَ فِنْ کُلِّ نَفْسِ ( ہرسانس میں اللَّہ ک دھیان قائم رکھو ) یعنی اللہ کا مراقبہ (اللہ مجھے دیکھر ہاہے ) ہی ہوت م کی معصیت سے انسان کو کھنو ظر کھ سکتا ہے۔

قر آن اکیڈمی میں تین سمبر سے رجوع الی القرآن کورس کی نئی کلاسوں (پارٹ I اور پارٹ II) کا آغاز بحد اللہ ہو گیا۔ یہ قر آن وسُنّت کے پیام حق کو روثن اور در خشاں کرنے کی کوشش ہے۔ دروس خطبات ٔ حلقات عِلم اور اکیڈمی میں مقیم طلبہ کے لیے مصاحبت اور نمازوں کی پابندی ان شاءاللہ ان کے عقول وکر دار کی اسلامی ساخت میں مدد کرے گی ۔ یہ اللہ کا خاص فضل ہے کہ اکیڈمی کے سینٹر اسا تذہ رسوخ فی العلم کے ساتھ اصالت (ور شسلف سے تمتک رکھنا) اور معاصرت (اپنے زمانے کی حقیقتوں کا گہرافہم) اور تدریکی میں مطلوبہ صفات سے پوری طرح آ گاہ اور مزین ہیں ۔ اللہ تعالیٰ ان کی مساعی جلیلہ کو شرف قبولیت سے نوازیں۔ آمین !



11



مِلاك التأويل<sup>(^\*)</sup> تاليف: ابوجعفر احمد بن ابرا بيم بن الزبير الغرناطي تلخيص وترجماني: ڈاکٹرصہیب بن عبدالغفار حسن سُورةُ ظُهُ

(۲۴۵) آیت ۵۳ ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَدَضَ مَهْمًا وَّسَلَكَ لَكُمْ فِيْبَا سُبُلًا ﴾ ("جس نے تمہارے لیے زین کو بچونا بنا یا اور اس میں تمہارے لیے رائے کھول دیے' (الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَدَضَ مَهْمًا وَّجَعَلَ لَكُمْ فِيْبَا سُبُلًا ﴾ (آیت ۱۰) ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَدَضَ مَهْمًا وَّجَعَلَ لَكُمْ فِيْبَا سُبُلًا ﴾ (آیت ۱۰) (الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَدَضَ مَهْمًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيبَا سُبُلًا ﴾ (آیت ۱۰) اب وال کرنے والا سوال کرسکتا ہے کہ ضمون ایک ہی ہے لیکن ایک جگہ ' سمادے یہ کہا اور دوسری جگہ ' جَعَلَ ' ' تو اس کا کیا سبب ہے؟ اور ہر دوسورتوں میں ایک خاص لفظ استعال ہواتو ہے کیا کہ کھتا ہے؟ این کے بارے میں ہیں جو اللہ نے اپنے بندوں کے لیے عطا کی ہیں اور جن کا تذکر کہ سورۃ الملک کی اس آیت میں بھی بیان ہوا ہے:

''اوروہی ہےجس نے تمہارے لیے زمین کوزم بناد یا تواس کے کندھوں پر چلو پھرو ......'

دوسرى بات كەسورة طلاميس خاص طور پرلفظ 'نسلك '' كيوں استعال كيا كيا 'تواس كاجواب يہ ہے كەسورة طرميں پہلے دعوت الى اللہ كے ليے زم انداز اختيار كرنے كاتكم ديا كيا۔ ديكھئے اللہ تعالى موى اور ہارون سيلا سے مخاطب ہيں كہ جب تم فرعون كے پاس جاؤتو ﴿فَقُولَا لَهٰ قَوْلًا لَيَّيَّتًا ﴾ ( آيت ٣٣) '' توتم دونوں اس سے زم انداز ميں بات كرو' ۔ اور پھراس بات چيت كے آخر ميں اللہ تعالى كى نعمتوں كا بيان ہوا۔ فرمايا: ﴿وَاَنَذِلَ مِنَ السَّمَاً عَمَاءً فَوَاَ خُواَيَةِ آَذُوَا جَاقِنَ نَبَاتٍ شَتَّى ﴾ كُلُوْا وَازْ عَوْا اَنْ

''اوراً سی نے آسان سے پانی اتارا۔ پھرہم نے اس سے طرح طرح کی سبزیاں اُگائیں۔کھاؤاوراپنے

ج 🌔 اکتوبرتادیمبر 2024ء 💦

12



چويادُن کوبھی چرادُ۔'' یہاں سیسجھنے میں کو کی اشکال نہیں کہا ندا نہ بیان میں نرمی اورلطیف اندازیا یا جا تا ہے اوراس اسلوب بیان کے ساتھ ''سلک ''کالفظ زیادہ مناسبت رکھتا ہے کہ جس میں راستوں کواپنانے اوران میں چلنے کامفہوم پایا جاتا ہے کہ جس سے لوگ اپنی ضروریات کو یورا کر سکتے ہیں۔ گو دوسری آیت میں اسی مفہوم کے لیے لفظ<sup>ور</sup> جَعَلَ ''لایا <sup>گ</sup>یالیکن ''متدلَكَ ''میں زیادہ دسعت یائی جاتی ہے کہ نہصرف کسی چیز کو بنایا بلکہا ہے پوری طرح آ راستہ دو ہیراستہ بھی کیا۔ تو یہاں اس لفظ کالایا جانا سورت کے عمومی اسلوب کے ساتھ موافقت رکھتا ہے۔ اب رہی سور ۃ الزخرف کی آیت تو اس میں گُفّارِعرب کی ہٹ دھرمیوں کے مقابلہ میں دھمگی آ میز اسلوب اینایا گیاہے۔ ذراان آیات کودیکھئے: أَفَنَضْرِبُ عَنْكُمُ النَّ كُرَ صَفْحًا أَنْ كُنْتُمْ قَوْمًا مُّسْرِ فِيْنَ۞ '' کیا پھر ہم تم لوگوں سے اس نصیحت کو ہٹالیں 'اس دجہ سے کہتم لوگ حد سے بڑ ھ جاتے ہو!'' اور پھر پیچیلی اُمتوں میں سے رسولوں کو چھٹلا نے والوں کا ذکر کہا: ﴿وَمَا يَأْتِيْهِمْ مِّنْ نَّبِيّ إِلَّا كَانُوابِهِ يَسْتَهْزِءُونَ۞﴾ ''اوران کے پاس کوئی بھی نبی آتا ہے تو وہ اس کامذاق اڑاتے ہیں۔'' اور چرارشادفر مایا: (آيت ٨) · · پھر ہم نے ان میں سے سب سے زیا دہ زور آورلوگوں کو ہلاک کر دیا۔ · لیعنی نبی اکرم ملاظاتی پیم کوسلی دی جارہی ہے کہ مکذبین کا بیانجام ہوتا رہا ہے۔گویا یہاں منگرین رسالت اور دشمنان نبی کی کھنچائی کی جارہی ہے۔ اس سورت کے افتتاحی کلمات بھی ملاحظہ ہوں' جہاں فر مایا گیا: ﴿إِنَّاجَعَلْنَهُ قُرْءَنَاعَرَبِيَّالَعَلَّكُمُ تَعْقِلُونَ @» ''ہم نے اے ایک عربی قر آن بنایا ہے تا کہ تم لوگ سمجھ سکو۔'' '' تَعقَّل'' ( شبحضے ) کا مطلب مینہیں ہے کہ لا زمی طور پر ایمان اور ہدایت حاصل ہوجائے گی۔ چنانچہ دوسر ی جگہ ارشادفر مايا: ﴿ أَفَتَطْبَعُوْنَ أَنْ يُّؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَنْ كَانَ فَرِيْقٌ مِّنْهُمْ يَسْبَعُوْنَ كَلْمَ الله ثُمَّ يُحَرِّفُوْنَه مِنْ 'بَعْلِ مَاعَقَلُوْهُ وَهُمْ يَعْلَمُوْنَ ٢ (البقرة) '' کہاتم اس بات کی طمع رکھتے ہو کہ وہ تمہاری بات مان کیں گے حالانکہ انہی میں ایسےلوگوں کا ایک گروہ بھی موجود ہے جواللہ کا کلام سنتے ہیں' پھرا سے شجھنے کے بعداس میں تحریف کرتے ہیں اوروہ اس بات کوخوب حانتے ہیں۔'' ا 🕄 حکمت قرآن 📲 🚓 🛛 اکتوبرتاد مبر 2024ء 🖌 13

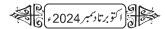
تو 'لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ '' (شايد كمتم مجرح جاوً) كامقام اور ب جب كه 'لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ '' (شايدتم بدايت ياجادَ)اور ْلَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ `` (شايد كەتم كامياب ہوجادَ)اور ْلَعَلَّكُمْ تَنَ ݣَرُوْنَ `` (شايد كەتم نصيحت كَكِرْ یاؤ) کامقام اور ہے۔ ذ راان آیات میں غورفر مائیں تو آپ کوان تمام تر اکیب میں فرق نظر آ جائے گا کہ'' جَعَلَ'' میں ایک چیز کو معرض وجود میں لانے کا ذکر ہے اس سے زیادہ ہیں۔ ایک تیسری بات بیچھی ہے کہ سورۃ الزخرف میں''جَعَلُ'' کی تکرار ہے۔ یعنی اس سورت میں جَعَلَ کامفہوم غالب ہے۔ملاحظہ فر مائیں'شروع ہی میں ارشاد ہوا: ﴿إِنَّاجَعَلْنَهُ قُرُءْنَاعَرَبِيًّا ﴾ ادراس کے بعد کی آیات میں ارشاد ہوا: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ الْفُلُكِ وَالْاَنْعَامِ مَا تَرْ كَبُوُنَ ۞ ﴾ ''اورتمہارے لیے کشتیوں اور چو یا وُں کی شکل میں سواریاں بنائحیں۔'' تویہاں''جَعَلَ''، پی مناسب تھانہ کہ''نسلَگ''۔یعنی ہرسورت میں وہ لفظ لایا گیا جواس سے مناسبت رکھتا تھا۔ والتداعكم ! (۲۳۹) آیت ۱۱۲ ﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا يَخْفُ ظُلْمًا وَّلَا هَضْمًا () ''اور جوُخص بحالتِ ایمان نیک اعمال کرےگاتوا ہے خوف نہ ہوگا' نظلم کااور نہ ہی کسی نقصان کا۔'' اورسورة الإنبياء مين ارشادفر مايا: ﴿فَمَنْ يَحْمَلُ مِنَ الصّْلِحْتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفْرَ انَ لِسَعْيِهِ<sup>ع</sup>َ وَ إِنَّا لَهُ كُتِبُوْنَ @ ﴾ ''پس جو شخص حالت ایمان میں نیک انکال کر ہے گا تو اس کی کمائی کورائیگاں نہ ہونے دیا جائے گا'اور ہم اپلھ لیں گے۔'' یہاں دوسوال پیدا ہوتے ہیں کہ سورہ طل کی آیت حرف واؤ کے ساتھ پیچلی آیت پر معطوف ہے اور سورۃ الانبیاء کی آیت میں حرف فاءلایا گیا ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ اس کا تعلق بیچھلی آیت سے متصل ہے اور اسی کی تفصیل ب- دوسرى بات بد ب كه دونون آيات كا آخرى حصه مختلف بُ ايك مين فرمايا: ' فَلَلا يَخْفُ ظُلْمًا وَلَا هَضْهًا '' اور دوسری میں فرمایا:''فَلَا گُفُوّانَ لِسَعْیہِ'' تو اس اختلاف کا کیا سبب ہے؟ حالانکہ دونوں آیات کا مقصود ایک ہے۔ پہلے سوال کا جواب میہ ہے کہ سورۂ طٰہ کی آیت پچچلی آیت سے واونیق کے ساتھ جڑ می ہوئی ہے یعنی پچچل آیت میں جو صمون بیان ہوا تھااس کا ایک اور پہلو پیش کررہی ہے۔فرمایا: <</></> المحمت قرآن اكتوبرتادمبر 2024 على 14

عربی میں''العابی ''اسیرِزندان کو کہتے ہیں' یعنی و شخص جوحالتِ ذلت میں ہو۔ یہاں قیامت کا بیان ہور ہاہے کہ اس دن تمامخلوق اللہ کے سامنے عاجز ی کرتی دکھائے دیے گی' توجو خص ناانصافی کرتا رہا ہو گا وہ تو ناکام ہوجائے گا اوراس کے بالمقابل جس نے نیک اعمال کیے ہوں گےتو اے کی ظلم (یعنی اس کی برائیوں کو بڑھا چڑھا کر پیش کیے جانے ) کا خدشہ نہ ہوگا اور نہ ہی اس کی نیکیوں میں کسی نقصان کا اندیشہ ہوگا۔ تو یہاں دونوں آیات'' واؤ'' کے ذ ریعے ایک تقابلی نقشہ پیش کررہی ہیں' اور یہاں فاءِ تعقیب کا کوئی دخل نہیں ہے۔ اورسورة الانبياء کي آيت ميں پہلے ارشاد ہوا تھا: ﴿وَتَقَطِّعُوا أَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ طَيْ ( آيت ٩٣) ''اورآپس کے تعلقات انہوں نے تو ڑ دیے'' مرادیہ ہے کہ لوگ مذاہب اورا دیان کے اعتبار سے تفرقے کا شکار ہو گئے تو اس کی بنیاد پران کے لیے جزا وسزا تجویز کی گئی۔اور فاء تعقیب کے ساتھ اس کاان الفاظ کے ساتھ اظہار کیا گیا: ﴿ فَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَةِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفُرَ انَ لِسَعْيِهِ ٤ ﴾ (آيت ٩٣) اوراس کے بعد مخالف گروہ یعنی بدکاروں کے حشر کا ذکر کہا: ﴿ وَحَرْمٌ عَلَى قَرْيَةٍ آهُلَكُنْهَا آنَتُهُمُ لَا يَرْجِعُوْنَ۞ ﴾ ''اورجس بستی کوہم نے ہلاک کر دیا تو اب اس کے لیے ناممکن ہے کہ وہ دوبارہ آئے (یعنی اس دنیا میں د وبارہ اسے موقع دیا جائے کہ وہ اپنی بداعمالیوں کی تلافی کر سکے )۔'' اوراس کے بعد کی آیات میں جز اوسز اکا بیرضمون جاری رہتا ہے۔تو یہاں لفظ' فاءُ' لا کرمفہوم واضح ہو گیا کہ ایک عمل ہوگاتواس کے نتیج میں جزادینر اداقع ہوگی ادراس لحاظ سے یہاں'' وادُ'' کالا نامناسب ندتھا۔ باقی رہی دوسری بات کہ دونوں آیات کا آخری مقطع مختلف کیوں ہے؟ تواس کا جواب یہ ہے کہ سورۂ طہ میں انس و تأنیس (اندازِ لطافت) غالب ہے کہ جس کا اظہار اس آیت سے بھی ہوتا ہے جو اس سے پہلے -: ﴿ وَعَنَتِ الْوُجُوْ لالمَتِي الْقَيُّومِ \* ﴾ تواس لي يهان ' فَلَا يَخفُ ظُلْمًا وَّلَا هَضْمًا · · ٤ الفاظ ا گئے لیکن سورۃ الانبیاء میں اس قشم کامضمون نہیں ہے اس لیے وہاں دوسر بے الفاظ لائے گئے ۔اوریوں ہرآیت کا اختیام اس سورت کے مضمون سے مناسبت رکھتا ہے اس لیے آیت کے اختیامی کلمات اپنی اپنی جگہ بہترین مناسبت ركصت بين والتَّداعكم! (۲۳۷) آیت ۱۲۸

﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كَمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِّنَ الْقُرُونِ يَمْشُوْنَ فِيْ مَسْكِنِهِمْ انَّ فِي ذٰلِكَ لَأَيْتٍ لِأُولِى التُّهٰى ٢ ﴾

15





'' کیا انہیں اس بات نے بھی راہ نہ دکھائی کہ ہم نے ان سے پہلے کتنی بستیاں ہلاک کر دی تھیں کہ جن کی رہائش گا ہوں میں بیلوگ چلتے پھرتے ہیں؟ بے شک اس بات میں عقل والوں کے لیے نشانیاں ہیں۔' اور سورۃ السجدۃ میں ارشادفر مایا:

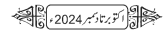
﴿ اَوَلَمُ يَهُدِ لَهُمُ تَحَمُ اَهُلَكُنَامِنْ قَبْلِهِمُ قِنَ الْقُرُونِ ﴾ ( آيت ٢٦) (' کیانہیں اس بات نے ہدایت نہیں کی کہ ہم نے ان سے پہلے کتی بستیوں کو ہلاک کردیا تھا؟'' سوال یہ ہے کہ دونوں آیتوں میں پہلے حرف استفہام ہے کہ جس سے مرادایک حقیقت کی نشان دہی بھی ہے اور ڈانٹ بھی اور اس کے بعد حرف عطف ہے کیکن پہلی آیت میں ہے حرف عطف'' فاء' ہے اور دوسرے میں'' واد'' تواس کا کیا سبب ہے؟ ایسے ہی سورة السجدہ کی آیت میں ' کا اضافہ ہے :'' مِن قَبْرِلِهِمْ ''۔ اس کا جواب میہ ہے (واللہ اعلم!) کہ پہلی آیت میں '' کا اضافہ ہے :'' مِن قَبْرِلِهِمْ ''۔ قرار دیا جا سکے بلکہ یہاں ایک نئے کلام کی ابتدا ہور ہی ہے۔ ملاحظہ ہو کہ اس سے قبل ایسا کو کی جملہ ہیں ہے کہ جس پر اس آیت کا عطف قرار دیا جا سکے بلکہ یہاں ایک نئے کلام کی ابتدا ہور ہی ہے۔ ملاحظہ ہو کہ اس سے قبل آیات میں ان لوگوں کا حال اس کا جواب میں ہے (واللہ اعلم!) کہ پہلی آیت سے قبل ایسا کو کی جملہ نہیں ہے کہ جس پر اس آیت کا عطف قرار دیا جا سکے بلکہ یہاں ایک نئے کلام کی ابتدا ہور ہی ہے۔ ملاحظہ ہو کہ اس سے قبل آیات میں ان لوگوں کا حال ہو قرمن انے خوض عن ذِکْرِی کَ فَانَ لَہُ مَعِیْ مَدَاتَ مَعْنَ کَا قُوْنَ کَ مَا ہوں ہوں کا مال (وَمَنْ اَعْدَ صَلَیْ کَ اللہ کے ذکر سے منہ پھیرا تھا۔ ارشا دفر مایا: '' اور جو تحض ہماری یا دو ہائی سے منہ پھیر کو اسے ایک تنگ کو تک میں منا کرنا ہو گا اور قیا میں ای اور کا مال اسے انہ مار کرا ٹوائی ہو دو ہائی ہے منہ چھیر کو اسے ایک تنگ زندگی کا سامنا کرنا ہو گا اور قیا میں کے دن ہم

> ﴿قَالَ رَبِّلِمَ حَشَرُ تَنِيۡ ٱعْمَى وَقَدْ كُنْتُ بَصِيْرًا۞ ﴾ ''وہ کہے گا:اے میرےرب! تُونے بچھےاندھابناکے کیوں اٹھایا جب کہ میں تو بینا تھا؟'' ﴿قَالَ كَذٰلِكَ اَتَتْكَ اٰیٰتُدَا فَدَسِیۡتَهَا <sup>©</sup>وَ كَذٰلِكَ الۡ یَوۡمَ تُنۡسٰی۞ ﴾

''اللدفر مائے گا: بیاس لیے کہ تجھ تک ہماری آیات آئیں تو تُوانہیں بھلا بیٹھا' تو اس طرح آج تُوبھی بھلا دیا حائے گا۔'

﴿وَ كَذَلِكَ نَجْزِى مَنْ اَمْتَرَفَ وَلَهُ يُؤْمِنُ 'بِاٰيتِ رَبِّهِ \* وَلَعَنَابُ الْأَخِرَةِ اَشَتُّ وَ اَبْقَى ﴾ ''اورہم ایسے،ی ہراُ<sup>ش</sup>خص کو بدلہ دیتے ہیں جو حد سے بڑھ جا تا ہے اور اپنے رب کی آیات پر ایمان نہیں لا تا ہے۔اور بے شک آخرت کاعذاب زیادہ پخت بھی ہے اور دیر تک باقی رہنے والابھی ہے۔'

اوراس کے بعددہ مذکورہ آیت ہے جس میں ایک نے کلام کا آغاز ہے لیکن پچھلے کلام سے اتناتعلق ضرور ہے جیسے کہا جا رہا ہو کہ تم یہ ساری با تیں دیکھتے ہواور پھر بھی تنہیں عبرت حاصل نہیں ہوتی ! اور یہاں پر گفّار قریش مخاطب ہیں کہ تم عاداور شمود کی تباہ شدہ بستیوں میں چلتے پھرتے ہو'ان کی ہلاکت شدہ بستیوں کواپنی آنکھوں سے دیکھتے ہوت بھی تنہیں نصیحت حاصل نہیں ہوتی !! اس قسم کے اسلوب بیان میں'' فاءُ' کو بطور استیناف (نے کلام کے آغاز) کے لیے لایا جانا معروف ہے (ابو تھر ابن عطیہ نے اس بات کی طرف تو جہ دلائی ہے)۔ بیا سلوب بیان ایسے ہی ہے جیسے سورۃ الرعد میں ارشاد فرمایا:



16



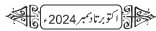
(آفَلَمْ يَأْنُكُمْ يَأْنُكُمْ يَأْنُكُمْ يَأْنُكُمْ أَمَنُوَّا أَنْ لَّذَى يَشَاءُ اللَّهُ لَهَدَى النَّائَسَ بَحِيْعُ اللَّهُ (آيت ٣١) '' كيا المي ايمان ال بات سے مايون نہيں ہوئے كہ اگر اللّه حابتا تو تمام لوگوں كو ہدايت دے ديتا!'' يعنى كيا ايمان والوں كواس بات پر اطمينان نہيں كہ اگر اللّه حابت تو تمام لوگوں كو ہدايت دے ديتا!'' بھى يَحِصَلى آيت پر عطف نہيں ہے بلكہ يَحِصَلى آيت كے معانى و مطالب كى طرف ايك قسم كا اشارہ ہے ليعنى جيسے پہلے كہا گيا كہ اگر قرآن كى بركت سے پہاڑ وں كو بھى چلا ديا جاتا'ياز مين كو نكر من كوكر ہے كار ديا جاتا'يا مرد بولنے لكتے تب بھى يوگو ايمان نه لاتے تو جان لوكہ بيسار ہے كام اللّه حيات اين مالا كوكر كو برايت دے ديتا' تہ ہيں اللّه كى رحمت سے مايون نيونا چاہي وہ جاتا تو تم تمام لوگوں كو ہدايت دي ميں جاتا يا مرد بولنے القتال (سورة محمد) ميں ارشاد فرمايا:

> ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُوْنَ الْقُرْانَ آمُرَعَلَى قُلُوْبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ ﴾ « بَنَدِيدَ مَنْدِيدَ القُرْانَ آمُرِعَلَى قُلُوْبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ \*

''وہ کیوں نہیں مذہر کرتے قر آن میں! کیاان کےدلوں پر قفل چڑ ھے ہوئے ہیں؟'' یہاں بھی نۓ کلام کی ابتداء ہور ہی ہے جو کہ پچھلے کلام پر معطوف نہیں ہے ٔ البتہ معنی ومطالب کے اعتبار سے تعلق پایا

- جاتاہے۔
- اب رہی سورۃ السجدۃ کی آیت تویہاں بچھلی ایک آیت ملاحظہ ہو: ﴿ وَمَنُ أَظُلَمُ حِتَّنَ ذُكْرِ بِالْبِ دَبِّه ثُمَّ أَعْرَضَ عَنْهَا ۖ ﴾ ( آیت ۲۲) ''اوراس سے بڑھ کر ظالم کون ہوگا کہ جے اُس کے رب کی آیات سے نصیحت کی گٹی تو پھر اُس نے ان سے مُنہ پھیرا۔''

 گویا اگلی چند آیات کے بعد 'اوَلَفَد یَہْنِ لَھُحُہ' ' سے پہلے اس طرح کا ایک جملہ مقدر مانا جائے گا: ''آفَلَا یَنَّ تَکُرُوُا'' تو کیا پھر انہیں نصحت نہیں ہوئی ؟ اور بیر کہ انہوں نے منہ کیوں پھیرا؟ اور اس جملے پر اگلی آیت واوَ عطف کے ساتھ جڑی ہوئی ہے یعنی 'اوَلَحْد یَہْنِ لَھُحْد'' تو کیا انہیں اس بات سے ہدایت حاصل نہیں ہوئی کہ ہم نے ان سے یعنی اہلِ ملّہ سے قبل کتنی بستیوں کو ہلاک کیا ہے کہ جن میں وہ چلتے پھر نے نظر آتے ہیں۔ یہاں واد العطف ہی مانا جائے گا کیونکہ 'واوُ' نئے کلام سے قبل نہیں لایا جا تا۔ اس بیان سے وضاحت ہوگئی کہ دونوں آیات (سورہ طُلہ اور سور ڈالسجد ۃ) کے مقاصد میں اختلاف ہے اس لیے ایک میں فاء ہے اور دوسرے میں وادً ہے۔ مفہوم حاصل ہوتا ہے۔ اس سے چند آیات قبل مند اس احتلاف ہے اس لیے ایک میں فاء ہے اور دوسرے میں وادً ہے۔ مفہوم حاصل ہوتا ہے۔ اس سے چند آیات قبل مؤسن اختلاف ہے اس لیے ایک میں فاء ہے اور دوسرے میں وادً ہے۔ مفہوم حاصل ہوتا ہے۔ اس سے چند آیات قبل مؤسن اختلاف ہے اس لیے ایک میں فاء ہے اور دوسرے میں وادً ہے۔ مفہوم حاصل ہوتا ہے۔ اس سے چند آیات قبل مؤسنی اور فات کی کا اضافہ ہے (مین قبر لیے کھر) تو اس سے محمد کا سر ہو کا ہوتا ہے۔ اس سے چند آیات قبل مؤسنی 'کا اضافہ ہے (مین ہو او ہے۔ کی میں میں اور فات کی میں اور ہو ہے۔ کہ سر اور کیا جو خص ایمان لاتا ہے دوہ اس کی ما نند ہو سکتا ہے جو فات ہو؟'' اور پھر مذکورہ آیت کی تریں ارشاد فرما یا تھا: (اور پھر مذکورہ آیت کے تر خیں ارشاد فرما یا تھا: (اور پھر مذکورہ آیت کے تر خیں ارشاد فرما یا تھا:







·· بے شک اس میں نشانیاں ہیں۔تو کیا پہلوگ نہیں سنتے ؟ · · یہاں عوم پایاجا تا ہے جبکہ اس کے مقابلے میں سورہ طرکی آیت میں ارشاد ہوا تھا: ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاٰ يُتٍ لِّأُولِي النُّهٰي ٢ '' بے شک اس میں نشانیاں ہیں عقل والوں کے لیے۔'' اوراس اعتبار ہے۔ سورۃ السجدہ کی آیت کے عموم کوظا ہر کرنے کے لیے' 'چینی'' کا اضافہ کیا گیا' واللّٰداعلم ! (۲۳۸) آیت ۱۳۰ ﴿فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُوْلُوْنَ وَسَبِّحْ بِحَمْسِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوْعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوْ بِهَا<sup>ع</sup> ﴾ '' تو آپ صبر کریں ان باتوں پر جو بیلوگ کہتے ہیں' اور اپنے ربّ کی شبیح اورتعریف بیان کرتے رہے سورج کے نگلنے سے پہلے بھی اور اس کے غروب ہونے سے قبل بھی۔'' اورسورهُ قَ ميں ارشادفر مايا: ﴿فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُوَلُوْنَ وَسَبِّح بِحَمْلِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوْعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوْبِ® ﴾ '' تو آپ صبر کریں ان باتوں پر جو بیلوگ کہہ رہے ہیں اور اپنے رب کی حمد وسیح بیان کرتے رہے سورج کے نگلنے سے پہلے اور اس کے غروب سے پہلے۔' اورسورة الطورمين ارشادفرمايا: ﴿ وَاصْبِرُ لِحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا وَسَبِّحْ بِحَمْنِ رَبِّكَ حِيْنَ تَقُوْمُ ٢ وَمِنَ الَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَإِدْبَارَ النُّجُوْمِ ٢ ''اوراپنے رب کے حکم کے (انتظار میں) صبر سے کام لیجئے' بے شک آپ ہماری آنکھوں کے سامنے ہیں اور اپنے رب کی حمد وشیح کریں جب آپ (صبح کو ) اٹھیں اور رات کوبھی اس کی تشیح بیان کریں اور ساروں کے ڈوپنے کے بعد بھی۔'' توان آیات میں الفاظ اور صائر کا فرق کیوں ہے؟ اس کا مختصر جواب بیہ ہے' واللہ اعلم کہ یہاں آیات کے فواصل اور مقاطع ( آخری الفاظ ) کا بظاہر خیال رکھا گیا ہے۔ اب دیکھئے کہ سورۂ ق کی آیت' الْغُوُوُب' ، پرختم ہوتی ہے اور اس یے قبل جو آیت ہے اس کا آخری لفظ "لُعُوب" ب فرمايا: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا الشَّهٰوٰتِ وَالْأَرْضَ وَمَابَيْنَهُمَا فِيْ سِتَّةِ آيَّامِ وَ وَمَامَسَّنَا مِنُ لُغُوْبِ ﴾ ''اور بے شک ہم نے آسانوں اورزیین کواور جو کچھان کے درمیان ہے۔ان سب کو چھ دنوں میں پیدا کیا' اورہمیں پچھتھکاوٹ لاحق نہیں ہوئی۔'' ادر جہاں تک سور ہ طٰہ کی آیت ہےتو اس سورت کی آیات ایسے لفظ پر ختم ہوتی ہیں کہ جن کے آخر میں الف مفتوح ہے (جیسے الٹُلهٰ، مُسَهَّى ' تَرْضَى ' اَبْقَى )اوراى كے دوران''قَبْلَ غُرُوُ بِهَا '' (الف كے ساتھ ) كے الفاظ 🚓 🖗 اکتوبر تادیمبر 2024ء کی 🕵

18

ا 🕄 حکمت قرآن ا

لائے گئے۔[مؤلف نے سورۃ الطور کی آیات کا ذکرنہیں کیا۔ اس میں بھی آخری دوآیات کے مقاطع کیساں ہیں: لِعِنْ نُحِيْنَ تَقُوْمُ ' اور 'إِدْبَارَ النُّجُوْمِ ' - ]

پھر مؤلف پہاں آیت کے معانی ومطالب بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ یہاں نبی اکرم صلین لالیہ مخاطَب ہیں اوران سے کہا جاریا ہے کہ وہ کُفّار کی اذیت بھری باتوں پرصبر کر س' جیسے انہوں نے نبی سائٹٹا تی بڑ کوکبھی کا بن کہا' کبھی مجنون اور کبھی ساحر'اور بھی نہ جانے کیا کچھ کہا۔اور پھر سورۃ البقرۃ میں دوچیز وں کا ذکر کیا کہ جوان کی استقامت میں کام دیں گی فرمایا:

﴿ وَاسْتَعِيْنُوْا بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةِ \* ﴾ ( آيت ٣٥) '' اور مد دحاصل كرومبر اور نماز ، یہاں (یعنی آیات مذکورہ میں بھی )ان دونوں باتوں کا بیان ہو گیا۔صبر کا بھی اورنماز کا بھی کہ جس کا اظہار سیچ وتحسیر سے ہور ہاہے۔ بیا کثر مفسرین کا قول ہے۔اور اگر تبیج اورتم ید کے لفظی معنی بھی مراد لیے جا نمیں تب بھی کوئی فرق نہیں پڑتا۔البتدا گرسورۃ ص کی آیت کولیا جائے تو وہاں اشکال داقع ہوتا ہے۔ارشاد فرمایا: ﴿ إِصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا ذَاوْدَذَا الْآيَبِ آَانَةَ أَوَّابُ ٢

''اور جو کچھ دہ کہتے ہیں ان پرصبر کیجیے اور ہمارے بندے داؤد کو یاد کیجیۓ جو بڑی طاقت والے تھے اور بہت زیادہ رجوع کرنے والے بھی تھے''

ا شکال بیہ ہے کہ یہاں صبر کا تھم دیا گیا ہے اور اس ضمن میں حضرت داؤد مَایْٹِلا کی مثال دی گئی ہے کہ وہ قوت اور د بد بہ بھی رکھتے بتھادرای کے ساتھ ساتھ کثرت سے توبہ بھی کیا کرتے تھے توان دونوں باتوں میں کیا مناسبت ہے۔ مؤلف نے یہاں دمخشر کی کا ذکر کیا ہے کہ انہوں نے جوتو جبہہ بیان کی ہے وہ درست نہیں ہے اس لیے میں اس موضوع کوسورۃ ''ص '' کی آیات کے ضمن میں تفصیل سے بیان کروں گا۔

# سُورةُالانبياء

(۲۳۹) آیت ۲ ﴿مَا يَأْتِبُهِمْ مِّنْ ذِكْرٍ مِّنْ رَّبِّهِمْ تُخْنَحِ إِلَّا اسْتَمَعُوْ لاَوَهُمْ يَلْعَبُوْنَ ﴾ » ''اور جوبھی نٹی نصیحت ان کے پاس ان کے رب کی طرف سے آتی ہے وہ اسے کھیل کود کے عالم میں سنتے ہیں۔'' اورسورة الشعراء ميں ارشادفر مايا: <<<p>وَمَا يَأْتِنْهِمْ قِنْ ذِكْرٍ مِّنَ الرَّحْمَنِ هُحْدَ شِالَا كَانُوُا عَنْهُ مُعْرِضِيْنَ ۞ ﴾ ''اور جوبھی نٹی نصیحت ان کے پاس رحمٰن کی طرف سے آئی'انہوں نے اس سے منہ پھیرلیا۔'' یہاں پہلی آیت میں نصیحت کے بارے میں''قُٹن ڈیٹ پھٹر''(ان کے رب کی طرف سے ) کے الفاظ آئے اور دوسری آیت میں 'فین الرَّحْنِ'' کے الفاظ آئے' تو یہ فرق کیوں روارکھا گیا' حالانکہ دونوں آیات کے آخری م <u>اکتوبر</u> تادیمبر 2024ء کی اکتوبر 19



الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ لوگوں نے اس نصیحت پر توجہ نہ دی۔

اس کا جواب واللہ اعلم نیہ ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بید دونوں عظمت والے نام کی جگہ ساتھ ساتھ آتے ہیں جیسے سورۃ الفاتح اور دوسری بات بیہ ہے کہ تن تعالیٰ کا نام''الرَّ حمٰن '' اکثر جگہ جہاں بھی آیا ہے وہاں اللہ تعالیٰ کے معاف کرنے 'احسان کے ساتھ سلوک کرنے 'بندوں کے ساتھ نرمی ' شفقت اور انسیت کے ساتھ پیش آنے کی طرف اشارہ ہوتا ہے۔ملاحظہ ہو بسملہ (بِسْمِ اللَّهِ الرَّحمٰنِ الرَّحِنِيمِ )' اُمَّ القرآن (سورۃ الفاتحہ)' سورہ طٰہ ک شروع کی آیات' سورۃ الشعراء کی مذکورہ آیت اور وہ آیات جوسورۃ الفرقان کی اس آیت کی ماند ہیں:

''اورجب ان سے کہاجا تاہے کہ الرحمٰن کے لیے سجدہ کرو۔۔۔۔۔!'' ان آیات کو سمجھنے کے لیے ہماری ان گز ارشات کو کھوظِ خاطر رکھنا ہوگا۔

اسم ''رب' ترغیب اور تر ہیب دونوں کے لیے آتا ہے۔ ترغیب کا عضرتو بالکل واضح ہے۔ جہاں تک تر ہیب (ڈرانے) کا مسلہ ہے تو وہ اس لحاظ سے ہے کہ بیلوگ کیوں نہیں اس بات پرغور کرتے کہ اللہ ان کا مالک ہے۔ وہی تو ہے جس نے انہیں وجود بخشا ہے جو انہیں بے پناہ رزق سے نواز تا ہے اور ان تمام باتوں میں اس کا کوئی شریک نہیں ہے 'تو پھر وہ کفر کیوں کرتے ہیں؟ یہاں (سورۃ الانبیاء)صفت ''الرحیم' لانے کا موقع نہ تھا۔ سورۃ کا آغاز ہی ان با بیب الفاظ کے ساتھ ہور ہا ہے:

﴿ إِقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُّغْرِضُوْنَ () ﴾

''لوگوں کے حساب کا وقت قریب آگیا ہے اور وہ مُنہ پھیرے ہوئے غفلت میں پڑے ہیں۔'' ۔

د یکھتے یہاں کس قدرخوف دلایا جارہا ہے اور پھر یہاں' لیلنگایس'' کہہ کرتمام بنی نوع بشر مراد ہیں' صرف مؤسنین مراد نہیں ہیں۔ بیاسلوب عام طور پر اس وقت اختیار کیا جاتا ہے جب ڈرانا' دھمکی دینا' راہِ عبادت پر لانا اور اسلام میں داخل ہونے کی دعوت دینا مقصود ہو۔ اس کے بعد بیہ جو اوصاف بیان ہوئے کہ وہ غفلت میں پڑے رہے' زندگی کو کھیل کو دسچھتے رہے تو اس سے مراد کُفّار ہیں۔ ریبھی ملاحظہ ہو کہ ریبکی سورت ہے اور یہاں گفّار مکہ ہی کا تذکرہ ہے جن کے بارے میں کہا گیا کہ وہ ظالم ہیں' سرگوشیاں کرتے ہیں:

اورجنہوں نے کہا:

﴿ هَلْ هٰذَا إِلَّا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ ۖ أَفَتَأْتُوْنَ السِّحْرَ وَٱنْتُمُ تُبْصِرُ وُنَ ﴾ ﴾ '' کیا میڅنص تمہارے جیساایک بشرنہیں ہے اورتم دیکھتے ہوالتے اس کے جادو میں آ جاتے ہو۔'' اور جہاں تک سور ۃ الشعراء کی آیت کاتعلق ہےتو اس کی بنیاد نبی مکرم ملین ایسِلی کوسلی دینا اوران کی دل دبی کرنا

ہے اور یہ بتانا ہے کہ ان کی قوم کا ایمان لانے سے رک جانا ہر بنائے تقدیر الہٰی ہے۔ اگر اللہ چاہتا تو انہیں بڑی

20

اكتوبرتاد مبر 2024ء كالم

#### سے بڑی نشانی دکھا سکتا تھا'جیسے بنی اسرائیل کےاو پر پہاڑ کو جھکا دیا تھا۔ اس آیت میں اسی بات کی طرف اشارہ كياجار باب: ﴿إِنْ نَّشَأُ نُنَزِّلُ عَلَيْهِمْ مِّنَ السَّمَاءايَةً فَظَلَّتُ اَعْنَاقُهُمْ لَهَا خْضِعِيْنَ ﴾ ''اگر ہم چاہتے تو ان کے او پر آسان سے کوئی نشانی اتار دیتے کہ جس کے آگے ان کی گردنیں خم ہوجاتیں۔' اب جبکہ نبی سلی ظلیم سے ایک خطاب مرحمت مقصود ہوا دریہ بتایا جارہا ہو کہ ان مکذمین سے عذاب اس لیے مؤخر کیا گیا ہے تا کہ جن کے نصیب میں ایمان مقدر ہووہ ایمان لاسکیں تو یہاں اللہ تعالٰی کا صفاقی نام''الرحٰن''لا نا مناسب تقا'اوراس ليحاس آيت ميں الرحمٰن كا ذكر كميا كيا: ﴿وَمَا يَأْتِيُهِمْ قِنْ ذِكْرٍ قِنَ الرَّحْنِ هُحَدَثٍ إِلَّا كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِيْنَ @» اور يوں واضح ہو گيا كہ پہلى سورت ميں' 'ربّ' كا ذكر منا سب تھا اور دوسرى ميں' 'الرحمٰن' ' كا' واللَّد اعلم ! (۲۵۰)آیت ۳۲ ﴿ وَإِذَا رَاكَ الَّانِيْنَ كَفَرُوًا إِنْ يَتَخِذُونَكَ إِلَّا هُزُوًا <sup>لا</sup> أَهٰذَا الَّانِ يَنُ كُرُ الِهَتَكُم<sup>َ ع</sup> وَهُمْ بِنِ كُرِ الرَّخْمٰنِ هُمْ كَفِرُوْنَ ٢ ''اور(اے نبی سلینٹائیلیم!) جب انکار کرنے والے آپ کو دیکھتے ہیں تو آپ کا مذاق اڑاتے ہوئے کہتے ہیں کہ کیا ہے وہی شخص ہے جوتمہارے دیوتاؤں کو (برا بھلا ) کہتا ہے؟ اور وہ خودالرحمٰن کو یا د کرنے سے انکار کرتے ہیں۔' اورسورة الفرقان ميں ارشادفر مايا: ﴿وَإِذَا رَاوَكَ إِنْ يَتَّخِذُوْنَكَ إِلَّا هُزُوًّا أَهْذَا الَّنِيْ بَعَثَ اللهُ رَسُوُلًا ۞ إِنْ كَادَ لَيُضِلُّنَا عَن الِهَتِنَالُولا أَنْ صَبَرْنَاعَلَيْهَا \* ''اور(اے نبی سائٹاہیلم!)جب وہ آپ کودیکھتے ہیں تو آپ ہے منخرہ پن ہی کرتے ہیں'(اور کہتے ہیں) کہ کیا ہودہی پخص ہے جسےاللہ نے رسول بنا کر بھیجا ہے؟ بیتو قریب تھا کہ میں اپنے دیوتا ؤں سے بہکا دیتا' وہ توہم ہی تھے جوان کی (عبادت پر ) جےرہے۔'' یہاں دوسوال پیدا ہوتے ہیں: پہلی آیت میں فاعل (یعنی الَّذِینُنَ تَفَوُقُ ) کوظاہر کیا گیا جب کہ دوسری آیت میں اس کی طرف ضمیر جمع <u>ساشارەكباگما(دَاۋْكَ)</u> (۲) دونوں آیات کے آخری کلمات مختلف ہیں۔ تواس کا کیاسب ہے؟ پہلےسوال کا جواب تویہ ہے( واللّٰداعلم ) کہ سورۃ الانبیاء کی آیت سے قبل ایسی کو کی آیت نہیں ہے جس میں اكتوبرتاد مبر 2024 على 21

خاص طور پر نبی سلین ایس کے معاصر کُفّار کی تعیین کی گئی ہو' کہ یہاں وہی مراد ہیں اورکوئی دوسرے اہل کفر مرادنہیں ہیں۔البتہ آیت • سامیں گفّار کاعمومی تذکرہ ہے۔فرمایا:

- اكَمْ يَرَ الَّذِيْنَ كَفَرُواانَ السَّبْوَتِ وَالْارْضَ كَانَتَارَتُقَافَفَتَقْنُهُمَا \*
- '' کیا وہ لوگ جوا نکار کرتے ہیں' بینہیں دیکھتے کہ آسان وزمین باہم ملے جلے تھے تو ہم نے ان دونوں کو چیاڑ دیا!''

تو يہاں ہرطرح کے گفّار کی طرف اشارہ ہے جو کہ ملّف اور عقل وشعور رکھنے والے تھے اب چاہے وہ عرب ہوں یا غیر عرب معاصر ہوں یا نہ ہوں سب ہی مراد ہو سکتے ہیں اور بعد کی آیات میں بھی کسی آیت سے اس عموم کی نفی نہیں ہوتی ۔ اس لیے ضروری تھا کہ آیت مذکورہ میں فاعل (الَّذِيْنَ تَكَفَرُوْآ) کو ظاہر کیا جاتا ۔لیکن اگرصرف ضمیر لائی جاتی اور کہا جاتا' وَلَاذَا دَاَوُكَ '' تو یہ ضمیر آیت • سمیں مذکور گفّار کی طرف لوٹتی کہ جو نبی صلّی تو اس گفار کے ساتھ خاص نہیں ہے اور یہ بات مناسب نہ تھی ۔لیکن سورۃ الفرقان کی آیت سے قبل ارشاد فرمایا: گوَقَالَ الَّذِيْنَ تَكَفَرُ وَالَوُلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرُانُ مُحْدَلَةً وَّاحِدَةً <sup>ع</sup> (آیت ۲۳)

''اور کہا ان لوگوں نے جنہوں نے کفر کیا کہ اس ( نبی سائٹڈائیٹ ) پر قر آن ایک ہی دفعہ سارے کا سارا کیوں نہ نازل ہوا؟''

یہ بات تو واضح ہے کہ اس قول کے کہنے والے نبی اکرم ملی تلاییز بلی کے زمانے کے لوگ تھے اس لیے جب دوبارہ انہی کا ایک دوسرا قول پیش آیا تو اس کی طرف ضمیر جمع لا کر اشارہ کر دیا گیا کہ یہ عام عربی اسلوب ہے جس میں اختصار پایا جا تا ہے۔

لیعنی سورۃ الفرقان کی آیت میں ضمیر کا لایا جانا اور سورۃ الانبیاء میں فاعل کا اظہار کرنا ہی سیاق وسباق سے مناسبت رکھتا تھا۔ واللہ اعلم !

اور دوسرے سوال کا جواب بیرہے کہ سورۃ الانبیاء کی مذکورہ آیت سے قبل کٹی آیات میں الیقة ( دیوتاؤں ) کاذکر ہے۔ فرمایا:

22

اكتوبرتاد مبر 2024ء 🖌



فهمُ القَرآن

ترجمة قرآن مجيد



افادات: حافظ احمد یا رمرحوم ترتیب وندوین: لطف الرحمٰن خان مرحوم

سُورةُالْحِجُر آیات ۴۵ تا ۵۰

﴿إِنَّ الْمُتَّقِيدَى فِي جَنَّتٍ وَّعُيُوْنٍ۞ أَدُخُلُوْهَا بِسَلْمٍ أَمِنِيْنَ۞ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُوْرِهِم مِّنْ غِلٍّ إِخُوَانَّاعَلى سُرُرٍ مُّتَقْبِلِيُنَ۞ لَا يَمَسَّهُمُ فِيْبَا نَصَبُوَّمَا هُمُ مِّنْبَا بِمُخْرَجِيْنَ۞ نَبِتَى عِبَادِقَ آَنِّى آَنَا الْغَفُوْرُ الرَّحِيْمُ۞ وَآنَّ عَذَابِى هُوَ الْعَذَابُ الْآلِيُمُ۞ ﴾ توكيب

ان آیات میں قیامت کے واقعات کا ذکر ہے اس لیے جملہ اسمید یعنی حال اور فعل ماضی کا ترجمہ منتقبل میں ہوگا۔ (آیت ۳۹) اوینیٹن حال ہونے کی وجہ سے حالتِ نصب میں ہے۔ (آیت ۲۷) الحُوّانًا سے پہلے کوئی فعل محذوف مانا جائے گا۔ اِنحُوّانًا اس کا حال ہے۔ مُتَقْبِلِیْنَ بھی حال ہے۔ (آیت ۳۹) آنَا الْعَفُوُرُ میں اَنَاضمیر فاصل ہے۔ (آیت ۵۰) هُوَ الْعَذَابُ میں بھی هُوَضمیر فاصل ہے۔ تر جمہ:

23

فیٰ جَنَّتٍ :باغوں میں اُدْخُلُوْهَا :( کہا جائے گا:) تم لوگ داخل ہوجاوَان میں امِنِیْنِ:امن میں ہونے والے ہوتے ہوئے ما فیٰ صُدُوْدِهِمْهِ :اس کو جو ان کے سینوں میں ہے

م <u>اکتر</u> اکتوبر تادمبر 2024ء کی ک

بِسَلْمٍ : سلامتی کے ساتھ وَنَزَعْنَا : اورہم تھینچ نکالیں گے

إِنَّ الْمُتَّقِيْنَ : يقيناً تقوى كرنے والے

وَّعُيُونِ :اورچشموں میں ہوں گے



مِّنْ غِلِّ : كُونَى بَحَى كَدورت عَلَى شُكُرٍ : بَخَتُوں بر لَا يَحَسَّهُمُ : نَبِيس جَعو حَكَى ان كو قَتْمَا هُمْ مِّيْهَمْ : نَبِيس جَعو حَكَى ان كو قَتْمَا هُمْ مِيْهُمَا : اوروه نبيس ہول گے اس سے بِحُخْرَ جِيْنَ : نكالے جانے والے نيِحَىٰ : آپُخبرديں عِبَادِي : ميرے بندوں كو الرَّحِيْهُمُ : ہرحال ميں رحم كرنے والا ہوں وَانَ عَنَابِي : اور بير كم ميراعذاب هُوَ الْعَنَابُ الْاَلْدِيْمُ : ہى دردناك عذاب ہے

آیات۵۱ تا۲۰

﴿وَنَبِّئُهُمْ عَنْ ضَيْفِ إِبْرَهِيْمَ (() إِذْ دَخَلُوْا عَلَيْهِ فَقَالُوْا سَلَّمًا قَالَ إِنَّا مِنْكُمْ وَجِلُوْنَ () قَالُوا لَا تَوْجَلُ إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلْمٍ عَلِيْمٍ () قَالَ اَبَشَّرُ تُمُوْنِ عَلَى اَنُ مَّسَنِى الْكِبَرُ فَبِمَ تُبَشِّرُوْنَ () قَالُوا بَشَّرُنْكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُنْ مِّنَ الْقُنِطِيْنَ (() قَالَ وَمَن يَتْقَنَطُ مِنْ رَّحْمَةِ رَبِّهَ إِلَّا الضَّالُوْنَ () قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ آيُّهَا الْمُرْسَلُوْنَ () قَالُوَا إِنَّا ارْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ هُبُرِمِيْنَ () إِنَّا الْوُطِ الْآالُ لُوطٍ وَالَا لَمُنْ مَنْ الْمُرْسَلُوْنَ () قَالُوا اللَّهُ الْمُرْسَلُوْنَ () قَالُوَا إِنَّا إِنَّهُ الْمَا آلَ الْمَوْنَ الْهُ وَعَلَيْ الْمَوْرَاتَهُ فَا الْعَلَيْ الْمُوْنَ الْ الْعَلَيْ الْمُوْنَ الْ

قنط

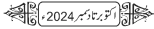
المحمت قرآن کا

قَنِط يَقْنَطُ (س) قَنَطًا وَقَنَط يَقْنِطُ (ض) قُنُوْطًا و وَقَنُط يَقْنُطُ () قَنَاطَةً : ما يس بونا دز يرمطالعه آيت ٥٦ -

قَانِظ (اسم الفاعل) : ما يوس ہونے والا بے زیر مطالعہ آیت ۵۵۔

قَنُوْظ (فَعُوْلٌ کے دزن پر مبالغہ) : بے انتہا مایوں ہونے والا انتہا کی مایوں۔ ﴿ وَإِنْ مَّشَّهُ الشَّرُ فَيَتُوُسٌ قَنُوْظٌ ٣﴾ (خم السجدة) ''اورا گرچوئے اس کو برائی توانتہا کی ناامیدانتہا کی مایوں ہے۔' ترجمہ:

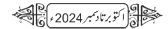
وَنَيِّنَهُمْ ذَاوراً پَ خَردين ان كو عَنْ ضَيْفِ اِبْرَهِيْمَ : ابرا بَيمٌ كَ مَهمانوں كى بارے يى اِذْدَخَلُوْا : جب وہ داخل ہوئے عَلَيْهِ : اَنَّ پر فَقَالُوْا : پُرانہوں نے كہا سَلْمًا : سلام



24

آیات ۲۱ تا ۲۷

﴿فَلَبَّاجَاً ۖالَّ لُوْطِ الْمُرْسَلُوْنَ۞ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُّنْكَرُوُنَ ۞ قَالُوْا بَلْ جِئْنَكَ بِمَا كَانُوُا فِيْهِ يَمْتَرُوْنَ۞ وَآتَيْنَكَ بِالْحَقِّ وَ إِنَّا لَطِيقُوْنَ۞ فَاَسُرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ الَّيْلِ وَاتَّبِعُ اَدْبَارَهُمْ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنْكُمْ اَحَدٌ وَّامْضُوْا حَيْثُ تُؤْمَرُوْنَ۞ وَقَضَيْنَاً اِلَيْهِ لٰلِكَ الْامْرَ اَنَّ دَابِرَ هَوُلَا مَقْطُوْ عُمُّضِبِحِيْنَ۞»



25

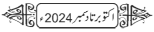


ترجمه:

الَ لُوْطِنِ: آلِ لوَظِ کے پاس فَلَتَّاجَاء: بهرجب آئ قَالَ إِنَّكُمُ بَتُو (لوَظْنُ) كَها: بِشَكْتُم لوك الْمُرْسَلُونَ: بصح ، و خ (فرشتے) قَوْهُر مُّنْكَرُوْنَ : ايك اجنبي قوم مو قَالُوا : انہوں نے کہا بمتا : اس کے ساتھ بَلْجِئْنَكَ: بَلَمَهُم آ حُ آ بُ حَ پِاس ݿݳݩۇا<u>ف</u>يەيمٔتْرُۇن<sup>َ ج</sup>سىيں يى*شكىرتے تھ* وَاتَيْنَكَ : اورہم بنچ آت کے پاس بِالْحَقِّ : فَقْ كَسَاتُه وَإِنَّا اور بِشْكَ بَم فَأَسْ<sub>كِر</sub> : تو آبٌ لے كرنكليں لَصْدِقُوْنَ : يقيناً سَجَ كَهْجُوا لَ جَيْ بِقِطْعٍ : ايك حصه ميں بِأَهْلِكَ : الْتِ كَمر والول كو وَاتَّبِحُ :اوراَ پِّ بِيچِے چِلِيں قِينَ الَّيْلِ : رات ميں سے وَلَا يَلْتَفِتْ : اور چاہي كەم كرنەد يكھے آذبار هُمْد : ان کی پیچوں کے وَّامْضُوا : اورتم لوگ كَرْ رجا وَ مِنْكُمُ أَحَدٌ بَتَم مِين سَكُونُ ايك بهي م تومرون جمہیں حکم دیاجا تاہے حَنْثُ :جہاں سے المنه : اس كى طرف وَقَضَيْنَاً : اور بهم في فيصله كما أَنَّ دَابِرَ هَوُ لَآءِ : كمان لوكوں كى جرْ ذلك الأمر : اس بات كا م مُصْبِحِیْن ب<sup>مب</sup>ح کرنے دالے ہوتے ہوئے مَقْطُوعٌ : كَانْ جَانِ وَالى ب

**نوٹ** ا : فرشتوں کا یہ کہنا کہ ہم اس چیز کے ساتھا ٓئے ہیں جس میں یہ شک کرتے تھے اس کا مطلب *یہ ہے کہ ہم* وہ عذاب لے کر آئے ہیں جس سے آپؓ اپنی قوم کو ڈراتے رہے ہیں لیکن وہ برابر شک میں ہی پڑے رہے۔(تد برِقر آن)

فوت ۲ : حضرت لوط علیکی کواپنے تھر والوں کے پیچھے چلنے کی ہدایت اس غرض سے کی گئی تھی کدان میں سے کوئی تھ ہر نے نہ پائے ۔ اور پیچھے مڑ کر نہ دیکھنے کی ہدایت کا یہ مطلب نہیں ہے کہ پلٹ کر دیکھتے ہی تم پتھر کے ہوجا وُ جیسا کہ بائبل میں بیان ہوا ہے۔ بلکہ اس کا مطلب میہ ہے کہ پیچھے کی آ وازیں اور شوروغل بن کر تماشا دیکھنے کے لیے ند تھ ہر جانا۔ میہ نہ تماشا دیکھنے کا وقت ہے اور نہ مجرم قوم کی ہلا کت پر آنسو ہوانے کا۔ ایک لیح بھی اگر تم نے معذب قوم کے علاقے میں دم لے لیا تو بعید نہیں کہ تمہیں بھی اس ہلا کت کی بارش سے کوئی گزند پیچ جائے۔ (تفہیم القرآن) روایات میں آتا ہے کہ جب کھی رسول اللہ سائیٹا پیل کو معذب قوموں کی بستیوں پر سے گز رنے کا اتفاق پیش



26



### آیات ۲۷ تا ۷۷

﴿وَجَاءَاهُلُ الْمَدِيْنَةِ يَسْتَبْشِرُوْنَ ﴿ قَالَ إِنَّ هَؤُلَاءِ ضَيْفِى فَلَا تَفْضَحُوْنِ ﴿ وَاتَّقُوا اللهَ وَلَا تُخْزُوُنِ ﴿ قَالُوْا اوَلَمْ نَنْهَك عَنِ الْعَلَمِيْنَ ﴿ قَالَ هَؤُلَاء بَنْتِى إِنْ كُنْتُمْ فَعِلِيْنَ ﴾ لَعَمُرُك إِنَّهُمْ لَفِى سَكُرتِهِمْ يَعْمَهُوْنَ ﴾ فَاخَذَهُهُمُ الصَّيْحَةُ مُشْرِقِيْنَ ﴾ فَجَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَامَطَرْنَا عَلَيْهِمْ حَجَازَةً مِّنْ سِجِّيْلٍ ﴾ إِنَّ فَى ذَلِكَ لَا يَت لِلْمُتَوَسِّمِيْنَ ﴾ وَانَّهُمْ لَفِى سَكُرتِهِمْ يَعْمَهُوْنَ ﴾ فَاحَذَهُ الصَّيْحَةُ مُشْرِقِيْنَ ﴾ فَجَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَامَطَرْنَا عَلَيْهِمْ حَجَازَةً مِّنْ سِجِيْنِ ﴾ وَانَ فَى ذَلِكَ لَا يَت لَلْمُتَوَسِّمِيْنَ ﴾ وَانْتَقَمْنَا مِنْهُمُ مَوَانَّ فَى نُعْهُمُ الْمَوْمِنِيْنَ ﴾ وَانْ كَانَ

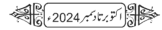
<u>ف ض ح</u>

فَضَحَ يَفْضَحُ (ف)فَضْحًا : كَن كوذليل ونواركرنا زير مطالعة يت ٢٨ -و س م

وَسَمَّدَيسِمُ (ض) وَسُمَّا : كَسى چيز پرنشان لگانا داغ دينا . ﴿ سَنَسِمُهُ عَلَى الْحُرُطُوْمِ ٢ ﴾ (القلم) "، جم داغ دي گال کوناک پر ...

تَوَسَّمَ (<sup>تفع</sup>ل) تَوَمَّثُمًا : نشان اورعلامات دیکھ کر حقیقت معلوم کرنے کی کوشش کرنا ُصاحب ِفراست ہونا۔ مُتَوَمِّتُمٌ (اسم الفاعل) : صاحب ِفراست \_زیر مطالعہ آیت ۷۵۔ <u>عرف ک</u>

ترجمه



27



أَصْحُبُ الْآَيْدَكَةِ : صَحْدر حْت وَالَے فَانْتَقَهْنَا : كَ<sup>ْ</sup>كِرا نَقَام لَا بِهِم نَے وَإِنَّهْهَا : اور بِشَك وہ دونوں (بستياں) رہیں

اكتوبرتاد مبر 2024ء کی

لَظْلِبِ یۡنَ: یَقیناًظَم کرنے والے مِنْهُمُ :ان سے لَبِرامَامٍ مَّبِ یۡنٍ :ایک واضح راستہ کے ساتھ ہیں

المحمت قرآن 🖥

# آیات ۸۰ تا۸۹

﴿وَلَقَلُ كَنَّبَ آصْطُبُ الْحِجْرِ الْمُرْسَلِيْنَ۞ وَاتَيْنَهُمُ الْيَتِنَا فَكَانُوْا عَنْهَا مُعْرِضِيْنَ۞ وَكَانُوْا يَنْحِتُوْنَ مِنَ الْحِبَالِ بُيُوْتَا امِنِيْنَ۞ فَاَخَذَ تَهْمُمُ الصَّيْحَةُ مُصْبِحِيْنَ۞ فَمَا آغَنى عَنْهُمُ مَّا كَانُوْا يَكْسِبُوْنَ۞ وَمَا خَلَقْنَا السَّبْوَتِ وَالْاَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما الالْالِالَحَقِّ السَّاعَةَ لَاتِيَةٌ فَاصْفَحِ الصَّفْحَ الْجَبِيْلَ۞ اِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْحَلَّقُ الْعَلِيمُ صَابَيْ وَالَّا سَبْعًا مِّن الْبَثَانِةِ الْعَرْانَ الْعَظِيْمَ ۞ لَا تَمَنَّ عَيْنَيْكَ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ وَلَا تَحْذَنُ عَلَيْهِمُ وَاخْفِضُ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ وَقُلُ الْيَتَا السَّيْفَ الْعَلِيمُ الْ

28

29

أصحب الحيجير ججروالے وَاتَيْنَهْمُ اور بهم نے دی تھیں ان کو فَكَانُوا عَنْهَا : تووه لوك تصان سے وَكَانُوْا يَنْحِتُوْنَ اوروه تراشق تھے بْيُوْتًا: كَچْھُمُ فَأَخَذَ يُهْمُهُ: كِفَرَ بَكْرُ اان كُو مُصْبِحِيْنَ بَصْبَحَ كَرِنْ والے ہوتے ہوئے مَّا كَانُوُا يَكْسِبُوْنَ: وہ جودہ لوگ كماتے تھے الشبوي: آسانوں كو وَمَا بَيْنَهُما : اور اس كوجو ان دونول ك درمیان ہے وَإِنَّ السَّاعَةَ : اور يقيناً وه كَفرى (يعنى قيامت) فَاصْفَح : تو آپٌ نظرا نداز کریں إِنَّ رَبَّكَ: بِشَك آَ كَارب الْعَلِيْهُ : جانے والاب سَبْعًا: سات ( ٱيتيں ) وَالْقُرْ إِنَّ الْعَظِيْمَ : اورْعظيم ترين قرآن عَيْدَيْكَ : اين دونوں آنگھوں كو مَتَعْنَابِهَ: بهم في برت كودياجو قِبْهُمْ : ان میں سے عَلَيْهِمْ :ان(كافروں) پر

🚓 🖗 اکتوبرتاد مبر 2024ء 🖌

تر جمه: وَلَقَلْ كَنَّبَ : اور يقديناً حَطْلا چَے بيں الْمُرْسَلِيْنَ : رسولوں کو اينيتا : اين نشانياں مُعُوضِيْنَ : اعراض کرنے والے مِنَ الْحِبَالِ : پہاڑوں سے الصَّيْحَةُ : چَنَّصاڑنے الصَّيْحَةُ : چَنَصاڑنے وَمَا خَلَقْتَا : اورنہيں پيدا کيا ہم نے وَالْاَرْضَ : اورز مِين کو

اِلَّا بِالْحَقِّ : مَرَحَق كَسَاتَه لَا تِيَةٌ : ضرورا نے والی ہے الصَّفَحَ الْجَيْدِيَلَ : خوبصورت نظرا نداز كرنا هُوَ الْحَلَّىٰ : وَبَى خوب تخليق كرنے والا ہے وَلَقَنُ الْمَثَانِيٰ : وَ ہِرائى جانے واليوں ميں سے لَا تَحْدَنَ : اَ بَ ہَرگز درازمت كريں اَزْ وَاجًا : بَحَه جوڑوں كو وَلَا تَحْدَنُ : اوراً بِحْم مت كَطاميں



فوٹ ا : المنجد میں مادہ 'نے ف ض'' کے افعال کے معانی باب سَمِعَ اور باب حَرْمَ کے تحت دیے گئے ہیں۔ قر آن مجید میں اس کافعل امر تین جگہ آیا ہے اور تینوں جگہ الحُفِضُ آیا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ قر آن مجید میں بیر لفظ باب صَرَبَ یا باب حَسِبَ سے آیا ہے ۔ غالب امکان کے پیش نظر ہم نے اس کے معنی باب صَرَبَ کے تحت دیے ہیں۔

فوت ۲ : '' تحجز'' قومِ شمود کا مرکزی شہر تھا۔ مدینہ سے تبوک جاتے ہوئے بید مقام شاہراہ عام پر ملتا ہے اور قافلے اس وادی میں سے ہو کر گزرتے ہیں مگر نبی کریم سآن آلایٹ کی ہدایت کے مطابق کوئی یہاں قیام نہیں کرتا۔ آٹھویں صدی ہجری میں ابن بطوطہ ج کو جاتے ہوئے یہاں پہنچا تھا۔ وہ لکھتا ہے کہ یہاں سرخ رنگ کے پہاڑ وں میں قومِ شمود کی عمارتیں موجود ہیں جوانہوں نے چٹانوں کو تر اش کران کے اندر بنائی تھیں۔ان کے قش و نگار اس وقت تک ایسے تازہ ہیں جیسے آج بنائے گئے ہوں۔ ان مکانات میں اب بھی گلی سڑی ہوئی انسانی ہڈیاں پڑی ہوئی ملتی ہیں۔ (تفہیم القرآن)

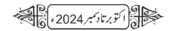
**نوٹ ۳**: سَبْعًا قِبِّنَ الْمَثَانِيٰ ۔ کیامراد ہے ٔ اس ضمن میں مختلف اقوال ملتے ہیں کیکن سلف کی اکثریت اس پر متفق ہے کہ اس سے سورۃ الفاتحہ ہی مراد ہے۔ امام بخاریؓ نے دومرفوع روایتیں بھی اس امر کے ثبوت میں پیش کی ہیں کہ خود نبی کریم سلیؓ پیل<sub>و</sub> نے سبع مِینَ الْمَثَانِیْ سے مراد سورۃ الفاتحہ بتائی ہے۔ (<sup>تفہی</sup>م القرآن)

## آيات ۹۰ تا۹۹

﴿ كَمَا ٱنْزَلْنَا عَلَى الْمُقْتَسِدِيْنَ ۞ الَّاذِيْنَ جَعَلُوا الْقُرْانَ عِضِيْنَ ۞ فَوَرَبِّكَ لَنَسْئَلَتَّهُمْ ٱجْمَعِيْنَ ۞ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُوْنَ ۞ فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَآعُرضَ عَنِ الْمُشْرِكِيْنَ ۞ إِنَّا كَفَيْنْكَ الْمُسْتَهْزِءِيْنَ ۞ الَّاذِيْنَ يَجْعَلُوْنَ مَعَ الله الله الحَرَ<sup>3</sup> فَسَوْفَ يَعْلَمُوْنَ ۞ وَلَقَلْ نَعْلَمُ آنَّكَ يَضِيْقُ صَلْدُكَ بِمَا يَقُولُوْنَ ۞ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُنْ مِّنَ السُّحِدِيْنَ ۞

ع ض و

عَضَا يَعْضُوُ (ن) عَضْوًا :متفرق كرنا ُ الكَ الكَ كرنا۔ عِضْةٌ نَ عِضُوْنَ : حَصْهُ مَكْرَارِز يرمطالعهآ يت او



30



#### <u>ص د ع</u>

صَدَعَ يَصْدَعُ (ف) صَدْعًا :(١) پَهارُ نامَّر جدانه كرنا ـ شَكَاف دُالنا ـ (٢) كَعول كربيان كرنا ظاہر كرنا ـ صَدْعٌ (٣م ذات) : شَكَاف درارُ - ﴿وَالْآرُضِ ذَاتِ الصَّدُعِ ٣﴾ (الطارق) ` فَتَّم بِ زمين كى جودرارُ والى بِ ـ '

اصْدَعُ ( فعل امر ) : تو تحول كربيان كر ظاہر كر \_ زير مطالعة آيت ٩٣ -

صَلَّعَ ( تفعیل ) تَصْدِیْعًا : کثرت سے شگاف ڈالنا۔ اس کے مجہول صُلَّع یُصَلَّع کے لفظی معنی بنتے ہیں: کثرت سے شگاف ڈالا ہوا ہونا۔ پھر اس سے مراد لیتے ہیں در دِسر لاحق ہونا۔ ﴿لَا يُصَلَّعُوْنَ عَنْهَا وَلَا یُنْذِفُوْنَ ۞ ﴾ (الو اقعة) ''ان کودر دِسرَہیں ہوگا اس سے اور نہ وہ مدہوش ہوں گے۔'

تَصَلَّعَ (تَفعل) تَصَلُّعًا : بتَكلف بَهِٹ *كَرَنْكَرْ حَنْكَرْ ح* ہونا۔ (۱) بَهْنا۔ (۲) الگ الگ ہونا۔ ﴿يَوْمَئِنِ يَّصَّلَّعُوْنَ ﴾﴾ (الروم) ''اں دن وہ لوگ الگ الگ ہوجائیں گے۔''

مُتَصَبِّعٌ (اسم الفاعل) : بَصِنْ والأ الل الل مون والا - ﴿ لَوَ أَيْتَهُ خَاشِعًا مُّتَصَبِّعًا ﴾ (الحشر: ٢١) ''توآپ ضرورد يَصِتاس كو بَصَحوالا پاش پاش مون والا موت موئ -'' ترجمه:

31

عَلَى الْمُقْتَسِبِيْنَ بَقَيم كَرِنَ وَالول پر جَعَلُوا الْقُرْانَ : بَنايا قُرآن كو فَوَرَيِّكَ : تُوقتم ج آ پُ حَرب كى آجْتَعِيْنَ: سب حَسب ت كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ : يولوگ كرتے تھ يمتا : اس كوجو وَآغُر ضُ : اور آ پُ اعراض كري الَّنِ يُنَ : وہ لوگ جو الَّنِ يُنَ : وہ لوگ جو قَسَوْفَ : توعنقريب قَسَوْفَ : توعنقريب قَسَدِيْح : پُس آ پُنبيخ كري قُسَدِيْح : پُس آ پُنبيخ كري

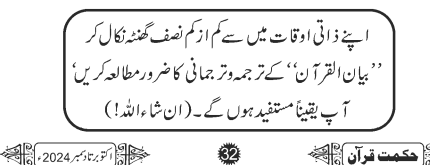
اكتوبرتاد مبر 2024ء كالصحيح

كَمَا ٱنْوَلْنَوْلْنَا : اس كى مانى د جو بم ف اتارا الَّذِيْنَ : وه لوگ جنهوں ف عضية ن بمكر عمر لند مُسْتَلَةً لم من بم لاز ما يو چيس كان س عميًا : اس ك بارے ميں جو فاص غ : تو آ چ كھول كر بيان كريں تو تو مرز : آ چ كوهم و ياجا تا ہ عن المُشتر فيز وين : شرك كر فے والوں س المُستة فيز وين : نداق الزا فے والوں س المُستة فيز وين : نداق الزا فے والوں س يتع لَمُوْن : دوه جان ليں گ يتما يقو لُوْن : اس سے جو ميلوگ كہتے ہيں رحمت يقو لُوْن : اس سے جو ميلوگ كہتے ہيں



<u>ن</u>یخ نور بیلی : ای رب کی حمد کے ساتھ و کُنی : اور آ ب ہوں قرین السَّجِوبِیْنی : سجرہ کرنے والوں میں سے وَاعْبُلُ : اور آ بَ بندگی کریں رَبَّیک : ای رب کی تابی : آئر آ ب کی پاس تابی : آئری : آئری کے پاس نوف ا: مُقْدَسِمِیْن سے مراد یہود ہیں جنہوں نے دین کوتسیم کر ڈالا اس کی لعض باتوں کو مانا اور لعض کو نہ مانا۔ ان کے ' قرآن' سے مراد تورات ہے جوان کو دی گئ تھی جس طرح ہمیں یوقر آن دیا گیا ہے۔ (تفہیم القرآن) نوف ۲ : آیت کے مراد تورات ہے جوان کو دی گئ تھی جس طرح ہمیں یوقر آن دیا گیا ہے۔ (تفہیم القرآن) نواس کا روحانی علاج ہی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی تسبیح وعبادت میں مشغول ہوجائے۔ اس سے اللہ تعالیٰ اس کی تکلیف کو دور فرمادیں گے۔ (معارف القرآن)

بقيه: مِلاك التأويل (آيت) (آيتُ الرَّسُول يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمَثِينَ فِي الْأَسُوَاقِ (آيت) '' بېكىيارسول ہے جوكھا ناكھا تا ہےاور بازاروں ميں چپتا پھرتا ہے!'' توانہوں نے اس بات سے انکار کیا کہ رسول ایک بشر بھی ہوسکتا ہے۔ اور اسی مناسبت سے مذکورہ آیت میں بھی · · رسول · كا دَكركيا كيا: ﴿ أَهْذَا الَّذِي بَعَتَ اللهُ دَسُولًا @ » یہاں بھی ان کے اسی زعم باطل کا اظہار ہور ہا ہے کہ کیا نوع بشر میں سے رسول ہو سکتا ہے؟ اور ان کے اس اعتراض کا جواب بھی آیت ۲۰ میں دیا گیا: ﴿ وَمَاآرُ سَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ الْمُرْسَلِيْنَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأُكُلُوْنَ الطَّعَامَ وَيَنْشُوْنَ فِي الْأَسْوَاقِ<sup>\*</sup>» ''اور جوبھی تم ہے قبل ہم نے رسول بھیج تھے وہ بھی کھانا کھاتے تھےاور بازاروں میں چلتے پھرتے تھے۔'' اور یوں ان دونوں الفاظ کے اپنی اپنی جگہ پر آنے کی مناسبت واضح ہوگئی۔ واللہ اعلم ! 



ہمارےنظام تعلیم پر استعاری طاقتوں کےاثرات

پروفيسر ڈاکٹرر شيدار شد

ہمارے ملک میں سیاسی اور معاشی اعتبار سے جواستیدا د ہے'اوراسی طرح بین الاقوا می سطح پرغز ہ میں جو پچھ ہور ہاہے ٔ اس تناظر میں اُمّتِ مُسلمہ کے عوام کی بے بسی اور حکمرا نوں کی بے حسی ظاہر و باہر ہے۔ایسے حالات میں یہ سوال اٹھا یا جا سکتا ہے کہ اس طرح کے علمی موضوع کا کیامحل ہے! ہم رحال 'اس وقت ملکی اور بین الاقوا می سطح پر ہم جس آشوب سے گزرر ہے ہیں ان حالات میں اس طرح کے موضوع کی بڑی اہمیت ہے۔ چنانچہ آج کے موضوع کان دونوں چیزوں سے براہ راست تعلق ہے۔مثلاً آج جب بین الاقوامی تناز عات ہوتے ہیں تو ہم کچھا داروں اور پچھ نفورات کی دہائی دیتے ہیں' جیسے اقوام متحدہ ایک ادارہ ہے اور اسی طرح ہیومن رائٹس ایک نصوّر ہے۔ یہ د و چیز یں بھی استعارا در نوآبا دیاتی نظام کا امتداد ہیں۔علامہ اقبال کی زندگی میں پہلی جنگ عظیم کے بعد''لیگ آف نیشنز''بنیٰ اور دوسری جنگ عظیم کے بعدا سے'' یونا یٹڈنیشنز آ رگنا ئزیشن'' (UNO) میں بدل دیا گیا۔اقبال نے اس موقع پر جوکہا تھادہ آج بھی بہت متعلق ہے: ۔ دردمندانِ جهان طرحِ نو انداخته اند برفتد تا روثِ رزم درین بزم کهن بهر تقشيم قبور الجمني ساخته اند! من ازین بیش ندانم که کفن دزدی چند '' یہ جو ہز م کہن یعنی بید دنیا ہے اس میں سے جنگ کا خاتمہ کرنے کے لیے دُنیا کے دردمند وں نے ایک نگ طرح ڈالی ہے۔ میں تو اس کے سوا کچھنہیں جانتا کہ چند کفن فروشوں نے قبروں کی فروخت کے لیے ایک انجمن بنائی ہے۔'' ڈ رہے خبر بد نہ مرے مُنہ سے نگل جائے یچاری کٹی روز سے دم توڑ رہی ہے تقدیر تو مُبرم نظر آتی ہے و لیکن پیران کلیسا کی دعا یہ ہے کہ ٹل جائے! ابلیس کے تعویذ سے پھر دوزسنعجل جائے! ممکن ہے کہ یہ داشتہ پیرک افرنگ علامہا قبال نے لیگ آف نیشنز کو' داشتۂ پیرک افرنگ'' کہا ہےاوریہی یواین او کے لیے بھی صحیح بات ہے۔ کراچی کے ایک شاعر جون ایلیانے کیا کہا ہے: مسَلوں کو اور اُلجھانے کافن ہے سامراج حل نہ کرنے کے لیے ہرمسّلہ ہے زیرِغور 🚓 🖗 اکتوبرتاد نمبر 2024ء 🖌 🗫 餐 🖁 حکمت قرآن 📲 33

بستیاں ہیں مضطرب' آبادیاں ہیں مضمحل بربطِ خود پردری پر زخمہ زن ہے سامراج سامراج کے اور بھی کٹی نام ہیں جیسےاستعار نو آبادیاتی نظام وغیرہ۔ بیہ آج بھی مختلف شکلوں میں موجود ہے۔ اُمّتِ مُسلمہ کو دو طرح کی نابودی کا سامنا ہے۔ پچھ علاقوں میں طبعی نابودی کا اندیشہ ہے جسے ہم physically elimination کہتے ہیں' یعنی جسمانی طور پرختم کر دیا جائے۔ اس سے بڑھ کر تہذیبی نابودی (civilizational annihilation) ہے کیچن ایک کلچر کا خاتمہ۔اب دوڈ ھائی سوسال سے زیادہ ہو گئے ہیں کہ ہمیں اس صورت ِ حال کا سامنا ہے۔ ہماری اکثر مسلم ریاستوں کو پوسٹ کلونیل سٹیٹس کہا جاتا ہے اس طرح کی ر پاستیں ہمیشہ سے استعار کی پٹور پاستیں رہی ہیں۔ آج تک ہم نے اپنے اسٹیٹس کو بدلانہیں ہے یعنی ہم اسی پر راضی اور مطمئن ہیں ۔لہذا جوآج ہم جھگت رہے ہیں اس کے پیچھے وہی استعار ہے ۔ کیا اچھا شعر ہے میر کا کہ: ۔ امیرزادوں سے دلی کے مل نہ تا مقدور کہ ہم فقیر ہوئے ہیں انہیں کی دولت سے اكبراليدآيادي نے کہاتھا کہ: ۔ گو سانس چل رہی ہے خوں اب نہیں جہَندَ ہ مشرق به دست مغرب ممرده به دست زنده ا کبرنے بیدا گرچہ نوآبادیاتی دور میں کہا تھا'لیکن آج بھی''مشرق بہ دستِ مغرب مردہ بہ دستِ زندہ''والی کیفیت ہے۔ یہاں استعاراً ماادراس کے ساتھ جدیدیت بھی آئی۔ Mignolo ایک لاطیٰی امریکن مفکّر ہے اس کی ایک کتاب ہے: The Darker Side of Western Modernity (مغربی جدیدیت کا تاریک پہلو)۔اس میں وہ سی کہتا ہے کہ: Coloniality is the flip side of modernity یعنی نوآباد یات جدید بیت کا دوسرا پہلو ہے۔ نوآبادیات اور جدیدیت کوآپ الگنہیں کر سکتے 'بیایک دوسرے کے ساتھ جڑ کی ہوئی ہیں۔

مغربی افکار کی قبولیت وعد م قبولیت کا تصوّر اس بحث میں ایک مات ذہن میں آتی ہے کداگرہم استعار کا شکار نہ ہوتے تو کیا ا

کمت قرآن ا ا

اس بحث میں ایک بات ذہن میں آتی ہے کہ اگر ہم استعار کا شکار نہ ہوتے تو کیا ایسے ہی روایتی طریقے پر رہتے ؟ ظاہر بات ہے ایسانہیں ہوتا۔ ہم روایتی طریقے پر نہیں رہتے ' کیونکہ تہذیبوں میں آپس کا لین دین چلتا رہتا ہے۔ پیغبر اسلام صلح نیٹی پی کر دور میں سید نا سلمان فارس ڈٹی ٹیز نے خندق کا مشورہ دیا۔ اس طرح منجنیق اختیار ک گئی۔ بیساری دہ چیزیں ہیں جنہ میں ہم شیکنالوجی کہتے ہیں۔ خلافتِ را شدہ میں نظام حکومت کے سلسلے میں ایرانی ور دوں حک محد دونہیں تھا بلکہ تصورات بھی لیے گئے۔ ان تصورات کے زیر انثر جبر میڈ قدر میڈ میں تو او رہیں۔ سی معالمہ چند مختلف فرق وجود میں آئے۔ پھر جو ہڑ عرض میں ایسی تھی استحالہ وجوب ممکن الوجود واجب الوجود اور معنی الوجود جنسی اصطلاحات بھی آگئیں۔ ان میں بہت ہی چیزیں ایسی تھیں کہ جو یونانی فکر کے ان سے الوجود جنسی کھی

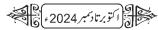
34

ج 🕄 اکتوبرتاد مبر 2024ء 🖌

گن پوائنٹ پر نہیں تھا' جبر کے ساتھ نہیں تھا' بلکہ ہم نے اپنی شرائط پر بیساری چیزیں لیں۔ اس کی وجہ بیتھی کہ ہم غالب تھے' تو ہمارے پاس بیا ختیارتھا' مگر مغربی تہذیب کے مقابلے میں آج ہمارے پاس رد وقبول کا اختیار ہی نہیں ہے۔ ہمارے ہاں اسلامک ماڈرنسٹ بیہ مقولہ بہت استعال کرتے ہیں کہ: خُذْ ما صَفا ودَعْ ما کَدِر'' جو اچھا ہے وہ لے لو جو آلودہ ہے اسے چھوڑ دو''۔ بظاہر بیہ بڑی اچھی بات لگق ہے اور ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اس کے سوا اور کوئی منہج ہو، یی نہیں سکتا' لیکن بیت ہے جب ہمارے پاس اختیار ہو۔ ماضی میں ہمارے پاس انتخاب کا اختیار تھا اور ہم نے اس کا استعال بھی کیا' مگر جب سے ہم استعار کے قبضے میں آئے تو ہم مغلوب تھے اور وہ طاقت کے ساتھ آئے۔ انہوں نے ہمارے اور وہ کو این مگر جب سے ہم استعار کے قبضے میں آئے تو ہم مغلوب تھا اور وہ طاقت کے میں چلے گئے۔ بیا کہ اس کا استعال بھی کیا' مگر جب سے ہم استعار کے قبضے میں آئے تو ہم مغلوب تھا اور وہ طاقت کے میں چلے گئے۔ بیا کہ جہ ہری تبدیلی ہے۔ چنا نچھ تھاں وقتی کی کھکش یا روایت وجدیدین کا طرار میں چلے گئے۔ بیا کہ جہ ہری تبدیلی ہے۔ چنا نچھ میں آئے تو ہم مغلوب تھا اور اور اس میں چلے گئے۔ بیا کہ اور اور ہو کا ہو ہیں کی اور ہیں ہو ہوں کہ خوار ہو ہم مغلوب تھا اور ہو ہم میں چلے گئے۔ بیا کہ جو ہری تبدیلی ہے۔ چنا نچھ میں آئے ہو میں ہم اور این و میں میں ہو اور ہم حالت اختیار سے مال ہو یں تع میں چلے گئے۔ بیا کہ جو ہری تبدیلی ہے۔ چنا نچ مقل کی کھکش یا روایت وجدیدیت کا طرا کو جو الھار ہو یں میں علی ہے کر کہ ہو ہو ہیں اور ہے ہی ہو ہو ہو ہم کا ہو گیا کا ہی میں ہم اور پاس اختیار ہیں تھا۔

باپ کا علم نہ بیٹے کو اگر اُزبر ہو پھر پہر قابلِ میراثِ پدر کیونکر ہو!

تعلیم کے لیے جہاں rootedness در کار ہوتی ہے وہاں ایک دوسرا پیلوجی ہوتا ہے یعنی اگرا یک طرف اصالت ہے تو دوسری طرف معاصرت ہوتی ہے۔ یوں بھی کہ سکتے ہیں کہ علم کا ایک پہلو ہے rootedness درا یک پہلو ہے relatedness ہم جس دنیا ، جس زمان و مرکان اور جس سیاق و سباق میں رہ رہے ہیں اس سے بھی وہ علم اور تعلیم متعلق رہنی چا ہے۔ اسلا مک ماڈرن ازم کا ایک بڑا اور بنیا دی مسئلہ ہے ''الثوابت و المتغیرات '' یعنی ثوابت وہ پختہ چیزین جن میں کوئی تبدیلی نہیں آتی اور ایک متفترات ہیں۔ علامہ اقبال کی کتاب اس سے بھی وہ علم اور میں بھی یقتیم بار بار آتا ہے۔ چنا نچر دو اِستعار میں ان دونوں چیز وں کونقصان پڑچا۔ ایک ہماری اصالت کو ڈزیپڑی پر سے لکھے ہونے کا مطلب بھی بدل گیا۔ کہا گیا کہ: ''پڑ سے فاری اور بیچ تیل ۔ نظامِ تعلیم کی تبدیلی کے ساتھ پر سے لکھے ہونے کا مطلب بھی بدل گیا۔ کہا گیا کہ: ''پڑ سے فاری اور بیچ تیل ۔ '' کہا ہو و جو پر اناعلم تھا، جس پڑ سے لکھے ہونے کا مطلب بھی بدل گیا۔ کہا گیا کہ: ''پڑ سے فاری اور بیچ تیل ۔ '' کہا ہو کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کے ساتھ پر سے لکھے ہونے کا مطلب بھی بدل گیا۔ کہا گیا کہ: ''پڑ سے فاری اور بیچ تیل ۔ ' کہ اب وہ جو پر اناعلم تھا، جس پڑ سے لکھے ہونے کا مطلب بھی بدل گیا۔ کہا گیا کہ: ''پڑ سے فاری اور بیچ تیل ۔ '' کہ ہیں وہ جو پر اناعلم تھا، جس پڑ سے کلیے ہونے کا مطلب بھی بدل گیا۔ کہا گیا کہ: ''پڑ سے فاری اور بیچ تیل ۔' کہا ہو ہو جو پر اناعلم تھا، جس پڑ سے کلیے ہونے کام طلب بھی بدل گیا۔ کہا گیا کہ: ''پڑ سے فاری اور بیچ تیل ۔' کہا ہو ہو جو پر اناعلم تھا، جس پڑ سے کالم فاضل دغیرہ کے الفاظ استعال ہو نے تھن غیر متعلق ہو گیا ' کیونکہ اب بی مار کیٹ میں چل دالا علم نہیں

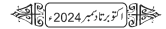


35



علم پورا اگر سکھائیں ہمیں تتب کریں شکر مہربانی کا! یعنی ہمیں پوراعلم نہیں سکھارہے۔اس میں بھی ایک خاص انتخاب ہے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ یہ پڑھلکھ کے سیانے ہوجائیں اور ہمارے منہ کوآئیں ۔

باقی یہ بات کہ انگریزوں کے آنے سے پہلے جو ہما راعلم تھا کیا وہ بالکل ٹھیک تھا؟ ایسا بھی نہیں ہے۔ ہم طالب علموں کی ناقص رائے یہ ہے کہ دونوں پہلوؤں سے اس میں کمز وری داقع ہوچکی تھی۔ ایک جواصالت والی بات ہے اس میں بھی کمزوری ہو گئی تھی۔علوم عالیہ یعنی متن کے علم میں گہرائی پیدا کرنا' اس کے اندر تفقہ اور بصيرت پيدا كرناكم ہوتا جارہا تھا جبكہ علوم آليہ پرتو خبرزيا دہ ہوتی جارہی تھی ۔ يعنی قبل استعار بھی ايسانہيں ہے كہ ہم بالکل ٹھیک جگہ پر کھڑے بتھے۔ یہاں وحدانی نظام تعلیم تھا۔اس میں اپنے زمانے کاعلم بھی تھا'اگر چہ کافی حد تک خارج میں یعنی یورپ میں جو ہور ہاتھااس سے برصغیر کےلوگ نا واقف متھے۔اسی طرح ماقبل استعار جوعلوم وفنون' مثلاً ہندسۂ طب ٰ ہیئت' جغرافیہ دغیرہ تھے اُنہیں جدید تحقیق سے ہم آ ہنگ کرنے کی ضرورت تھی۔لہٰذا ہم یہ دعویٰ نہیں کرتے کہ معاملات بالکل ٹھیک چل رہے تھے اور ساری خرابی انگریز نے کی ہے۔ بلکہ دونوں پہلوؤں سے لیعنی قر آن وئٹت میں تفقہ میں کمز وری تھی اوراسی طرح زمانے کے جوعلوم بتھےان میں بھی ہم کافی بیچھے تھے۔ سہر حال ہمارے ہاں جب انگریز آیا توہم نے جدید علوم کا استقبال ویسے نہیں کیا جیسے ماضی میں یونانی علوم کا کیا تھا۔ اس کی وجہ یہی تھی کہ وہ فاتح بن کرآیا' جر سے معاملہ ہوا اور ہمیں ایک وجودی خطرہ لاحق ہو گیا۔ جب ایس صورتِ حال کا سامنا تھا تو اس کے مقابل میں جو لائحۃ ممل اختیار کیا گیا تھا اس کے دو تنا ظرمولا نا قاسم نا نوتو ی ادر سرسیداحمدخان تتھے۔ بہت سےلوگ کہتے ہیں کہ دونوں مولا نامملوک نانوتو ی رحمہ اللہ کے شاگر دیتھے۔ دونوں کا تجزیدیمی تھا کہ یہ جو اِد باراورز دال ہم پرآیا ہے اس سے نگلنے کی کوشش کرنی چاہیےاوراس کانسخة تعلیم اورتر ہیٹ' علم اوراخلاق ہے۔سرسیداحمد خان اور مولا نا قاسم نانوتو ی دونوں ایک تجزیے پر پہنچ مگران میں فرق یہ تھا کہ سرسید نے کہاعلم واخلاق وہ جو یورپ کا ہے جبکہ مولا نا قاسم اورمولا نا رشید احمد کُنگو ہی نے کہا کہ علم بھی سلف کا اور اخلاق بھی سلف کا ہونا ضروری ہے۔ یہاں دونوں نے مرض کی درست تشخیص کی مگر علاج میں اختلاف رونما ہوا۔ انگلینڈ میں اعلیٰ تعلیم کے لیے یو پی کےلڑکوں میں سر سید احمد خان کے بیٹے سید محمود منتخب ہوئے تتھے۔انہیں داخل کرانے کے لیے سر سیدلندن گئے اس سفر کی روداد' مسافران لندن' کے نام سے کھی ۔ انہوں نے وہاں کا نظام تعلیم اور تدّن دیکھا اور اس سے بہت متاثر ہوئے۔ دطن واپسی پر انہوں نے وہاں کے نظام تعلیم کو اپنایا بلکہ عمارتیں بھی آکسفورڈ اور کیمبرج کے ماڈل پر بنائیں۔ پھراخلاق کی در تکھی کے لیے'' تہذیب الّاخلاق'' کے نام ے ایک رسالہ جاری کیا۔ کھانے پینے کا کیا طریقہ ہے؟ حی*ھر*ی کانٹے سے کیسے کھانا ہے؟ کیے اٹھنا ہے؟ کیسے بیٹھنا ہے؟ کیسے چلنا ہے؟ بیسکھا نا شروع کیا۔لہٰذاانہوں نے انگریز ی طرزِ زندگی کو ماڈل بنایا جبکہ مولا نا قاسم نانوتو ی اوران کے رفقاء نے دوسراما ڈل بنایا۔ اکبرکا ایک مججز نماشعر ہے: ۔



36



بروفيسر تحسكي *ب*ن<u>ع</u> توپ بسولا ہٹا تو رندا 2 جب ایک اور جگه کها: ب مشرقی تو سر دشمن کو کچل دیتے ہیں مغربی اُس کی طبیعت کو بدل دیتے ہیں مغرب بید دونوں کا م کرتا ہے۔اس کا پہلا مرحلہ توپ والا ہے کہا ہے سر دشمن کو کچل دینا ہوتا ہے۔ پھرا گلا مرحلہ اس کی طبیعت کو بدلنا ہے اس کے لیے پر وفیسر آئے گا۔کتنی اچھی تشبیہ دی ہے کہ وہ جو بسولا ہے وہ تو کاٹ دیتا ہے جبکہ رندا چھیلتا ہے اور درست کردیتا ہے۔ اقبال نے بھی کہا کہ: ۔ میاں نچار تھی چھلے گئے ساتھ نہایت تیز ہیں یورپ کے رندے لوئس التھو سر (Louis Althusser ) با عیں باز و کے ایک مشہور مفکّر ہیں' انہوں نے بڑی اچھی بات کہی ہے کہ دوطرح کے آلات داوزار (apparatus) ہوتے ہیں۔ ایک ہوتا ہے جابر ریائتی آلد repressive) state apparatus) جس میں آرمیٰ فوج ٰ طاقت اور جیلیں ہوتی ہیں۔ ایک ہے نظریاتی ریاسی آلہ (ideological state apparatus)جس میں سکول' کالج' میڈیا انڈسٹری ہے۔ یعنی جوسرِ دشمن کو کچل دیتا ہے' وہ توپ ہے اور دوسرا پر وفیسر ہے جوطبیعت کو بدل دیتا ہے۔ ثقافتي اجاره داري

ای طرح ایک اور تصور ثقافتی اجارہ داری کا ہے جو ایک اطالوی مفکّر Gramsci کا ہے۔ اس میں طاقت کا استعال نہیں ہوتا بظاہرا لیے لگتا ہے کہ خوشی خوشی بیسب ہور ہا ہے۔ اس میں عام طور پر یہ ہوتا ہے کہ ایک ایسی ذہنی تہدیلی پیدا کر دی جاتی ہے جس کے تحت اجارہ زدہ گروہ خود برضا ور غبت اپنے خیالات سے دست بردار ہوجا تا ہے اور اجارہ دار کے نظریات کو قبول کر لیتا ہے۔ یہ hegemony کہلاتی ہے۔ عام طور پر بیت ہوتا ہے کہ ایک ایسی ذہنی ان دونوں گروہوں میں طاقت ثقافت اور معیشت کا عدم مساوات ہو۔ جس پر اجارہ قائم کیا جا رہا ہے وہ اپنے خیالات ثقافت شناخت سے دست بردار ہوجا تا ہے۔ کالونی اس کو کہتے ہیں کہ حاکم اور تحکوم کے در میان نظریات نظریات خیالات ثقافت شناخت سے دست بردار ہوجا تا ہے۔ کالونی اس کو کہتے ہیں کہ حاکم اور تحکوم کے در میان نظریات خیالات وغیرہ کا تعلق یک طرفہ ہوتا ہے وہ ایک ہوتا۔ چنا نچہ استعار کے تسلط کے بعد ہندوستان میں لوگوں نے اس کو قبول کرلیا۔ ولیم ولن ہن شر(riliam Wilson Hunter) کی '' ہندوستانی مسلمان ' ایک مشہور کتا ہے ہو۔ اس میں بیکھا ہوا ہے کہ جب مسلمانوں نے برطانو ی ہندوستان کو دار الحرب کے بجائے دار الامان کے طور

37

🍣 🖁 حکمت قرآن 📲

اكتوبرتاد مبر 2024 كال

سرسیداحدخان نے کہا تھا: ''ہم صاف صاف کہنا چاہتے ہیں کہ ہم کومشرقی علوم کی ترقی کے پچندے میں چینسانا ہندوستا نیوں کے ساتھ نیکی کرنانہیں بلکہ دھوکے میں ڈالنا ہے۔ ہم لا رڈ میکا لے کو دعا دیتے ہیں' خدا اس کو بہشت نصیب کرے کہ اس نے اس دھوکے کی ٹٹی کو اٹھا دیا تھا۔ ہم کو اس بات کی امید ہوتی ہے کہ ہند دستان اور انگلستان کے درمیان جواتحاد ہواہے وہ مدت ِ دراز تک قائم رہے گا۔'' یہ دیکھتے ہوئے تعجب ہوتا ہے کہ معلوم نہیں ہم سرسید مرحوم کو کہاں سے تحریک یا کستان میں ڈال دیتے ہیں' حالانکہ دہ توقيامت تك ملكه عاليه كاراج قائم ركهنا چاہتے تھے۔ آگے وہ كہتے ہيں: '' پس اینے ہم وطنوں کے دلوں پر ان باتوں کا روثن کرنا اور ان کو اس پر تعلیم دینا کہ وہ ان بر کتوں کی قدر شاس کرسکیں اورز مانۂ سلف کے دھوکا دینے والے خیالا ت کو ماطل کرنا جو ہماری ترقی کے مانع ہوتے ہیں' اور ہندوستان کےمسلمانوں کوسلطنت انگریز ی کے لائق وکارآ مدرعا پا بنانا اوران کی طبیعتوں میں اس قشم کی خیرخواہی پیدا کرنا جوابک غیرسلطنت کی غلامانہ اطاعت سے نہیں' بلکہ عمدہ گورنمنٹ کی اصلی قدر شناس سے پیداہوتی ہے۔'' Hegemony اسی کو کہتے ہیں ۔ وہ کہہ رہے ہیں کہ ہم چاہتے ہیں کہ آپ کے اندر نکارت پیدانہ ہو بلکہ آپ واقعی سمجھیں کہ یہ ہمارے خیرخواہ ہیں۔آگے کہتے ہیں: '' جو تحض این قومی ہدر دی سے اور دُورا ندیش عقل سے نور کرے گاوہ جانے گا کہ ہندوستان کی ترقی' کہا علمی کیاا خلاقی صرف مغربی علوم میں اعلیٰ در بے کی ترقی حاصل کرنے برمنحصر ہے۔ اگر ہم اپنی اصلی ترقی جاہتے ہیں تو ہمارا فرض ہے کہ ہم اپنی مادری زبان تک کو بھول جائیں' تمام مشرقی علوم کو نُساً منساً کردیں۔ ہماری زبان یورپ کی اعلیٰ زبانوں میں سے انگلش یا فرینچ ہو جائے۔ یورپ ہی کے ترقی یا فتہ علوم دن رات ہمار بے دست مال ہوں۔ ہمار بے د ماغ پور پین خیالات سے بجز، مذہب کے لبریز ہوں۔ ہما پنی قدر ٔ اپنی عزت کی قدر کرنا خود سیکھیں۔ ہم گور نمنٹ انگریز ی کے ہمیشہ خیر خواہ رہیں ادراسی کواینامحسن تمجھیں۔'' پنجابی میں کہتے ہیں:''لوکرلوگل '' بیہ بانیانِ پاکستان میں سے معلومٰہیں کہاں سے آئے۔ بہرحال میہ جوایک مقولہ ہے کہ:Divide and rule یعنی کرواور حکومت کروالیسے ہی کسی نے لکھاہے کہ: Define and rule'

یعنی تعریف کرواور حکمرانی کرو۔ پہلی والی بھی ایک strategy ہے اور دوسری بھی۔ اکبرنے کہا ہے: میری نصیحتوں کو سن کر وہ شوخ بولا نیٹو کی کیا سند ہے صاحب کہیں تو مانوں! سرسید کے نقطہ نظر کے خمن میں میکا لے کا یہ جملہ بھی اہم ہے کہ:

" We must at present do our best to form a class who may be interpreters between us and the millions whom we govern."





'' جہیں فی الحال ایک ایسا طبقہ بنانے کی یوری کوشش کرنی چاہیے جو ہمارے اور اُن لاکھوں لوگوں کے درمیان تر جمان ہوجن پرہم حکومت کرتے ہیں۔' آگے دہ مزید کہتے ہیں: "A class of persons, Indian in blood and colour, but English in taste, in opinions, in morals, and in intellect," ''لوگوں کا ایک طبقہ' جوخون اوررنگ کے لحاظ ہے ہندوستانی ہولیکن ذوق' رائے' اخلاق اورعقل کے لحاظ یےانگریزہو۔'' اقبال نے کہاتھا: ۔ ترا وجود سرايا تحجلّى افرنگ کہ تُو وہاں کے عمارت گروں کی ہے تعمیر ہہرحال اس مقصد کے حصول کے لیے دہ تمام گر بر دئے کارلاتے ہیں جن میں سے ایک کلچرا نڈ سٹری بھی ہے۔ا کبر کہتے ہیں: \_ یورب میں گو ہے جنگ کی قوت بڑھی ہوئی لیکن فزوں ہے اس سے تجارت بڑھی ہوئی ا گلے شعر میں وہ کہتے ہیں : ۔ ممکن نہیں لگا سکیں وہ توپ ہر جگہ دیکھو گر پیرز کا ہے سوپ ہر جگہ اگرکہیں وہ توپ نہ بھی لگاسکیں لیکن پیرُ ز کا سوپ تو ہر جگہ پہنچادیں گے۔ ایک غلطتهمی جب بھی استعارا در نوآبادیاتی نظام کی بات کی جاتی ہے تو فوری طور پر ایک سوال اُٹھتا ہے کہ ہمارے ہاں عرب سامراج بھی تو تھا' یعنی ہندوستان میں جب مسلمان آئے تھے وہ بھی تو سامراجی طاقت کےطور پر آئے یتھے۔علامہ اقبال نے خطبۂ الٰہ آباد میں بھی پہلفظ استعال کیا تھا کہ عرب ملوکیت کے متعلق جود ہے۔ ہمیں اسے صاف کرنا ہے۔ درحقیقت اس سوال کی بنیا دہی درست نہیں ہے' کیونکہ عرب ملو کیت اورمغر بی استعار میں بڑا فرق ہے۔ پہلے تو زمانے کو دیکھنا چاہیے کہ مغربی سامراج اور عرب فتو حات مختلف دور ہے تعلق رکھتے ہیں۔ نام نہاد جمہوریت سے پہلے سلطنت کا دورتھا جسے ہم ملوکیت کہتے ہیں۔اس دور میں ہندوستان میں جتنے لوگ آئے وہ سب عہدِ وسطّی سے تعلق رکھتے ہیں' جبکہ مغربی استعارا نڈسٹریل ریولیوٹن کے ساتھ کچق ہے۔لہٰذا دونوں کے درمیان مواز نہ سرے سے درست نہیں ہے۔ پھرایک اور جو بہت بڑافرق ہے جسےانصاف پسند سیکولرلوگ بھی مانتے ہیں' کہ ماضی میں جتنے لوگ آئے چند کو چھوڑ کرباقی سب یہاں رہے' بسے اور یہیں ان کی قبریں بنیں ۔انہوں نے اس مٹی کوا پنالیا۔ پھر وہ دورسلطنت کا دورتھا۔ وہاں بادشاہوں میں تعیش تو تھالیکن سر مایہ داری نہیں تھی۔انڈ سٹریل

التوبرتاد مبر 2024 على

39



ریولیوش جب آیا ہے اس کے بعد ایک تو ان کو خام مال (raw material) چاہیے تھا' دوسرا ان کو منڈیاں چاہئیں تقیس ۔ بید دونوں کا م انہوں نے کیے ۔ بہر حال پہلے ریہیں تھا کہ پید جنع کرنا ہے اور اسے مزید بڑھانا ہے۔ ایک ہند ومور خ ہر بنس تلحید نے بدفرق واضح کیا ہے کہ ہند وستان میں انگریز سے پہلے جو تملد آ ور آتے رہے ان میں اور انگریز میں کیا فرق تھا۔ اس کے لیے انہوں نے کچھ مثالیں دیں۔ ایک مثال انہوں نے دی ہے کہ اکبر کے دور میں عبد الرحیم خانِ خاناں ایک بہت مشہور شاعر تصح جو بڑے عبد ے دارتھی تصے ۔ اس زمان دی ہے کہ اکبر کے دور میں عبد الرحیم خانِ خاناں ایک بہت مشہور شاعر تصح جو بڑے عبد ے دارتھی تصے ۔ اس زمانے میں فاری کے ایک مشہور شاعر نظیری تصے نظیری نے آکر ان سے کہا کہ بھائی میں نے کبھی ایک لا کھر و پے انتظیری دیکے تو خانِ خاناں نے ایک لا کھر و پے ان کے سامنے ڈھیر کر دیے ۔ جب نظیری نے ایک ساتھ ایک لا کھر و پے دیکھیے تو خانِ خاناں نے ایک لا کھر و پے ان کے سامنے ڈھیر کر دیے۔ جب نظیری نے ایک ساتھ ایک لا کھر و پے دیکھیے کو کہا: خدا کا شکر ہے میں نے ایک لاکھر و پے ان کے سامنے دیکر دیے۔ جب نظیری کے ایک ساتھ ایک لاکھر و پر ایک خان کو خانِ خاناں نے ایک لاکھر و پے ان کے سامنے ڈھیر کر دیے۔ جب نظیری کے ایک ساتھ ایک لاکھر و پے دیکھے تو کہا: خدا کا شکر ہے میں نے ایک لاکھر و پے ان کے سامن کر ہے ہے ۔ خانِ خاناں نے کہا کہ بھائی اسے معمول کا م کے لیے خدا کا شکر آپ کیوں ادا کر رہے ہیں۔ پھر وہ میں سارے رو پے نظیری کے حوالے کر دیے۔ چنا خیر وہ مؤر ٹی کہتے ہیں کہ اس عہد کے لوگوں میں آئی خاوت تھی ۔ پھر وہ کہتے ہیں کہ مغربی سامران ج کی دولت سے میں خان کا کر ہو ہے ہے ہو ہوں کی ایک رہ میں ہے کہ مغربی کا کر دیا ہے دوان کا نزہ کی کہ مال ہے نہذا کا شکر آپ کی وصولی کے لیے کتنی ہو تیاں چٹا کیں اور کتنے جبر رہا مران جی کہ دولت کی طرف بے نیازی علم کی گذشتیم : کا رآ مدعلم کی تر وہنچ

40

المحمت قرآن 🕅

اكتوبرتاد مبر 2024ء كالجليجة

جب • ۱۹۲ء میں مالٹا سے رہائی کے بعدعلی گڑ ھ گئے تو وہاں انہوں نے خطاب کیا۔اس موقع پر انہوں نے کہا کہ پنہیں ہونا چاہیے کہ ہم انگریز وں کے لیے ستے مزدور پیدا کریں۔

> وہ شعر اور قصائد کا ناپاک دفتر عفونت میں سنڈاس سے جو ہے بدتر گنہ گار وال چھوٹ جامیں گے سارے جہنم کو بھر دیں گے شاعر ہمارے

اسی طرح ڈپٹی نذیر احمد کے افسانے'' توبة النصوح'' سے میں پچھا قتباسات پڑھنا چاہتا ہوں جس سے انداز ہ ہوتا ہے کہ علم کا تصور ادب کا تصور کیسے بدلا۔ وہ کہتے ہیں کہ نصوح جب خلوت خانے میں پہنچا تو وہاں کیا دیکھتا ہے کہ: '' اُس میں تکلف سے معمولی ساز وسامان کے علاوہ کتا بوں کی الماری تھی۔ دیکھنے میں تو اتن جلدیں تھیں کہ انسان ان کی فہر ست لکھنی چاہتو سارے دن میں بھی تمام نہ ہو کیکن کیا اردو کیا فارس سب کی سب پچھ ایک ہی طرح کی تھیں: جھوٹے قصے بے ہودہ با تیں ' فخش مطلب' لچ مضمون' اخلاق سے بعید' حیا سے دور..... آخر میں یہی رائے قرار پائی کہ ان کا جلا و نیا ہی بہتر ہے۔ چیا نچہ بھری الماری کتا بی کہ کر کی کنڈ کی طرح کی تھیں: جموٹے قصے' بے ہودہ با تیں ' فخش مطلب' لچ مضمون' اخلاق سے بعید' حیا سے کنڈ کی طرح او پر تلے رکھ آگ لگان کہ ان کا جلا و نیا ہی بہتر ہے۔ چیا نچہ بھری الماری کتا بیں' لکڑی علیم دوڑا دوڑا جا اینا'' کلیا ہے آتش'' اور'' دیوانِ شرز' اٹھا لایا' اور باپ سے کہا کہ جناب میر سے پاس میں ان کے مضامین بھی جہاں تک میں دیکھتے ہوں جن ان کتا ہوں کو ہی دو چارجگہ سے کھول کر دیکھوا در کر او ق

41

🐋 🖗 اکتوبرتاد مبر 2024ء 🖌

المحمت قرآن

فضل ہےاطمینان ہے.... علیم نے'' آتش'' کو دہمتی آگ اور'' شرر'' کو جلتے انگاروں میں چھینک دیا۔ علیم کی دیکھا دیکھی میاں سلیم نے بھی'' واسوخت امانت'' لا باپ کے حوالے کی اور کہا کہ ایک دن کوئی کتاب فروش کتابیں بیچنے لایا تھا۔ بڑے بھائی صاحب نے فسانۂ عجائب' قصۂ گل بکا دُلیٰ آرائشِ محفل' مثنوي میرحسن'مفحاکا تے نعمت خان عالی' منتخب غز لیات چرکین' ہزلیات جعفر زنگی' قصا کمر بجو بیہ مرزا رفیع سودا' دیوان حان صاحبُ بہارِ دانش پانصو پرُ اِندرسہا' دریاے لطافت میر انشاء اللہ خان' کلیاتِ رند وغیرہ بہت ی کتابیں اس ہے لیتھیں۔''( توبة النصوح'ص: ۳۳۳'مجلس ترقی ادب لاہور ) آپ غور کریں کیا ذہن سازی ہورہی ہے کہ بیہ جو ہماراعلم تھا یہ بے کارتھا۔ حسن عسکری صاحب نے محسن کا کوروی پر ایک بڑاا چھامضمون لکھا ہے کہ انہوں نے نعت کے تصور کو کیسے بدلاً اور جوجد پد شاعر آئے انہوں نے س طریقے سے پنچبر سائنڈا پیلم کو humanize کیا۔ یعنی پہلے زیادتی ریتھی کہ پنجبر سائنڈا پیلم کو لوگوں نے divinize کیا تھا' مگر پھر پی فی سانٹی آیڈ کو humanize کیا گیا۔ وہ نبیوں میں رحمت لقب یانے والا مرادیں غریبوں کی بَر لانے والا اگر چہ بیہ با تیں اپنی جگہ درست ہیں' مگریہاں علم اورا دب میں افا دیت کا پہلونمایاں کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ كظم تعليم يراثرات جب استعاراً یا توعلی گڑ ھرجیسے جدید نظام کے اداروں پر اثرات تو ظاہر و باہر ہیں' مگر بات یہاں تک محدود نہیں رہی بلکہا گر گہرائی میں اس کا جائزہ لیں تو روایتی نظمِ تعلیم میں بھی غیر معمولی تبدیلی پیدا ہوئی۔ دینی تعلیم اور مدر سے کے نظم پر بھی اس جدید نظام تعلیم کا بہت اثر پڑا ہے۔: Islamic Revival in British India Deoband, 1860-1900 کے مصنف Barbara D.Metcalf بیں۔ اُس میں اس بات کا ذکر ہے کہ مدر سے کانظم اور اس کا نصور بدل گیا۔ مختلف اداروں کے بانیان انگریز کے یہاں آنے کے بعد کمپنی کی ملازمت ہے وابستہ رہے۔ ملازمت کے دوران انہوں نے یہاں انگریز وں کانظم اور انتظام دیکھا' ان کی خاص طرح کی مینجہنٹ دیکھی۔ جوروایتی نظم تعلیم تھااس میں نہ کوئی متعین نصاب ہوتا تھا' نہ متعین سال ہوتے تھے کہ ا تنے سال میں بیکورسز ہوں گے اور نہ ہی کلاسز کا کوئی مخصوص نظام تھا۔ البہتہ انگریز کے آنے کے بعدروایتی دینی اداروں میں کافی تبدیلیاں آئیں ۔ایک بہت بڑا مسّلہ چندے کا پیدا ہو گیا جوآج تک چل رہا ہے۔مولا نا قاسم نانوتو ی رحمہ اللہ نے شروع ہی میں اصولِ ہشت گا نہ لکھے تھے۔اس میں سب سے پہلے بیہ بات واضح کی گئی کہ مدرسہ کس مستقل آمد نی کے بجائے اصحاب خیر کے تعاون سے چلے گا۔اسی طرح ایک نظم کے تحت ادارے کے امور انجام دیے جائیں گے۔اصولِ ہشت گانہ کے موضوعات کو دیکھ کرانداز ہ کیا جاسکتا ہے کہ تبدیلی کیے پیدا ہوئی۔ پھرجدیدادارہ جاتی مسائل پیدا ہوئے۔ دیو بند جیسےروایتی اور دینی ادارے میں طلبہ کی ہڑتالیں ہوئیں۔ بڑتال المحمت قرآن ا ج 🖉 اکتوبر تادیمبر 2024ء 🖌

42

کے خلاف حضرت تھانوی رحمہ اللہ نے با قاعدہ ایک رسالہ لکھا فور کریں تو یہ سارا اس نظم کی وجہ سے ہوا۔ اسی طرح جدید نظم سے پہلے سوال یہ ہوتا تھا کہ آپ کے استاذ کون ہیں' آپ نے کن سے پڑھا ہے؟ جبکہ آج یہ پو چھا جا تا ہے کہ: آپ کہاں سے فارغ ہیں؟ اب استاد کون ہے 'یہ ہم نہیں رہا۔ جدیدیت ( modernity ) کی تعریف ایک یہ بھی ہے کہ جیون ایجنسی کا نان ہیون سٹر کچرز کے تابع ہو جانا۔ اس تبدیلی کے باوجود مدرسہ جیسا تیسا تھا' ہماری چاہت سہ ہوتی تھی کہ یونی ورش اس کے ماڈل پر آئے کیکن اب تو الٹا مدرسہ یونی ورش کے ماڈل پر ڈھل رہا ہے اور یونی ورش کے نظام کو اختیار کرنے کی کوشش کی جارہی ہے۔ اسے ایک سانحہ ہی کہہ سکتے ہیں۔

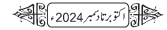
43

🕵 🖗 اکتوبر تادیمبر 2024ء 🖌

ا 🕄 حکمت قرآن 🚽

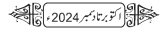
یہا*س نظام <sup>تعلی</sup>م کے ا*ثرات کی بالکل ٹھو*س م*ثال ہے کہ *سر سید کے بیٹے سیدحم*ود جب انگلینڈ جار ہے بتھے اس وقت ان کی حالت کیاتھی' پھر جب پڑھ کے آ گئے'ج بن گئے اورانگریز وں سے بہت اچھے مراسم تھے اور پھر ان کا حال یہ ہوا۔ شیخ محدا کرام نے''موج کوثر'' میں جامعہ ملیہ کا ذکر کیا ہے کہ وہ کن حالات میں بنی ۔اس کے ضمن میں وہ کہتے ہیں کہ سرسید نے جوخواب دیکھا تھاعلی گڑ ھکا معلی گڑ ھاس کی تعبیر ثابت نہیں ہوسکا۔ وہ لکھتے ہیں : ''سرکاری ملازمت کوعلی گڑ ھے کا اہم ترین عملی مقصد بنانے کا برانتیجہ یہ ہوا کہ وہاں ایک پست در جے ک مادیت اورشیدیت پیندی بیدا ہوگئ جو نہصرف طلبہ کی مٰہ ہبی تر تی اور روحانی تربیت کے لیے ناساز گارتھی بلکہ جس نے ان کی اصل دنیوی ترقی پر بھی اثر ڈالا ۔ دنیا میں ترقی کے لیے تین چیز وں کی ضرورت ہوتی ہے۔ صحتِ جسمانی' ہوش وخرد اور کیر کٹر ۔ صحیح کامیابی کے لیے تینوں چیزیں درکار ہیں' لیکن کیر کٹر ک ضرورت سب ہے زیادہ ہے۔ اگر عزائم بلند نہ ہوں یا بلندارادوں کی پمیل کے لیے شوق محنت مستعدی قربانی'ارادے کی پختگ 'ایمان کامل اورطبیعت پر قابو نہ ہوتو قوی ہیکل جُثّوں اور تیز طرار د ماغوں ہے فائد ہٰ نہیں اُٹھایا جا سکتا یے لگ ڑھ میں یہی ہوا یہ حقیقی یا خیالی ضروریا ت نے طبح نظر کومحد ود کر دیا اور روحانی کمز در پی سے کیرکٹر پست ہو گئے۔ نتیجہ سے ہوا کہ جدید اور با قاعدہ تعلیم کے باوجود نہ صرف قد کمی نقطۂ نظر ے بلکہ دنیوی اور ظاہری کا میابی کے لحاظ ہے بھی طلبہ علی گڑ ھاس بلندی پر نہ پہنچے جواس کا لج کے دقیا نوس اور قیدیم الخیال کیکن روحانی طور پر سر بلنداور کیرکٹر کے لحاظ سے پختہ کار بانیوں نے حاصل کی تھی۔ جن لوگوں نے مسجد وں کی چٹائیوں پر بیٹھ کرتعلیم پا کی تھی ان میں تو سرسید محسن الملک اور وقار الملک جیسے مد بر اور نتظم پیدا ہو گئے۔ جولوگ انگریزی سے قریب قریب نا واقف تھے اور جن کے لیے تمام مغربی ادب ا یک کنج سر بستہ تھاانہوں نے نیچرل شاعری اورا یک جدید ادب کی بنیاد ڈال دی اور آب حیات 'سخن دانِ فارس شعروشاعری مسدس حالی جیسی کتابیں تصنیف کرلیں ۔لیکن جن روشن خیالوں نے کالج کی عالی شان عمارتوں میں تعلیم حاصل کی تھی اور جن کی رسائی مغرب کے بہترین اسا تذ ہ اور دنیا بھر کےعلم وادب تک تھی' وہ کھمچ نظر کی پستی اور کریکٹر کی کمز ورپ سے فقط اس قابل ہوئے کہ کسی معمولی دفتر کےکل پرزے بن جائیں یااپنے بانیوں کے خیالات اوراُن کی عظمت کا کوئی انداز ہ کیے بغیر جو باتیں ان کے مخالف کہہ رہے یتھے( جوخود کمتبوں اور محدوں کے پرورد ہ تھے )انہی کوزیادہ آب وتاب اوررنگ دروغن دے سکیں۔'' (موج کوثر 'ص: ۲۷۲' ۱۴۸)

اس مادیت اور شیدیت پسندی کا جوا تر اسا تذہ پر بھی ہوااس کے متعلق لکھتے ہیں: '' اسا تذہ کی علمی اہلیت اور فنی قابلیت تو ساری تھی' لیکن ان کی نگا ہیں بلند نہ تھیں ۔ انہوں نے بیدتو نہ کیا کہ دولتِ دنیا میں سے مختصر سے مختصر پر کفایت کریں' اور اپنے علمی شوق کی یحیل' تصنیف و تالیف اور نام نیک کو حاصلِ زندگی سمجھیں ۔ ان کے نز دیک علم وفن کھانے کمانے کا ذریعہ تھا۔ اس لیے بالعموم یہی خواہش ہوتی کہ علمی زندگی پر مُردنی چھا جائے تو کوئی حرج نہیں' لیکن مادی زندگی کی بہار ضرور لوٹی جائے۔''( موزج کو تر 'ص ۱۹۶۶)



44





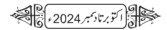




(٢)66 رسالة 'ظهور العدم بنور القدم از:مولا نااشرف على تھانو گ تسهيل وتعليق بمكرم محمود

بیر سالہ مسلہ وحدت الوجود پر ہے۔اس قسط کو پیچھلے جصے کے ساتھ ملا کر پڑھا جائے گا توبات زیادہ داضح ہوگی۔مندرجہ ذیل عبارت تسہیل شدہ عبارت ہے اصل متن یہاں نقل نہیں کیا گیا۔ بریکٹ میں تسہیل شدہ عبارت کی مزید شرح ووضاحت کی گئی ہے۔آغاز تسہیل سے پہلے موضوع کی دقت وحساسیت کے پیش نظر چند باتوں کی وضاحت ان شاءاللہ مفید ہوگی۔

مولا نااشرف علی تھانو ی کامقصوداس رسالے میں اس مسکلہ وحدت الوجود واکشہود کا صرف بیان ہے تا کہ منکرین و نا قدین کے افراطی وتفریطی رویوں ہے بچا جا سکے اور قائلین وحدت الوجود والشہود کے باہمی اور ان دونوں کے اصحاب ظاہر یعنی متکلمین کے موقف سے اختلاف کوعلمی وکلامی ثابت کیا جائے۔ یہ بتایا جائے کہ اگر اعتدال پررہا جائے توان میں اصلاً کسی قطعی عقلی پانقلی دلیل کی مخالفت نہیں ہوتی ۔ باقی اس کا مطالعہ بعض حضرات کے لیے باعث توحش ہوسکتا ہے۔اس کے ازالے کے لیے حضرت تھانوی کی ایک دصیت اس رسالہ کے آخر میں پڑھنے کے لائق ہے۔ترتیب کے اعتبار سے تو وہ الگلے شارے کا حصہ بنے گی لیکن اس کے بعض نکات عرض کیے دیتا ہوں۔حضرت تھانو ی کہتے ہیں کہ ذات وصفات سے متعلق مسائل میں کسی قطعی عقلی یانقلی دلیل کے بغیرظنی دلیل کی بنیاد پرکوئی فیصلہ کن یا بلا ضرورت بات کرناسخت محل خطر ہے اور سلف صالحین کے مسلک کے خلاف ہے۔احتیاط اسی میں ہے کہ نصوص سے تجاوز نہ کریں۔اگر کوئی حقیقت نص کے بیان سے زائد کسی ظنی دلیل سے معلوم ہواور وہ خلاف نص بھی نہ ہوتو اس میں زیادہ غور وخوض نہ کہا جائے بلکہ دونوں جانب کے احتمال کوممکن جا نیں ۔ چونکہاس رسالے میں مذکور مسائل بھی انہی معاملات میں شامل ہیں جن کاتعلق ذات دصفات اور حادث و قدیم کے مابین ربط سے ہے اس لیے اس کے ساتھ بھی اصولاً یہی معاملہ رکھا جائے گا۔ اجمالاً یہی اعتقاد رکھا جائے گا کہ اس عالم کواللہ تعالیٰ نے عدم سے اپنی قدرت وارادہ دعلم سے پیدافر مایا ہے۔ کیسے پیدافر مایا ہے اس میں نہ نحور دخوض کرنا چاہیے نہ بلاضر ورت کلام کرنا چاہیے۔ باقی بیاعتر اض کیا جا سکتا ہے کہ یہاں بھی تو اس کوموضوع بنایا گیا ہے تو اس کا کیا جواز ہے۔جواباً عرض ہے کہ اس رسالہ میں اس مسئلہ پر کلام کی حاجت کی وجہ رسالہ کے آغاز میں بیان کردی گئی ہے۔



46



تههيل الرساله

حضرت شیخ اکبرابن عربی بیه کہتے ہیں کہاس عالَم کی تخلیق سے قبل صرف اللہ تعالیٰ کی ذات ہی حقیقة موجودتھی جو د ومراتب رکھتی تھی ( ذات داحد ہی تھی ۔ مراتب اعتباری ہوتے ہیں یعنی حقیقی نہیں ہوتے بلکہ سی اعتبار کرنے دالے کے اعتبار پرموقوف ہوتے ہیں اور ظاہر ہے کہ یہاں اعتبار کرنے والی ذات خود اللہ سبحا نہ د تعالٰی کی ہی تھی )۔ <u>س</u>ہلے مرتبہ میں ذات اپنے اساء وصفات کے ساتھ تھی اور دوسر ہے مرتبہ میں انہی اساء وصفات میں سےعلم کوالگ حیثیت حاصل ہوگئ تھی یعنی تمام کا ئنات کے علم تفصیلی کا اللہ کے علم میں ہونا جسے اعیانِ ثابتہ کہا جاتا ہے ( یہ تمام ممکنات ک ماہیات ہیں جواللہ کےعلم میں ثابت ہیں' نہ خارج میں موجود ہیں نہ علم میں معدوم بلکہ ثابت فی اعلم ہیں یعنی وہ علم میں متحقق ادر تتميز بين ليكن خارج ميں بلا داسطہ موجود نہيں ہيں )\_اگر چيلم تفصيلي يا اعيانِ ثابتہ كا بير تبدا نہي اساء وصفات ميں داخل ہے مگراس مرتبہ کی دوحیثیتیں ہیں۔ایک بیر کہ بیدوہ صفت علم ہی ہے جس کے ساتھ ذات متصف ہے اور اس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کے بارے میں بیرکہنا کہ وہ عالم ہے درست قرار پاتا ہے۔اس مرتبہ کی دوسری حیثیت اس کے معلوم ہونے کی ہے یا دوسر لفظوں میں علم کے متعلق ہونے کی (معلومات صفت علم کی متعلقات ہوتی ہیں )۔ پہلی حیثیت کے اعتبار سے اس مرتبہ کوموجود عینی یا موجود خارجی کہتے ہیں ( کیونکہ ذاتِ حِق مع اپنی صفات کے خارج میں موجود ہے ) مگر دوسری حیثیت کے اعتبار سے اس مرتبہ کوموجو دعلمی کہتے ہیں ( کیونکہ معلومات کا وجود یا اعیانِ ثابتہ کا ثبوت علم از لی میں بی بے خارج میں توان کا وجودنہیں ہے )۔مثال کےطور پر جیسےعلم حادث میں (یعنی ہمارے علم میں ) جوصورت ذہن میں موجود ہوتی ہے اس کی دوحیثیتیں ہوتی ہیں۔ایک بیر کہ دہ ذہن کے لیے عرض کی طرح ہے( یعنی ذہن جو ہر ہے اور وہ عرض) یعنی وہ ذہن کے ساتھ قائم ہے وہ ذہن کے لیےصفت ہے اور ذہن اس سے متصف ہے۔اس اعتبار سے گویا وہ صفت علم ہی ہے اور خارج میں موجود ہے ( کیونکہ ذات اپنی صفات کے ساتھ خارج میں موجود ہے )۔ ذہن میں موجو دصورت کی دوسری حیثیت یہ ہے کہ ذہن سے قطیع نظر صرف اسی صورت کو دیکھا جائے تو اس اعتبار سے وہ معلوم ہے اور ذہن میں موجود ہے نہ کہ خارج میں ۔اسی طرح معلومات الہیہ یا اعیانِ ثابتہ اس دوسری حیثیت کے اعتبار سے موجود فی اعلم کہلا تے ہیں' خارج میں موجود نہیں کہلاتے۔

پیشبہ ہوسکتا ہے کہ جب بیعلمی موجودات (اعیانِ ثابتہ )علم الہٰی میں موجود ہیں اورعلم الہٰی تو ذات کے ساتھ خارج میں موجود ہےتو بیعلمی موجودات بھی اس واسطہ سے خارج میں موجود ہوئے۔

جواب شیبہ اس کا جواب میہ ہے کہ ہم جو یہاں موجود خارجی کی بات کرر ہے ہیں تو اس سے مراد اصطلاحی معنی ہے یعنی جو خارج میں بلا واسطہ موجود ہو( یہاں پر بیاعتر اض وارد کیا جا سکتا ہے کہ ان معنوں میں ایک اعتبار سے تو صفات بھی خارج میں موجود نہیں کیونکہ وہ ذات کے واسط سے موجود ہوتی ہیں۔اس کے جواب میں بید کہا جا سکتا ہے کہ غالباً ان کے مامین بیفرق ہے کہ صفات براہ راست ذات کے واسطے سے موجود ہوتی ہیں۔اس کے جواب میں بید کہا جا سکتا ہے کہ غالباً ان

📢 🕅 اکتوبرتاد مبر 2024ء 🖌



دوسرامر تبہاعیانِ ثابتہ کا تھا یعنی موجود علمی کا۔ جب اللہ تعالیٰ نے عالم کوتخلیق کر نااور عدم محض سے اس کو وجود بخشا چاہا تو اپنے اراد ے سے موجود علمی یعنی اعیانِ ثابتہ کو خاہر وجود پر جلی یا ظہور کے مراتب کے فرق کے اعتبار سے جن کو تنز لات بھی کہا جاتا ہے' متجلی اور منعکس فر مایا ( تنز لات شیخ اکبرا بن عربی کے نظریہ دحدت الوجود میں اساس

اكتوبرتاد مبر 2024ء 😸

48



اہمیت کے حامل ہیں۔ وحدت الوجود کے بارے میں غلطنہی کا ایک منشا تنز لات اور مراتب وجود کو نہ مجھ یا ناہے۔ تنز لات کل چھے ہیں۔ پہلا مرتبہ ذات کا ہےجس کو مقام احدیت بھی کہتے ہیں۔ یہ'' لا بشرط شے'' کا درجہ ہے یعنی کسی قسم کی کوئی شرطنہیں پائی جاتی' نہ وجودی اور نہ عدمی ۔ جومنقطع الاشارات اورغیب الغیب بے قید اطلاق سے بھی ماوراء ہے۔ تنز ل اوّل وحدت میں ہوتا ہے اس کو حقیقت محمد ریجی کہاجا تا ہے۔ یہی وجو د مطلق ہے جو ''بشرطِ لا'' کا مرتبہ ہے یعنی صرف عدمی یا سلبی شرط یائی جاتی ہے۔ تنزلِ ثانی کو داحدیت کہتے ہیں۔ پیظہورعلمی یا اعیانِ ثابتہ کا مقام ہے۔ تنزلِ ثانی اور اس سے آگے کے تنز لات' 'بشرطِ شے'' کے مراتب ہیں' یعنی کچھا یجایی شرائط بھی ہیں۔ تنزل ثالث ُرابع' خامس اور سادس بالترتيب روح' مثال' جسم اورانسان ہیں۔صوفیاء کےتصوّیتنز لات ومراتب کواگر دیکھاجائے تولا بشرط شے کے در بے پر ذات مادرائے وجود ہے۔ وجود تنزلِ اوّل ہے )۔ اس تجلی اور انعکاس سے ظاہرِ وجود میں ان اعیانِ ثابتہ کے عکوس کچھاس طرح ظاہر ہو گئے کہ نہان عکوس کوہم موجو دِخارجی کہہ سکتے ہیں اور نہ ہی ظاہر وجود میں انہوں نے حلول کیا۔صرف ایک طرح کاتخیلاتی دجودان کو حاصل ہوا جوسرسری نظرمیں دجود خارجی سمجھا جانے لگا۔اس موقف کے مطابق ممکنات کا وجود کے ساتھ متصف ہونا ایسا ہی ہے جیسا کہ پہلے بیان کی گئی مثال میں آئینہ کے اندرسورج کی ٹکیا کے تکس کا وجود کے ساتھ متصف ہونا۔ آئینہ کے اندرکوئی واقعی شئے تو موجود نہیں اور نہ ہی اس کو دجود خارجی حاصل ہے۔آنکھوں کی شعاؤں کے ٹکرانے سے وہی جسم آئینہ میں نظر آتا ہے جو آئینہ کے سامنے ہے اور آئینہ کے اندر نہ تو وہ بذات خود پایا جاتا ہے اور نہ اس کی مثال پائی جاتی ہے۔ اس وجہ سے بیکہنا بھی درست ہوگا کہ آئینہ میں نظرآنے والانکس اپنی ذات میں محض وہم اور خیال ہے ٔ اس کا کو کی حقیق وجو دنہیں ۔ اس کی حقیقت تو وہی جسم ہے جو آئینہ کے سامنے پایا جاتا ہے۔اسی طرح بید حضرات کہتے ہیں کہ اعمانِ ثابتہ کے ظاہر وجود پر جمّلی وانعکاس سے اُس ظاہر وجود میں جوعکوس ونقوش محسوس ہونے لگےان کا اپنی ذات میں کوئی مستقل وجودنہیں ،محض خیالات ہیں مگر غیر موجود ہونے کے باوجود موجود معلوم ہونے لگتے ہیں ۔ ان کی حقیقت وہی اعیانِ ثابتہ ہیں (اعیانِ ثابتہ نے بذاتِ خود خلی وجود حاصل نہیں کیا۔ یہ محض اس کے عکوس ہیں۔اعیانِ ثابتہ جہاں تھے جیسے تھے ویسے ہی رہے)۔ ہم رحال یہ مطلب ہے وجودی صوفیاء کے اس قول کا کہ عالم کُل کاکُل ذات واجب کے اساء وصفات سے عبارت ہے جنہوں نے مرتبعکم میں تمیز پیدا کر لی ہے'اپنی شاخت حاصل کر لی ہے اور ظاہر وجود کے آئینہ میں ایک قشم کا نخیلی اوراعتباری ظہور حاصل کرلیا ہے۔

وجودی صوفیاء کا ایک اور قول که اعیانِ ثابتہ نے وجود کی بوتھی نہیں پائی' کا مطلب بھی اس سے واضح ہوجاتا ہے (بیشخ اکبر کے ایک قول کی طرف اشارہ ہے۔ اعیانِ ثابتہ کو وجود خارجی قطعاً حاصل نہیں ہوا بلکہ ان کے عکوں ظاہر وجود میں منعکس ہو کر صرف ایک تخییلی وجود حاصل کرتے ہیں ۔ خارج میں ظاہر وجود کے سوا کچھ نہیں ۔ ) اور اس قول کی حقیقت بھی واضح ہوجاتی ہے کہ عالم جوظہو ہو اسماء وصفات کے نتیجے میں ظاہر ہوا ہے' کو ظاہر وجود سے نہ اتحاد کا تعلق ہے اور نہ حلول کا ( کہ یہاں دوالگ الگ وجود نہیں ہیں کہ ایک ہوجائیں یا آپس میں حل ہوجائیں ۔ وحدت وجود میں وجود کی دوئی کا گلی انکار ہے اس لیے نہ حلول کا کوئی امکان ہے نہ اتحاد کا) ۔ حضرات صوفیا ء صرف وحدت کے قائل ہیں

49

ا 🕄 حکمت قرآن

اكتوبرتاد مبر 2024ء 👸

کہ سوائے اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی ذاتِ واحد کے کسی کو مستقل و جود حاصل نہیں ' ممکنات کا و جود محض خیالی ہے۔ صوفیاء اتحاد کے بھی قائل نہیں کہ عالم حقیقناً موجود ہوئ پھر ذات حق کے ساتھ وجود میں ایک ہوجائے ۔ اسی طرح حلول کی بھی نفی ہوجاتی ہے کہ حلول میں حال اور محل ( حل ہونے والا اور جس میں حل ہو ) دونوں موجود ہوتے ہیں۔ پھر اس حلول کے نتیج میں ان کا ایک طرح کا اتحاد و یکجائی پیدا ہوجاتی ہے۔ یہ وجودی صوفیاء کے موقف وحدت الوجود کا محلول کے نتیج میں ان کا ایک طرح کا اتحاد و یکجائی پیدا ہوجاتی ہے۔ یہ وجودی صوفیاء کے موقف وحدت الوجود کا محلول کے نتیج میں ان کا ایک طرح کا اتحاد و یکجائی پیدا ہوجاتی ہے۔ یہ وجودی صوفیاء کے موقف وحدت الوجود کا بچلے جوصورت آئینے میں نظر آتی ہے اس کو معدوم محض کہنا بھی درست ہے کہ خارج میں جو مستقل موجود ات ہیں محل میں یہ محدوم میں خلی ہوں ہوں ہوں کہ معاد م محض کہنا ہوں درست ہے کہ خارج میں جو مستقل موجود ات ہیں ان کے مقا بلے میں وہ معدوم محض ہی ہے۔ کبھی اس طرح کا عالم حقیقت واحدہ کا عین ہے ( یعنی کوئی دوئی نہیں ہے' مرف وحدت ہے ) جیسے آئینہ میں جوصورت نظر آتی ہے اس کو آئینہ کے سامنے موجود جس جسم کی وہ محض ہوں ہے' ہوت و دوحت ہوں کہیں ہے کہلی ان کو تو دو کھنے ہیں ہے۔ میں مائے موجود ہوں جس کر کہ عالم بالکل معدوم ہے' ان کے مقارح ہو ہوں ہو معدوم محض ہی ہے۔ کبھی اس طرح کا عالم حقیقت واحدہ کا عین ہے ( یعنی کوئی دوئی نہیں ہے' مرف وحدت ہے ) جیسے آئینہ میں جو صورت نظر آتی ہے اس کو آئینہ کے سامنے موجود جس جسم کی وہ صورت ہو تی ہو ہود کی حقیقت تو واضح ہو گئی ہے اور اس پر کوئی اشکال نہیں رہا' ہاں الب تہ بعض انسانی عادت اور تجربہ سے بعید باتوں پر پڑھاعتر اضات شبہات کی صورت میں سامنے آتے ہیں۔ ان کو جواب کے ساتھ عارض کی ہوں۔

جواب: علم معقولات میں بھی بہت سے مقامات پراییا ہوتا ہے کہ اس فن کے ماہرین دلیل کی بنیاد پرایک تکم کے قائل ہوجاتے ہیں اور جب اس کی حقیقت کے بارے میں ان سے یو چھا جا تا ہے تو اس کی حقیقت کے ادراک ے عذر کر دیتے ہیں ۔ ( یہایک بہت اہم نکتہ ہے ۔<sup>معق</sup>ولات پر تنقید کرتے وقت بہت سے <sup>ح</sup>ضرات اس کولمحوظ خاطرنہیں ر کھتے ۔ دلیل سے کسی حکم کے وجوب ٔ امکان یا متناع کا پتہ لگالینا بیدالا زمنہیں کرتا کہ آپ اس کی حقیقت کا بھی ادراک رکھتے ہیں قطعی عقلی دلائل سے خدا کے وجود کا وجوب ثابت ہوتا ہے لیکن خدا کی ذات کا ادراک یا حقیقت کو جان لیناعقل کے لیے نامکن ہے۔) میبذی ( شرح ہدایت الحکمۃ ) سے میں نے حکماء کا جوقول نقل کیا ہے اس کے آخر میں اس بات کی تصریح ہے کہ'' بیذسبت مختلف وجوہ اورمختلف طریقوں پر ہوتی ہےجس کی ماہیت کا جانناممکن نہیں''( وجود کے جزئی اور موجود کے کلی ہونے کی نسبت۔ یہ وجود کی حقیقت کے بارے میں حکماء کا مذہب ہے۔ دیکھیے حکمتِ قرآن کا پچچلا شارہ )اور کشف میں توبیہ بات کرنے کا زیادہ حق ہے کہ کشف کی راہ عقل کے طریقے سے دور ہے یہاں تک کہ فلاسفہ جیسے عقل کا دعویٰ رکھنے والتے تحقیق کے لمبے چوڑ ہے دعوؤں کے بعد کچھاس طرح کے مسائل میں صاف کہہ دیتے ہیں کہ'' بیطریقہ تحل کےطریقہ سے ماوراء ہے ٗاس کا ادراک قوت قد سیہ ( کشف حقائق کی صلاحیت جوتز کیہ نفس اور صفائی باطن سے حاصل ہو ) کے حاملین ہی کر سکتے ہیں۔''البتہ عادت اور عقل سے اس کی جو ظاہری دوری ہے اس کو کم کرنے کے لیے عرض کرتا ہوں کہ تجلی کے معنی ظہور کے ہیں۔ پس اعیانِ ثابتہ کو ظاہر وجود پر متجلی فر مانے کا مطلب میہ ہوگا کہ اعیانِ ثابتہ کو ظاہر وجود پر ظاہر ومنکشف فرما دیا۔ جہاں تک میہ بات ہے کہ اعیانِ ثابتہ جو کہ علم تفصیلی کا ہی دوسراعنوان ہے' پہلے بھی ظاہر وجود پر یعنی ذات ِحق پر ظاہر بتھے' کیونکہ کوئی علم بھی ذات پر مخفی نہیں' تو اس ظاہر کرنے کے کیامعنی ہوئے جبکہ وہ پہلے ہی ظاہرتھا؟ تو اس کا مطلب میہ ہوسکتا ہے کہ یہاں ظہور سے مراد

50

📢 🖗 اکتوبرتاد مبر 2024ء 😽



مطلق ظہورنہیں ہے بلکہایک خاص طرح کا ظہور ہےجس سے ان اعیانِ ثابتہ کوایک تخیلی وجود حاصل ہوجائے۔ اہل حق کے نز دیک اللہ تعالیٰ علّتِ موجبہ ( ایس علت جس سے معلول کا وجود لاز ما ظاہر ہواور علت ومعلول میں تبھی انفکاک وعلیحد گی نہ ہو سکے )نہیں ہے بلکہ فاعلِ مختار ہے( کہ اپنے ارادہ واختیار یے مل کرتا ہے ۔ اس بات کوکلا می انداز سے بیان کیا جائے تو بیہ ہوگا کہ اللہ تعالٰی پر کچھ بھی واجب نہیں )اس لیے اس کے باوجود کہ اعیانِ ثابتہ اور ظاہر وجود دونوں پہلے سے موجود ہیں اور اعیانِ ثابتہ ظاہر وجود کے لیے ظاہر بھی ہیں' مگر چونکہ ایک خاص طرح کا ظہور نہ ہوا تھاجس کے نتیجہ میں اعیانِ ثابتہ کوایک تخیلی وجود حاصل ہوجائے۔وجہاس کی پیٹھی کہ اللہ تعالٰی کی طرف سے ارادہ ہی نہ فرمایا گیا تھا۔ پھر جب اس خاص ظہور کا ارادہ فر مایا تو وہ خاص ظہور بھی ہو گیا ( جس کواعیانِ ثابتہ کو ظاہر وجود پر متجلی فر مانے سے تعبیر کیا گیا ہے اور یہی شبہ بھی تھا کہ اس تجلی کا مطلب کیا ہے۔اس جواب سے ایک اور اعتر اض بھی کسی حد تک رفع ہو گیا کہ نظریہ وحدت الوجود میں اللہ تعالٰی کی قدرت اورارادہ پر حرف آتا ہے۔صوفیاءاس کا جواب دیتے ہیں' چاہے اس جواب سے متکلمین کی تسلی نہ ہولیکن اگر ہنظرِ غائر دیکھا جائے تو اس طرح کے اعتراضات ان کی اپنی تعبیر پربھی دارد ہوتے ہیں۔واللہ اعلم!)اس سے علم میں کوئی تبدیلی واقع نہیں ہوئی' بس اس ظہور میں ایک اضافی تغیر ہوا ہے۔ یعنی پہلےاس کے متعلق پیلم تھا کہ بیخاص طرح کا ظہور نہ ہوا'اب پیلم ہے کہ ہو گیا' کیونکہ علم معلومات کے خلاف نہیں ہوتا۔ سو بہتبدیلی یا تغیر معلوم میں ہے علم میں نہیں ۔مفسّرین نے لِیّحُلَّ ہَداملۂ کی تفسیر میں اس کوعلم ظہور سے تعبیر فرمایا ہے (لہٰذا یہاں سے اللّٰہ تعالٰی کے علم کے حادث ہونے پر استدلال نہیں کیا جاسکتا )۔ اسی ظہو بِ خاص کو عارف جامی نے شاعرانہ رنگ میں کچھ یوں بیان کیا ہے کہ ( ترجمہ ):''تمام اعیانِ ثابتہ ( مرتبہ علم میں موجود ) یتھےاور بغیر کہاں' کیسےاور کتنے کے بتھے کسی بھی قتم کےعلمی اور خارجی امتیاز سے یاک بتھے' کہا چانک سخاوت کے سمندر میں ایک جنبش ہوئی اور تمام اعیان اپنے آپ میں اپنے آپ سے نمودار ہو گئے۔'' دوسرا شہہ: جب عالم کا وجود محض خیالی ہےتو خیال کے نہ رہنے سے اس کومعد وم ہوجانا چا ہے۔اسی طرح خیالی وجود کو مکلف بنانے اور ان کو تو اب وعذاب دینے کا کیا مطلب ہے؟ جواب: خیال کے مختلف درجات ہو سکتے ہیں اور درجات کا بہ نفادت بھی صاحب قدرت وارادہ فاعل کے ہاتھ میں

<u>جواب</u>؛ خیال کے حلف درجات ہو سطنے بیں اور درجات کا یہ نفاوت بی صاحب قدرت وارادہ قائل کے ہا تھ میں ہے۔ایک خیال تو اس نے ایسا پیدا کیا کہ خیال کے ختم ہونے سے وہ بھی ختم ہوجائے اور ایک خیال ایسا پیدا کیا کہ رفع خیال سے وہ مرتفع نہ ہو۔ عالم کا وجو دِخیالی اسی دوسری طرح کا ہے اس لیے احکاماتِ شرعیداور جز او مزامیں کو کی اشکال نہیں۔ (شخ اکبرا بن عربی کے ہاں خیالِ متصل اور خیال منفصل کی اصطلاحات ملتی ہیں۔ عالم کانخیلی وجود خیال منفصل ہے نہ کہ متصل جو کہ مستقل نہیں ہوتا۔ مولا نا مناظر احسن گیلا نی کے شخ مولا نا شرعیدا میں حیار آباد کی کی تعبیر کو اختیار کیا جائز قدومیت کا مطلب ہی بہی ہوتا۔ مولا نا مناظر احسن گیلا نی کے شخ مولا نا شرعید میں ما حب حید رآباد کی کی تعبیر کو خیال سے خیالی گلو قات کو وجود دیتا ہے مگر چونکہ اس کا خیال ناقص ہے اور صفتِ استقلال سے محروم ہے اس لیے جیسے ہی خیال سے خیالی گلو قات کو وجود دیتا ہے مگر چونکہ اس کا خیال ناقص ہے اور صفتِ استقلال سے محروم ہے اس لیے جیسے ہی خیال ہٹا نخیالی گلو قات کو وجود دیتا ہے مگر چونکہ اس کا خیال کا لی تی توجہ سے اس عالم کو تھا میں واجب دوسر

51

کمت قرآن ا 🎼

🐋 🖗 اکتوبرتاد مبر 2024ء 🖌

اس تعبیر کومولا نا گیلا نی نے ایک خط میں حضرت تھا نو ی کے سامنے بیان کیا تھا مگر اس میں تشیہی رنگ کی زیا دتی کی وجہ سے حضرت تحانوى ك ذوق ف اس كونا يستد فرما يا اورجوا بي خط ميں كه كما ك فَلَا تَضْرِبُوا يلْه الْأَمْدَ فَال تثیسرا شبہ: جب عالم کے حقائق وہی اعیانِ ثابتہ ہیں اور وہ ذاتِ واجب کے مراتب میں سے ایک مرتبہ ہۓ جیسا کہ پہلے ذکر ہوا کہ وہ بھی اساء وصفات میں داخل ہیں اور خاہر ہے کہ وہ تمام نقائص سے منزّہ ہیں' تو اس عالم میں جو کہ اسی مرتبہ کائمکس اور ظہور ہے شراور نقص کہاں سے آیا؟ جواب: وہ کہتے ہیں کہ کسی چیز میں کوئی شراورنقص ذاتی نہیں (یعنی اس کی اپنی ذات سے پیدانہیں ہوتا)۔وجودکل کاکل خیر ہے۔جس میں بھی کوئی شراورنقص یا یاجا تا ہے وہ نسبی اوراضا فی ہے۔مثلاً سانپ کا زہرانسان کے لیے شر ہے مگر خود سانی کے لیے قوام حیات ہے۔ (بیشبہ ستلہ شر problem of evil ہی کا بیان ہے اور بیشبہ صرف یہاں وارذہیں ہوتا ہلکہ جادث دقیدیم کے ربط کی جملہ تعبیرات پر وارد ہوتا ہے۔ ہاں تعبیر کے بدلنے سے اعتراض کی نوعیت میں سی از میں اور ایس میں میں میں ایس ایس میں میں میں میں میں میں موتا ہے۔ ) چوقھاشبہ: ہم جانتے ہیں کہاعیانِ ثابتہ علم تفصیلی کا ہی دوسراعنوان ہےتو اس کی تجل سے عالم میں صرف علم ہی کاظہور ہونا چاہیےتھا' دوسرے کمالات کاظہور کیے ہوا؟ جواب: اعیانِ ثابتہ میں تمام معلومات شامل ہیں اوران معلومات میں ظاہر ہے کہ کم کےعلاوہ دوسرے کمالات بھی موجود ہیں۔اعیانِ ثابتہ کی بخلی اس طرح فر مائی گئی کہ اس کے ضمن میں دوسر بے کمالات کی بھی بخلی ہوگئی۔ یا نچواں شبہ: شیخ اکبرابن عربی کا بیہذہب مشہور ہے کہ اساء وصفات آلپس میں بھی اور ذات کے ساتھ بھی عینیت رکھتی ہیں ۔جس چیز کی جلی ہووہی ہواورجس پر ہورہی ہوان میں تغا یرضر وری ہے۔ پھر یہ جلی کس طرح ہوئی ؟ جواب: پہلی بات تو یہ ہے کہ شیخ اکبر کا یہ موقف ہے پانہیں' یہی بات طےنہیں ہے۔اگر ذات وصفات واساء کی عینیت کا یہ موقف ہوبھی تو وہ اس طرح کی عینیت کے قائل نہ تھے کہ جس کے فلاسفہ قائل تھے اور اس کا نتیجہ صفات کی فغی کی صورت میں نکلتا ہے۔ ان فلاسفہ کوصفات کے انکار سے کوئی مسکنہ نہیں کیونکہ وہ ذات چق کوعلتِ موجبہ(ایسی علت جس سے معلول کا دجودلا ز مأصادر ہوتا ہے ) مانتے ہیں اور کہتے ہیں کہ داحد سے داحد ہی صادر ہوسکتا ہے( پیچمی فلاسفہ کا ایک اصول ہے کہ داحد سے بطریق ایجاب یعنی بغیر ارادہ داختیار کے داحد ہی صادر ہوسکتا ہے۔اس طرح اگر علتِ موجبه نه ما نیں تو ارادہ وقدرت جیسی صفات کو ماننا پڑے گا۔علتِ موجبہا گر مان لیا گیا تو صفات کی نفی کوئی مسّلہٰ ہیں)۔صفات کے ذات کے ساتھ متحد ہونے کے باوجود وہ ایک جہت سے تغایر اعتباری کے قائل ہیں مگرید مغائرت معتبز نہیں ۔ جیسے وہ ذات واجب کو داحد ہونے کے باوجو دایک اعتبار سے عاقل کہتے ہیں' ایک اعتبار سے معقول اورایک اعتبار سے عقل کہتے ہیں ۔ وہ اعتباری مغائرت قابل اعتبار ہے جہاں ذات کی وحدت کے ساتھ تغائر اعتباری کی حیثیت ایسی ہو کہ اس تغائر کا تحقق یا وجود متغائرین پرصادق آنے سے پہلے کا ہو۔ مثال کےطور پر جیسے اینے نفس کے مسائل کا علاج ہے۔ یہاں معالج اور معالج کا تغائر ہے(علاج کرنے دالےادرجس کا علاج کیا جار ہا ہوان کا الگ الگ ہونا پہلے سے تحقق ہے۔اب اگرانسان اپناعلاج خود کرلےتو وہ ی علاج کرنے والا ہے اور وہ ی جس کا کمت قرآن ا 🎼

52

اكتوبرتاد مبر 2024ء 👸

علاج کیا جار ہاہے وہ بھی ہے۔ذات تو واحد ہے مگر ایک اعتباری مغایرت پیدا ہوگئی ہے مگر معالج اور معالج کی مغایرت یہاں صادق آنے سے پہلے سے موجودہ پخقق ہے۔عاقل ومعقول وعقل کی مغایرت میں ایہانہیں ہے۔واللہ اعلم!)

یہاں پر بخلی کرنے والے اور جس پر بخلی کی جارہی ہے اس میں اتحاد ذاتی کے باو جود تغایر اعتباری کے پہلے معنی (جہاں تغایر کی حیثیت متغایرین پر صادق آنے سے قمل ہو) کا انکار ان حضر ات صوفیا ء وجود یہ سے کہیں ثابت نہیں ۔ یہ تغایر اعتباری ان احکامات ( بخلی ) کے لیے کافی ہے۔ البتہ جس تغایر کے متحکمین قائل ہیں کہ صفات کو ذات کے ساتھ متحد نہیں کہتے بلکہ ذات پر زائد بتاتے ہیں جیسا کہ یواقیت میں ہے (الیواقیت والجواہر امام عبد الوہاب شعرانی) اگر چہ صفات کو لازم ذات بھی کہتے ہیں اور ادب کی وجہ سے ان پر غیریت کا اطلاق نہیں کرتے ۔ صوفیاء ان کے اس موقف کا انکار کرتے ہیں ( تمام تعکمین کی جانب اس مسلک کی نسبت کل نظر ہے۔ متحکمین کرتے ۔ صوفیاء ان کے اس موقف کا انکار کرتے ہیں ( تمام تعکمین کی جانب اس مسلک کی نسبت کل نظر ہے۔ متعکمین کی مناف واغیر'' کا ہے کہ ذات کہ اعتبار سے غیریت نہیں ہے 'مذہوم کے اعتبار سے غیریت ہے۔ سعید فودہ کہتے ہیں:'' صفات وجودی ہیں اور وہ ذات پر زائد ہین ز ایک منطب نہیں ہے کہ معار اس مسلک کی نسبت کل نظر ہے۔ میں این معنین ولاغیر'' کا ہے کہ ذات کے اعتبار سے غیریت نہیں ہے 'مذہوم کے اعتبار سے غیریت ہے۔ سعید فودہ کہتے میں :''صفات وجودی ہیں اور وہ ذات پر زائد کہنے کا یہ مطلب نہیں ہے کہ دو و ذات کے مغار ہیں۔ صفات کے لیے معنی نودہ کہتے میں : سیاں کہ معنین ولاغیر'' کا ہے کہ ذات کے اعتبار سے غیر یہ نہیں ہے کہ مالوں کی نہیں ہے کہ معادی کی نہیں ہے۔ معنین کہ معنین کہ معادی ہیں کہ معادی کے معادی کے معادی ہیں ہیں معادی کے نظر ہیں ایک ہیں تعادی کے معادی ہے معادی ہے معادی ہے۔ معادی ہیں کہ صفت کا مفہوم ذات کے مغار ہیں ہی کی بھی قسم کی کوئی کم رہ میں ہے کہ ہو ہو ہی الگ ہونا وجود خار بھی تعار کو میں سے معادی ہے کہ ہوں ای کہ ہوں ای کہ ہوں ہیں تعا پر کر سے نہیں ہے۔ معنین ہیں کہ معادی ہو ہیں جاتی ہو دود خار ہوں ایک ہوں میں کی بھی قسم کی کوئی کم شاہ کی کہ ہو ہو ہی ہوں ہیں ہو کہ ہوں ہوں ای کہ ہوں ہیں ہوں ہوں ہو ہو ہو ہو کی گئی کہ دود ہو ہی ہوں ہیں ہیں کی کوئی کم ہوں ہو ہو ہو ہو ہو ہو کی گئی کہ میں ہوں ہیں ہوں ہیں ہوں ہوں ہو ہو ہو کی گئی کہ ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہو ہو ہو ہو ہو کی گئی کہ ہوں ہوں ہو ہو ہو ہو کہ کی گئی کہ دود دور ان ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہو ہوں ہو ہو ہو ہو کہ ہو کہ ہو گھا ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہو

53

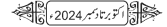
🍭 🕄 حکمت قرآن 📲

اكتوبرتاد مبر 2024ء 👸

*سے دیکھیں تو بیہ موقف قر*یب قریب صوفیاءوالا ہی ہوجا تا ہے۔واللہ اعلم بالصواب! )

خلاصہ یہ ہے کہ فلاسفہ ذات وصفات میں تغایر اعتباری کے بھی قائل نہیں ہیں' متکلمین تغایر بالذات کے بھی قائل ہیں اورصوفیاءاتحاد ذاتی اور تغایر اعتباری کے قائل ہیں ۔ تغایر اعتباری ایک کی دوسرے پر تجلی کے لیے کا فی ہے۔تو بیہ وجود بیر کے موقف کا حاصل ہے اور اس سے معلوم ہو گیا ہوگا کہ اورعلمی مسائل کی طرح بیجھی ایک علمی مسّلہ ہےاگر چہاس میں کشف کا بھیعمل دخل ہو۔اس کو میں مقد ہے میں تفصیل کے ساتھ بیان کر چکا ہوں ۔البتہ ایساممکن ہے کہ بھی کسی مسئلے کے اضطرار کی کشف (خود بخو دمنکشف ہوجانے ) یا اس کے اختیار کی مراقبہ اور استحضار سے کسی کیفیت یا حال کا ایسا غلبہ ہوجائے کہ بغیر اختیا ر کے اس مسئلہ کا اظہار کچھ اس طریقے سے اور ایسے عنوان سے ہوجائے کہ وہ اس مسئلہ کامکمل طور پر احاطہ کرنے کے لیے کافی نہ ہواورایک ناتمام عبارت سامنے آئے جس کی وجہ سے سننے والوں میں غلط نبھی پیدا ہوجائے ۔اس مسئلے میں وہم پیدا کرنے والی نامکمل عبارات جوبعض کے کلام میں پائی جاتی ہیں'اس کی وجہ عام طور پر بیرہوتی ہے۔حسنِ ظن یہی نقاضا کرتا ہے کہ اگر اس فن میں مہارت ہوتو ان عبارات کوحقیقت کی روثنی میں شمجھےاورا گرمہمارت نہ ہوتو خاموش اختیار کر لے ۔صرف مسائل تصوف میں ہی نہیں' عام روز مرّہ کے دا قعات میں بھی کسی وجہ سے ایسا غلبہ ہوجا تا ہے کہ کسی ایک جانب مشغول ہوجانے سے دوسری جانب سے ذہول ہوجا تا ہے۔جیسا کہ مشکو ۃ کی ایک روایت میں آتا ہے کہ حضرت عثمان ڈلٹنڈ کہتے ہیں کہ جب اللَّد کے نبی سَلَىٰ اللَّيهِ کی وفات ہو کی تو اصحاب شدیڈ ممگین تھے یہاں تک کہ بعض کو وساوس آ رہے تھے تو میں بیٹھا ہوا تھا کہ حصرت عمر دلیٰ نظر کا گز رہوا اورانہوں نے سلام کیا اور مجھے اس کاعلم ہی نہ ہوا' تو حضرت عمر رٹائٹڑ نے جا کر حضرت ابوبکر ڈینٹنڈ کوشکایت لگائی۔ پھروہ دونوں آئے اورانہوں نے اکٹھےسلام کیا۔ پھرروایت کے آخر میں ہے که حضرت ابوبکر دان نظر نے پوچھا کہ تم کیا کسی خیال میں مشغول تھے ( کہ تمہیں سلام کا پتا نہ چلا )؟ تو میں نے کہا: ہاں۔الحدیث رواہ احمہ۔اس روایت سے پتا چلتا ہے کہ حضرت عثمان ڈائٹڈ کو حضرت عمر ڈائٹڈ کے سلام کی خبر نہ ہوئی جس کا جواب دیناواجب تھا۔توا کثر خوشیٰ غم یا غصے کی حالت میں ایسا ہوجا تا ہے کہ ذہن قابو میں نہیں رہتا یا زبان قابو میں نہیں رہتی۔ اسی طرح اگر کسی باطنی حال سے مغلوب شخص تکلّم کے وقت ٰ خاص طور پر جب جب وہ ہو بھی غیراختیاری ٔ عبارت میں تمام جہات کا احاطہ نہ کر سکے اوروہ نامکمل رہ جائے تو اس میں کیا عجیب بات ہے۔اس کوتو ظاہر ہے کہ معذور ، ی سجھنا چاہیے۔ جہاں تک اس بات کاتعلق ہے کہ حال کے غلبہ سے نگلنے کے بعد اس کواپنی اس عبارت کی اصلاح کردینی چاہیےتھی تا کہ گمراہی نہ چیلتی تو اس کا جواب یہ ہے کہ ان عبارات کی اطلاع صرف خواص کو ہوا کرتی تھی اور وہ حقیقت جانتے تھے ۔اسی طرح کتابیں بھی خواص کے لیے کھی جاتی ہیں تا کہ وہ اپنے باطنی واردات کو ان پر منطبق کر کے ان کی صحت یا فساد کا اندازہ کر سکیں۔ان بزرگوں کو ان مطالع (چھاپہ خانوں) کی کیا خبرتھی جن کے ذریعے ہر ظاہر وخفی مضمون عام ہو گیا۔ پھرانہوں نے غیر اہل کے لیے فتو کی بھی د یاتھا کہ ہماری کتابوں پرنظر ڈالناحرام ہے۔اس سے زیادہ وہ کیا کرتے! (جاری)

Ô Ô Ô







ماحث عقيده (٢٠) مؤمن محمود

كلام الله كااطلاق:صفت قد يمه اور بَيْنَ الدُّفَّتَين دونوں پر

اللّٰد سبحا نہ و تعالٰی کی صفتِ کلام اصلاً کلا م<sup>نف</sup>سی ہے کہ جو قد یم ہے اور اس پر کلام اللّٰہ کا اطلاق ہو تا ہے۔ پھر اللہ سجانہ د تعالیٰ نے اپنے احداث اپنی تخلیق اپنی ترکیب اور تالیف سے کچھالفاظ اتارے ہیں جس میں کسی انسان کا کوئی عمل دخل نہیں ہے۔ وہ الفاظ بھی اللہ سجانہ دنتالی کی طرف سے ہیں اور اس کی صفت ِکلام جوصفتِ قد ہمہ ہے' ے بعض مدلولات پر دلیل بنتے ہیں ۔ تو بیصفتِ کلام ہے اللہ سبحا نہ د تعالیٰ کی ۔ علماء نے کہا کہ قر آن مجید کے حروف اصوات ادرالفاظ پربھی کلام اللہ کا اطلاق ہوگا' کیوں کہ ہوسکتا ہے کوئی شخص میہ کہے کہ ہم نے تو اس کو کلام نہیں مانا بلکہ صفت قدیمہ کو کلام مانا ہے۔ چنانچہ علماء نے کہا کہ چونکہ بیہ الفاظ اللہ سبحانہ د تعالٰی نے براہِ راست اپنی جناب ے اتارے ہیں' اپنے احداث<sup>، تخ</sup>لیق اور تر کیب سے یعنی الفاظ کی جو تر کیب قر آن کی صورت میں ہمارے سامنے آئی ہے یہ بھی اللہ کی طرف سے بے لہٰذااس پر بھی کلام اللہ کا اطلاق ہوگا۔علماءفر ماتے ہیں کہ اس پر اجماع اُمّت ہے کہ بیجوفر آن ہمارےسا منےموجود ہے بَیْنَ الدُّفَّتَينِ اس پرجھی کلام اللہ کےلفظ کااطلاق ہوتا ہے۔ اس کی دلیل سورة التوب کی وہ آیت ہے جس میں فرمایا گیا کہ یہ جومہلت دی گئی ہے مشرکینِ مَّلہ کو کہ اسلام لے آ ؤیا چلے جاؤیا قتل کردیے جاؤ گے جب بیہ چارمہنے گز رجائیں تو اس کے بعد اگر کوئی شخص کہے کہ میں مزید مہلت چاہتا ، ہوں تو: ﴿ فَأَجِرُكُ حَتَّى يَسْبَعَ كَلْهَ اللهِ ﴾ (التوبة:٢) '' أَت پناہ دے دو يہاں تک کہ دہ اللہ کا کلام تن لے۔'' توجو شے وہ بنے گاوہ تو الفاظ حروف اور اصوات ہی ہوں گے۔لہٰذا اس مسموع کو بھی اللہ تعالٰی نے'' کلام اللّٰہ'' کہا ہے۔للہٰ اامت کا بیا جماع ہو گیا کہ یہ بھی کلام اللّٰہ ہے۔ چنا نچہ کلام اللّٰہ کا اطلاق صفت قدیم پر بھی ہوتا ہے۔اس طریقے پر دہ الفاظ جوصفت قہدیمہ پر دلیل بنتے ہیں جن کے ذریعے ہمیں اس صفت کے بعض معانی پرخبر حاصل ہوجاتی ہےٴ ان کوٹھی کلام اللّہ کہتے ہیں۔ یہ وضاحت ہمارے ذہنوں میں رہنی چاہیے کبھی یہ ہرگز نہ سمجھ لیچیے کہ جوقر آن بَيْنَ الدُّفَتَين بے بيكام الله مبين بے .

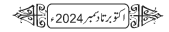
انسانی تناظر میں لفظ بڑا ہے معنی حصونا

لفظ اللہ کی مخلوق ہے اور اللہ کی صفت کلام قدیمہ ہے اور بے انتہا ہے۔تمام صفت قدیمہ کا ہمیں ادراک حاصل بھی نہیں ہو سکتا' اطلاع بھی نہیں ہو سکتی۔حقیقت نفس الامری میں لفظ چھوٹا ہے' معنی بڑا ہے' کیونکہ لفظ مخلوق سی اور محمت قرآن کی بھی ہو کہ بیک ہوتک ہے ہے ہو کہ معنی بڑا ہے کہ معنی بڑا ہے کہ کہ معنی بڑا ہے کہ کہ معنی بڑا ہے

اس میں پھر علماء نے فرق کیا کہ لفظ میں ہمارا یعنی انسانی کوئی عمل دخل نہیں ہے میہ اللہ کی طرف سے مازل ہوا ہے۔ اللہ کے نبی سلی تلا یہ کہ اپنی ذاتی تالیف اور تر کیب نہیں ہے بلکہ محض اللہ کی طرف سے اس طرح کے الفاظ اُتر بے ہیں ۔ یہ پہ ہماراعقیدہ ہے۔ پس اس لفظ کی تالیف میں اس نظم قر آنی کی تر کیب اور احداث میں ہمارا کوئی عمل دخل نہیں ہے البتہ جن معنی تک ہم پہنچتے ہیں اس میں ہماراعمل دخل ہوتا ہے اس لیے کہ اس میں انسانی تعقل شامل ہوتا ہے۔ اس بات سے غلط معنی مت نکالیں کہ اصل چیز تو بس متن ہے 'باقی تو سب انسانی کوشش ہے جو مقدس نہیں ہے 'بیسب زمان و مکان کے ساتھ برلتی رہے گی اور جو شے باقی رہے گی وہ لفظ ہے۔ ایک لحاظ سے بیر بات تو برحق ہے کیکن اس کا معنی تھی نہیں ہے۔

لفظ کے ذریعے مراداتِ الہٰی تک پہنچنے کی صلاحیت وہبی ہے

جومعنی ہم لفظ کے ذریعے حاصل کرتے ہیں ان میں ہمارے فہم ، ہماری عقل ، ہماری ذہنی حرکت کا عمل دخل ہوتا ہے جبکہ لفظ میں ہماری ذہنی حرکت کا کوئی عمل دخل نہیں ہے۔اس اعتبار سے بھی لفظ خالصتاً من اللہ ہے اور معنی ہم جہد انسانی کے ذریعے حاصل کرتے ہیں یفسیر کلام اللہ میں اللہ تعالیٰ کی مراد بفتد رطاقت بشری بیان کرنا ہے۔ لہٰذااس معنی میں بھی لفظ معنی سے بڑا ہے اور معنی سے زیادہ مقد س ہے کیونکہ لفظ میں ہمارا کوئی عمل دخل نہیں ہے اور معنی میں بہر حال ہماراعمل دخل بھی ہے۔



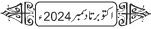
56



پچھلے دنوں ایک صاحب نے فیس بک پرایک پیراڈ وس بنانے کی کوشش کی تھی کہ نص تو ہم حال محفوظ کر دی گئی ہے لیکن اس کے جینے بھی معانی حاصل ہوتے ہیں وہ توانسانی کاوش اورانسانی جِدّو جُہد کا نتیجہ ہے' تو وہ ہمیشہ انسانی فہم ہی رہے گا۔انسانی فہم وقت کے تقاضوں کے ساتھ بدلتا بھی رہتا ہے اوراس اعتبار سے نئے نبی کی حاجت محسوس ہوتی ہے۔ پرانافنہم ٹھیک تھا' یا بیفہم ٹھیک ہے' یا اس کے بعد جومستقبل میں نئے مفاتیم آتے رہیں گے وہ ٹھیک ہوں گے؟ تو کوئی تو آکر بتائے کہ کون سافہم ٹھیک ہے۔اس اعتبار سے نئے نبی کی ضرورت پڑتی ہے۔البتہ جب ہم ٹیکسٹ کو دیکھتے ہیں تو وہ محفوظ کر دیا گیا ہے۔الفاظ بھی محفوظ ہیں اور اللہ کے نبی سانٹاتی پڑی کی سُنّت بھی الفاظ کی شکل میں محفوظ ہے۔ وہاں جب ہم دیکھتے ہیں تو پتہ حیلتا ہے کہ نئے نبی کی حاجت نہیں ہے۔ بیا یک پیراڈ و کس ہے کہا یک اعتبار سے دیکھر ہے ہیں تو نئے نبی کی حاجت محسوس ہورہی ہے' دوسرے اعتبار سے دیکھ رہے ہیں تو حاجت نہیں ہے۔ وجہ یہ ہے کہ اصل تو لفظ ہے بس ٔ باقی معنی تو انسانی فنہم ہے۔ وہ تو وقت کے ساتھ بدلتار ہے گا۔ علماء نے کہا کہ پیضول بات ہے ایسانہیں ہے۔اللہ تعالیٰ نے جب لفظ ا تارا ہے یعنی نظمِ قر آن ا تارا ہے' کلام اللہ اتارا ہے تو ایسے اسباب بھی مہیا کیے ہیں کہ جن سے ہم ان قطعی مرادات تک پیچ سکیں جن پر نجات کا دارو مدار ہے۔ یعنی کلام اللہ سجانہ وتعالیٰ نے اُتارا ہے ٰنجات کے لیے نبی سائن ﷺ کو جھیجا ہے تا کہ انسان ہدایت حاصل کر بے نجات پالے۔اگر آپ اس کا نتیجہ یہ نکالیں کہ چونکہ اتر نے والا لفظ ہوتا ہے جواپنے معنی میں تبھی تبھی واضح نہیں ہوتا اور فہم انسانی ہوتا ہےتو اللہ تعالیٰ بھی گویا عاجز ہوئے (نعوذ باللہ) کہ انہوں نے ہدایت کے لیے ا تارا تھااور بیقصود بھی حاصل نہیں ہوسکتا کیونکہ وہ تولفظ ہے؟ علماء نے کہا کہ ایسانہیں ہے! ہاں کچھ با تیں ظنیا ت ادر کچھ قطعیات ہیں اور بیقشیم اصولِ فقد میں بھی ہے عقیدے میں بھی ہے ۔قطعیات وہ چیزیں ہیں جن میں اللّہ تعالی نے کچھ حدود بتا دی ہیں' کچھ طریقے فہم نص کے بتا دیے ہیں' جس میں اللہ کے نبی سانٹاتی پر کاعمل بھی ہے' آپ سالیٹائیل سے ثابت شدہ توا ترجمی ہے' آپ سالیٹائیل کے اقوال بھی ہیں' اُمّت کا اجماع بھی ہے اور کچھاصولِ استنباطات بھی ہیں جوصحابۂ سے مروی ہیں۔ان کے ذریعے ہم کچھطعی مرادات تک پینچ جائیں گے۔مثال کے طور پراگر قرآن میں آیا ہے: ﴿ اَقِنِیہُواالصَّلوٰۃ ﴾ تواب ہمیں اس کی قطعی مراد معلوم ہو چکی ہے۔ دہ اُمّت کے تعامل سے معلوم ہوئی ہے نبی مکرم سائن آیہ ج کے تواتر سے معلوم ہوئی ہے کہ '' آقیتہ کوا الصّلوۃ'' سے مرادیوں دعا مانگنانہیں ہے بلکہ تکبیرتحریمہ سے شروع ہو کراورتسلیم پرختم ہونے دالےا یک عمل کو''صلوٰۃ'' کہتے ہیں۔ یا جب اللّٰد

سجانہ د تعالیٰ نے فرمایا: ﴿ اِلْهُ کُمْہِ اِلْہُ قَاحِگَ ﴾ یہ تو تمام انبیاء کی دعوت تھی۔ اِلْهُ کُمْہِ اِلْہُ قَاحِگَ کے الفاظ سے ہمیں قطعی طور پر تو حید کاعلم حاصل ہور ہائے دغیرہ دغیرہ۔

علماء نے جواب دیا کہ می<sup>مع</sup>نی اس طرح سادہ نہیں ہے بلکہ لفظ کے ذریعے کچھ تطعی مرادات حاصل ہوتی ہیں جن پردین کا دارو مدار ہوتا ہے۔وہ معلوم من الدین بالصرورۃ ہوتی ہیں اور اس بنیاد پر اسلام اور کفر کی تقسیم ہوتی ہے۔ باقی ظنیا ت کا دائرہ ہےتو وہاں واقعی ہم یہ ہیں کہہ رہے ہوتے کہ ہم نے اللہ کی مرادقطعی حاصل کر لی



57



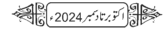
ہے بلکہ ظن غالب حاصل ہوجا تا ہے۔ وہاں یقیناً انسانی فہم کا ایک عمل دخل ہوتا ہے لہذا بہت ی فرعیات زمان و مکان کے تغیر سے بدلتی بھی رہتی ہیں۔ چنانچہ ہمارے دین ہی میں ہمیں پورے اصول دیے گئے ہیں کہ کیا قطعی ہے کیا ظنی ہے۔ پچھلو گوں نے پہلی دفعہ آکرینہیں بتایا کہ یہ توفنہم انسانی ہے۔ یہ سب پتہ تھا یعنی تفسیر کی تعریف میں بھی یہ بات لکھی ہوتی ہے کہ بفتہ رطاقت بشری اور پھر بتا میں گے کہ کیا قطعی ہوتا ہے کیا ظنی ۔ اب اگر قطعی اور ظنی ک یقسیم ختم کر دی جائے تو دین پورے کا پورا bill ہوجائے گا اور اس کی کوئی حقیقت باتی نہیں رہے گی ۔ دین بلکہ اس پر اللہ کی طرف سے ایسے دلائل قائم ہو چکے ہیں جن کی بنیا د پر چاہے یہ نہم ہیں حاصل ہو وہا ہے گا۔ پنیں ہے شعور کے ساتھ کہ ہمارا میڈ میں ایک کی خلی ہوتا ہے کی خلی ہو ہے ہیں ہے تھا یعنی نے بی کہ کہ پر اس قر آن کے الفاظ سے تعلق جوڑ نے کی ضرورت

واضح رہے کہ اس وقت میری گفتگو کا مقصد ہیہ ہے کہ جس طرح ہم قرآن کے معنی سے تعلق جوڑ تے ہیں اس طرح قرآن کے لفظ سے بھی ہمیں تعلق جوڑ نا چا ہے۔ پچھلے زمانے میں جوتحریکیں تھیں جن کوفہم قرآن یا رجوع الی القرآن بھی کہتے ہیں ان میں قرآن دانی پڑ قرآن فہنی پر بہت زیادہ فو س کیا گیا ہے کہ قرآن سے ہم نے پچھ لینا ہے۔قرآن کا اصل مقصد ہیہ ہے کہ وہاں سے ہم پچھ فکر حاصل کر لیں ' پچھ سمجھ لیں' افکار لے لیں۔ یہاں تک کہ ایک صاحب سے پوچھا گیا کہ وقت کی کی کے باعث تلا وت کر لیں یا ترجمہ پڑھ لیں' افکار لے لیں۔ یہاں تک کہ چونکہ قرآن کا اصل مقصد ہیہ ہے کہ وہاں سے ہم پچھ فکر حاصل کر لیں ' پچھ سمجھ لیں' افکار لے لیں۔ یہاں تک کہ ایک صاحب سے پوچھا گیا کہ وقت کی کی کے باعث تلا وت کر لیں یا ترجمہ پڑھ لیں؟ تو انہوں نے کہا اصل مقصد چونکہ قرآن کی ہدایت حاصل کرنا ہے تو صرف ترجمہ پڑھ لیا کر و' تلا وت کی ضرورت نہیں ہے۔ اس طرح کے ڈسکور سز اب وجود میں آنا شروع ہو گئے ہیں۔ میں اس موقف کی طرف اشارہ کر رہا ہوں کہ جس میں لفظ قرآن سے صرف نظر کیا جا تا ہے۔ اس وقت گفتگو کا دائرہ یا ڈومین سے ہے کہ لفظ قرآن سے بھی تعلق ای طرح ضروری ہے جس طرح معنی قرآن سے۔ اس کہ جہ سے شواہد ہیں۔ یہ ہے کہ لفظ قرآن سے بھی تھ تیں ان ای طرح خروری ہے خس طرح معنی قرآن ہے۔ اس وقت گفتگو کا دائرہ یا ڈومین سے ہے کہ لفظ قرآن سے بھی تعلق ای طرح خرور کی ہی

اللہ کے نبی سل اللہ یے وظائف یا آپ سل اللہ ی تربیت کا طریقہ اور منج قر آن مجید میں چار مقامات پر بتایا گیا ہے۔ ایک سیدنا ابراہیم علیک کی دُعا ہے جو سورۃ البقرۃ ( آیت ۱۳۹۱) میں ہے پھر سورۃ البقرۃ میں ﴿ کَمَا اَرُسَلُنَا فِيْكُمْ دَسُوُلًا اللہ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ اللہ ی تربیت کا طریقہ اور منج قر آن مجید میں چار مقامات پر از ایل ہے۔ ایک سیدنا ابراہیم علیک کی دُعا ہے جو سورۃ البقرۃ ( آیت ۱۳۹ ) میں ہے پھر سورۃ البقرۃ میں ﴿ کَمَا اَرُسَلُنَا فِيْكُمْ دَسُولًا اللہ مَن الله عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ اللہ ایل میں ( ایل میں ج کھر سورۃ البقرۃ ( آیت ۱۹ ا) میں ہے کھر سورۃ البقرہ میں ﴿ کَمَا اَرُسُولُولَ اللہ ایک میں اللہ مَن اللہ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ اللہ ایل میں ( ایل میں ( آیت ۱۹ اللہ علی اللہ وُمِنِیْنَ ) اللہ ایل میں ( آیت ۱۹ اللہ میں اللہ میں ( آیت ۱۹ اللہ میں ( آیت اللہ اللہ میں اور آ اللہ میں ( آیت ۱۹ اللہ میں اللہ میں اللہ میں ( آیت ۱۹ اللہ میں اللہ اللہ میں اللہ می

ان تمام وظائف نبوئ میں سب سے پہلا' تلاوت آیات' ہے:

﴿لَقَلَمَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيُنَ إِذْبَعَتَ فِيْهِمْ رَسُوَلًا مِّنْ أَنْفُسِهِمْ يَتُلُوُا عَلَيْهِمْ أيتِه وَيُزَ كِيْبِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ ٤ ﴾ (آل عمران: ١٢٣)



58



'' در حقیقت اللہ نے میہ بہت بڑا احسان کیا ہے اہلِ ایمان پر جب اُن میں اٹھایا ایک رسول اُن ہی میں سے جو تلاوت کر کے انہیں سنا تا ہے اُس کی آیات اور انہیں پاک کرتا ہے اور تعلیم دیتا ہے انہیں کتاب و حکمت کی۔''

تعلیم کتاب و حکمت سے پہلے الفاظ کی تلاوت ہوتی ہے۔ عجیب بات یہ ہے کہ تلاوت معنی کی نہیں ہوتی۔ اگر آپ ترجمہ یاتفسیر کھول کے اس کی تلاوت شروع کر دیں تو اصلاً بیہ تلاوت جا ئز بھی نہیں ہے۔ اگر ایسا کریں گے بھی تو وہ قرآن مجید کی تلاوت شارنہیں ہوگی' کیونکہ قرآن کی تلاوت وہ ہو ہو گی جو الفاظ کی تلاوت ہے' معانی یا ترجیح کا مطالعہ تلاوت نہیں ہے۔ ہوسکتا ہے کو نک شخص سہ کہے کہ ﴿ يَتُلُوْ عَلَيْهِ مَہ الْاَيتِ ہو کی جو الفاظ کی تلاوت ہوتی ہی کہا کہ اللہ تعالیٰ نے وضاحت سے تلاوت آیات اور تعلیم کتاب و حکمت کو الگ کر کے بیان فرما یا ہے: ﴿ يَتُلُوْ عَلَيْهِ مَد اللہ تعالیٰ نے وضاحت سے تلاوتِ آیات اور تعلیم کتاب و حکمت کو الگ کر کے بیان فرما یا ہے: ﴿ يَتُلُوْ عَلَيْهِ مَد این ہو وَیُدَرِ کَیْہِ مَہُ وَیُعَلِّہُ ہُھُ لُا کَدِیْتِ وَ الْحِیْمَ ہَ یَہُ کَ کَ ہُ کَابِ وَحکمت کو الگ کر کے بیان فرما یا ہے: ﴿ يَتُلُوْ عَلَيْهِ مَدُورَ الْنَا کَ مَعْنَ کَ کَ

اس سے ہمار بے علماء نے بیہ بالکل درست نتیجہ اخذ کیا ہے کہ نبی اکرم سائنٹی تی بہ کے وظائف اربعہ میں اوّلین تلا دت آیات ہے۔ گویا قرآن کانظم یعنی قرآن کے الفاظ فی نف مقصود ہیں 'صرف و سلے کے اعتبار سے مقصود نہیں ہیں۔ و سلے کے اعتبار سے اگر مقصود گھر اکمیں گے تو مطلب ہوگا کہ الفاظ بس اس لیے ہیں کہ معنی تک پہنچ جاؤں۔ اصل مقصود معنی ہے جبکہ لفظ وسیلہ ہے ۔ عام انسانی کلام میں ایسے ہی ہوتا ہے۔ یعنی میں آپ سے بات کروں گا تو میر ااصل مقصود ینہیں ہے کہ آپ میر بے الفاظ کو حفظ کر کے بیٹھ جا کیں بلکہ جو معنی میں آپ سے بات کروں گا تو اس کو حاصل کرلیں اور سجھ لیں۔ الفاظ اگر بھول بھی جا کمیں تو فرق نہیں پڑتا۔ البتہ قرآن مجید کے حفظ کی فضیلت آگئی کہ اس کے الفاظ کو حفظ کر وُ الفاظ کو پڑھو الفاظ پڑھنے میں تو اب ہے۔ حضرت عبد اللہ ہی مسعود رہیں ہے کہ معنی مروی مشہور حدیث ہے کہ رسول اللہ سائل کی ہیں ا

((مَنْ قَرَأَ حَرْفًا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ فَلَهُ بِهِ حَسَنَةٌ، وَالْحُسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْنَالِحًا، لَا أَقُوْلُ "المر" حَرْفٌ ولكن أَلْفٌ حَرِفٌ وَلامٌ حَرْفٌ وَمِيمْ حَرِفٌ)) (سنن الترمذى:٢٩١٠) ""جس نے كتاب الله كا يك حرف پڑ ها اس اس كے بدلے ميں ايك يكى ملے گى اور ايك يكى دس گنابڑ ها دى جائے گى - ميں يہيں کہتا کہ 'المد '' ايك حرف بے بلك الف ايك حرف بے لام أيك حرف بے اور ميم ايك حرف ہے - "

یہاں سے بیجی پید چلا کہ اس سے مراد فہم نہیں ہے کیونکہ 'الف لام میم' کافنہم بھی ہمیں حاصل نہیں۔ چنا نچہ ﴿ يَتْحَلُّوْ ا عَلَيْهِ هُمَ الْذِيتِهِ ﴾ میں اللّٰہ کے نبی سَلَالَالِیلْہِ کے وظائف میں سے اولین لفظ قر آنی کی تلاوت کی تلقین ہے۔ ﴿ اَلَّذِيتُنَ اَتَيْدُهُ هُمُ الْكِتْبَ يَتْلُوْ دَهٔ حَتَّى تِلَاوَتِهِ طَ ﴾ (البقرة ١٢١٠) ''وہ لوگ جنہیں ہم نے کتاب دی ہے وہ اس کی تلاوت کرتے ہیں جیسا کہ اس کی تلاوت کا حق ہے۔' کوئی شخص بھی تلاوتِ معنی نہیں کر سکتا۔ تلاوت ہمیشہ الفاظ ہی کی کریں گے۔ یہاں سے تو صرف ایک دلیل آپ

59

🍣 🖁 حکمت قرآن 🖌 🎼

🚓 🛛 اکتوبر تادیمبر 2024ء 🖌

کے سامنے پیش کی گئی۔

اس میں علماء نے ایک اور بات بھی کہی۔ اللہ کے نبی سلینظیتی بنم کے وظائف میں تز کیہ بھی ہے۔ سیدنا ابراہیم علیظ کی دعا میں تز کیہ سب سے آخر میں آتا ہے۔ یہ قر آن میں غور کرنے کی بات ہے۔ یعنی جب سیدنا ابراہیم علیظ نے دعا کی:

﴿رَبَّنَا وَابْعَثُ فِيْهِمُ رَسُوْلًا مِّنْهُمْ يَتْلُوْا عَلَيْهِمُ ايْتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتٰبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّبِهِمْ ﴾ (البقرة ١٢٩٠)

''اوراے ہمارے پر دردگار!ان لوگوں میں اٹھا ئیوایک رسول خودا نہی میں سے جوانہیں تیری آیات پڑھ کرسنائے'اورانہیں کتاب اور حکمت کی تعلیم دے اوران کو پاک کرے۔''

تو اللہ تعالیٰ نے جہاں جہاں بیان کیا وہاں حضرت ابرا تیم علیٰظا کی اس دعا میں کچھ ترمیم کردی ہے۔ حضرت ابرا تیم علیظانے تز کیہ کوآخر میں رکھا تھا' اللہ تعالیٰ نے اسے تلاوتِ آیاتِ کے فوری بعد رکھا ہے جبکہ تعلیم کتاب و حکمت بعد میں ۔ قر آن مجید میں تین جگہ اللہ سجانہ وتعالیٰ نے اپنی جوتر تیب بیان کی ہے وہ یہی ہے۔ علم حروف: تز کیہ کے بغیر خطر ناک

﴿يَتُلُوْا عَلَيْهِ لَهُ المَدِيمَ وَيُذَكِّ يَتَبِعُهُ وَيُعَلِّمُهُ لَلْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ میں تعلیم تھی تزکیہ کے بعد آربی ہوگئ تو وہ یقینا وبال جان بھی ہو سمی ہے علما ۔ بزرگ اور صوفیا ء اخذ کرتے ہیں کہ تاب وسمت اگر تزکیہ کے بغیر حاص ہوگیا معلومات حاصل ہوگئیں جبکہ تزکیہ حاص نہیں ہوا۔ اس سے عالَم سوء پیدا ہوتا ہے البذا تزکیہ مقدم ہے حاص ہوگیا معلومات حاصل ہوگئیں جبکہ تزکیہ حاص نہیں ہوا۔ اس سے عالَم سوء پیدا ہوتا ہے البذا تزکیہ مقدم ہے تاکہ چاچل جائے کہ علم کا کرخ کیا ہے ۔ علما عل خارات کی پنچنا ہے۔ (یت نی کہ تزکیہ خار ہوتا ہے البذا تزکیہ مقدم ہے مطلب یہ بھی بیان کیا گیا کہ اللہ کے نجام میں خدا تک پنچنا ہے۔ (یت نُوا اس سے عالَم سوء پیدا ہوتا ہے البذا تزکیہ مقدم ہے مطلب یہ بھی بیان کیا گیا کہ اللہ کے نبی سی خدا تک پنچنا ہے۔ (یت نُوا علی ہے مقدر ایت ہے وَلَا تَرْجَدِ کَو کَمْ مطلب یہ بھی بیان کیا گیا کہ اللہ کے نبی سی خدا تک پنچنا ہے۔ پن پہلی بات یہ کہ حرف قرآن نے ترکیہ فرا ہے ہیں کی بیلی بات یہ کا ط موالب یہ بھی بیان کیا گیا کہ اللہ کے نبی سی خدا تک پنچنا ہے۔ پہلی بات یہ کو خال کے موال کہ نہ تیں ہے ہی ہی ہو اور ہے کہ مور ہے کہ میں قرآن موالہ یہ بھی بیان کیا گیا کہ اللہ کے نبی سی خدا تک پنچنا ہے۔ پہلی بات یہ کو ایت ہو تکونی تر آن موالہ یہ ہو کا ہو ہوں ایک کی معلوم ہوتا ہے۔ کو من کر کا ہو ہوں کہ میں کہ اللہ کے نبی سی خال ہو میں ترکہ ہو کہ ہو کہ تو کی فر آن میں ترکیہ کی نبیت ہی شر نبی کی طرف ہے محض قرآن کی طرف نہیں ہو۔ ایک کا طرف یہ میں تو الی کی کو کی تو ہوں کی میں میں ایک ہو کر ہو کا ہوں تو کی فرا میں ترکیہ کی نہ ہو کہ تو کہ ہو تو ہے۔ چون نہ محن تو کی میں اللہ کی میں قرآن کی کرتے ہو ترکی فر مار ہے ہیں اس میں تو صرف لفظ قرآنی کا بہت علی معلوم ہوتا ہے۔ قرآن کی طرف سے بند کی طرف سی تو ہو تو کی کر تو ہو تو کی کر تو ہو کی کی کہ میں میں ان کی کو کو کی تو ہوں تو تو تو کی ہو ہو ہو کی ایک ہو کو کو کی ہو ہو ہو کی کو کو کی کو تو کو کو کو تو تو ہو ہو کو انہ کی میں میں ان کی کو کی ہو ہوں ہو ہو ہو ہو کو کو کو کو کو کو کو کو کو تو ہوں اور ہو ہو کو ہو ہو کو کو کو کو کو ہو ہو ہو ہو کو کو کو ہو ہو ہو ہو ہو ہو کو ہو کو کو کو کو کو ہو ہو ہو ہو ہو کو کو کو کو کو کو کو ہو ہو کو کو کو

60

مر اکتوبر تاد کمبر 2024 علی اکتر کا میں ک میں کا میں کا



ہے۔ اللہ نے قرآن اس لیے اتارا ہے کہ لوگ اس کو تبعین جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے : ﴿ وَلَقَلُ ذَيَّتَهُ ذَا الْقُوْرَانَ لِللَّيْ كُو ﴾ (القمر) ''اور ہم نے تو اس قرآن کو آسان کردیا ہے شبیطنے کے لیے' اور: ﴿ کِتْبَ ٱنْوَزُلْنَهُ اِلَدَيْكَ مُبْدَكُ لِيّدَةَ بَرَوْ الْايتِ ﴾ (ص ٢٩٠) ''(اے نمی سَنَّ الَيْهِ!) یہ کتاب جو ہم نے آپ پر نازل کی ہے بہت بابر کت ہے تا کہ وہ اس کی آیات پر ند بر کریں۔' تو قر آن کے نزول کا مقصد تد بر ونذ کر ہے۔ کچھولوگوں نے صحیح کہا کہ لوگوں کی تو جذمیں رہی اور قر آن جنمی سے وہ دور ہوت چل گئے تو عوامی سطح پر قر آن ہی کتاب جو ہم نے آپ پر نازل کی ہے بہت کہ لوگوں کی تو جذمیں رہی اور قر آن جنمی سے وہ دور ہوتے چلے گئے تو عوامی سطح پر قر آن جنمی کی تعلیم کا بند و بت بھی ہونا چاہی من سکھا تے جائیں۔ وہ این جگہ ایک درست بات ہے کیکن اس کے نتیج میں کئی دفعہ انہا عیں پیدا موجاتی ہیں۔ چنانچہ ایں انتہا نمیں جی ہوا ہو گئیں جن میں لفظ کونظر انداز کرنا شروع کردیا گیا اور قر آن محض اسل نوط سے تعلق نہ ہونے کی وجہ سے حاصل ہوتے ہیں۔ واللہ اعلم ایس سے میں تو اور کی دفعہ غلط افکار بھی اسل لفظ سے تعلق نہ ہونے کی وجہ سے حاصل ہوتے ہیں۔ واللہ اعلم ایس اس میں تو از ن پر کہ مقط افکار بھی اصلاً السُ ضروری ہے 'معنی ہوگا۔ الکی ایک جس سے کھا فکار حاصل ہوتے ہیں۔ کئی دفعہ غلط ۔ غلط افکار بھی اصلاً الل ضروری ہے 'معنی سین کے رہ کیا کہ جس سے پر میں میں لفظ کونظر انداز کر نا شروع کردیا گیا اور قرآن کھن اسل

اگر چەہم نے کلام کی حقیقت پر جو گفتگو کی تصی انفظ (معاذ اللہ!) بالکل ڈی گریڈ نہیں ہور ہاتھا لیکن شاید اس کی اہمیت تھوڑی کم نظر آرہی تھی 'تا ہم ہمارے اعتبار سے لفظ (text) ہی اصل ہے۔ اس سے ہم نے حقیقت تک پہنچنا ہے اور لفظ ہی سے خدا کے ساتھ تعلق جڑے گا۔ لفظ سے ریعلق کیسے جڑے گا یعنی قرآن کے الفاظ سے؟ لفظ سے مراد کوئی ایک لفظ نہیں بلکہ نظم قرآ تی ہے یعنی قرآ ان کے الفاظ یا کلمات ۔ لفظ نہیں کلمہ بہتر رہکا' کیونکہ کلمہ کے لغوی اور قرآ تی استعال میں فرق ہے ۔' قطوالندیٰ ''میں بتا یا گیا ہے کہ کلمہ تو میں ایک الگ معنی میں بولتے ہیں جبکہ قرآ تی استعال میں فرق ہے۔' قطوالندیٰ ''میں بتا یا گیا ہے کہ کلمہ تو میں ایک الگ معنی میں بولتے ہیں جبکہ قرآ تی استعال اور ہے۔ جب کلمہ نحوی بولیں گے تو ان سے مراد ایک لفظ ہوتا ہے جیسے زید ' براس' فعل' حرف۔ کلم کی اقسام ہم نے بھی پڑھی ہیں۔ پھروہ کلم کا قرآ تی استعال بتاتے ہیں۔ جسے اللہ نہ بند حان اللہ الم عظین ان ( (کلَمَتَانِ خَفِيْفَتَانِ .....) ) یہ دو الفاظ پورا جملہ ہے: ( (سُنب حَانَ اللہ وَ بِحَمْدِهِ سُبُحَانَ اللَّہِ الْعَظِیْمِ )) (صحیح البحاری )۔ اس طرح قرآن مجید میں سورة المومنون میں آ یا کہ: ﴿ قَالَ ہُدِ بُکُونَ اللَّہِ الْعَظِیْم )) (صحیح البحاری) ۔ اس طرح قرآن مجید میں سورة المومنون میں آ یا کہ: ﴿ قَالَ ہُمْ بَحَانَ اللَّہِ الْعَظِیْم )) (صحیح البحاری )۔ اس طرح قرآ کی میں سی میں سورة المومنون میں آ یا کہ: ﴿ قَالَ ہُمْ مَکْمَ سُلَمَ الْعَظِیْم )) (سی دور کہ گا: پی بی میں میں میں میں میں میں آ یا کہ: ﴿ قَالَ

علم تجوید: قرآنی الفاظ سے جڑنے کاعلم

لفظ سے جڑنے کے لیے ہمارے ہاں پور اایک علم ہے جس کوعلم تجوید کہتے ہیں۔ اس میں معنی کا کوئی عمل دخل ہے ہی نہیں اور پوری ایک سائنس ہے۔ تجوید یہ ہے کہ لفظ قر آنی کو ٹھیک کیسے پڑھنا ہے۔ اس میں آپ معنی سے نہیں جڑ رہے ابھی صرف لفظ سے جڑ رہے ہیں کہ اللہ نے جیسا اتا را ہے جبرائیل علیظ پر اور انہوں نے جیسے پڑھا سی جڑ مہت قرآن آیا جہ سے میں کہ اللہ ہے کہ اللہ ہے جس کہ اللہ ہے کہ اس کے ایک میں اس میں اس میں اس معنی سے ہے اللہ کے نبی تاثیق پڑو سے ہم پڑھیں۔ تجوید کے بداصول ابھی اختر اع نہیں ہوئے بلکہ اگر آپ تجوید کے اصول کے تحت پڑھتے ہیں تو آپ ویسا پڑھ رہے ہیں جیسا کہ اللہ کے نبی تلاثیق پڑھتے تھے۔ اللہ کے نبی تلاثیق پڑھ سے رہے ہیں جیسے آپ کو تلقین کی گئی ہے جبرائیل علیظ کی طرف سے ۔ جبرائیل علیظا ویسے پڑھتے تھے کہ جس طریقے پر ان پر اُتر اب لورج محفوظ سے ۔ لہٰذا لفظ قر آنی سے جوڑنے کے لیے توعلم تجوید کا پورافن ہے۔ وہ لوگ جو معنی سے بہت زیادہ جڑ جاتے ہیں ان کے ہاں پھراس کی اتن اہمیت نہیں رہتی کہ اگر قر آن کا لفظ ہم ضحے نہیں پڑھ رہے اور محسبین صوت کے ساتھ نہیں پڑھ رہے تو کو کی مسکنہ نہیں ہو' کہ اُکر قر آن کا لفظ ہم ضحے نہیں پڑھ رہے اور

البتہ خود تجوید کاعلم اوراچھی آ واز سے قر آن پڑ ھنے کی حلقینات اللہ کے نبی صلَّتْفَاتِيلِ سے کثرت سے وارد ہوئی ہیں جیسا کہ حضرت براء بن عازب ٹائٹڑ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ سائٹ ٹی پڑے ارشاد فرمایا: ((زَینوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ)) (رواہ احمد وابوداؤد)'' قرآن كوا پن آوازوں كے ذريع مزين كرو۔''اس طرح حضرت ابوہر یرہ ٹائٹڈ سے روایت ہے کہ رسول اللہ سانٹاتی بڑے ارشاد فرمایا: ((مَا أَذِنَ اللَّهُ لِنَتَىءٍ مَا أَذِنَ لِنَبِيٍّ حُسْنَ الصَّوْتِ يَتَغَنَّى بِأَلْقُرْآنِ يَجْهَرُ بِهِ))(متفق عليه)) ''الله تعالى ُسى چيز كواس قدر پنديدگى سے نہیں سنتا جس قدر اُس نبی کی زبان سے قر آن سنتا ہے جو اسے خوش الحانی کے ساتھ بلندآ واز سے پڑھتا ہو'' یہاں اَذِنَ سننے کے معنی میں ہے۔ یہاں اچھی آواز سے تلاوت ِقر آن کیا ہے؟ اگر صرف معنی پرغور وفکر کر نا ہوتو پھر بیا یک فضول سی بات کی ہے نعوذ باللہ کہ اس میں اتنا ٹائم خرچ کیا جائے۔ پچھلوگوں نے پوری زندگی صرف تجوید کےفن کی مہارت میں گزاردی ہے۔تجوید سے پڑھنے کی تلقین ہۓ خاص طور پر نماز میں ۔تجوید آپ کولفظ سے جوڑ رہی ہے<sup>،</sup> نظم قر آنی اورکلمات قر آنی سے جوڑ رہی ہے۔ چنا نچہ ایک فن تو ہو گیا تجوید اور اس میں پھر آگے بڑھتے چلے جائیں گےتو تبوید کے ساتھ قراءت ہے۔ وہ بھی لفظ ہے سارا۔ یعنی قراءتِ عِشرہ یا سبعہ میں بتایا جارہا ہے کہ بیافظ اللہ تعالٰی کی طرف سے اس طرح بھی پڑ ھا گیا' اس طرح بھی پڑ ھا گیا۔ وہ بھی توا تر سے ثابت ہے۔ وہاں بھی آپ لفظ سے جڑ رہے ہیں۔ پھر قراءت سے آگے بڑھ کے آپ لفظ کوا چھے طریقے سے ادا کرنے کے لیے حسن صوت کے ساتھ کوئی پر کیٹس کرتے ہیں وہ سب اس میں آجا تا ہے۔ وہ سب کا سب لفظ ہے۔ ہم اچھی آ واز دن میں بڑے بڑے قراء سے جو تلادت سنتے ہیں وہ سب لفظ ہوتا ہے۔ اس کی ایک تا ثیر ہوتی ہے جوہر سننے والامحسوس کرتا ہے چاہے قر آن اسے سمجھ آ رہا ہویا نہ آ رہا ہو۔ بلکہ کٹی د فعد قر آن کافہم ( بیصرف اسی سیاق وسباق میں شجھیےگا' جزلائز نہ کیچیےگا ) اس لفظ کی تاثیر میں بھی مانع ہوجا تا ہے۔ یعنی وہ لفظ جوتا ثیروجو دِانسانی پررکھنا چاہتا تھا یا اس کی ہونی چاہیےتھی وہ نہیں ہو پاتی' کیونکہ لفظ سنتے وقت اور لفظ پڑ ھتے وقت ہم ذہن کو حرکت زیادہ دےرہ ہوتے ہیں۔

تلاوت ِقرآن مجيد کاطريقه

یہ قرآن پڑھنے کے آداب میں سے ہے جو ہزرگوں نے نقل کیا۔ جب آپ قرآن مجید کی تلاوت کررہے

62

اكتوبرتاد مبر 2024 م



ہیں تو یہ وقت آپ کافنہم' تر بچے اور تفسیر کانہیں ہونا چاہیے۔ اس کے لیے کوئی اور ٹائم رکھیں۔ تفسیر اور تر جے سے قر آن پڑھنا بھی بہت ضروری ہے لیکن اس کے لیے الگ وقت ہونا چاہیے۔ جب آپ قراءت کے ساتھ قر آن مجید ناظر ہ پڑھ رہے ہیں تو اس میں اپنے ذہن کو اتن حرکت دینی ہے جو بے تکلفا نہ ہوجائے' بس۔ یعنی پڑھتے وقت لفظ پر غور نہیں کرنا کہ اس کا کیا معنی ہے۔ صرف ونحو کے ساتھ تر جہ قر آن پڑھاتے وقت بی غور کرنے سے کہ اس میں فاعل کون بن رہا ہے مفعول ہرکون ہے؟ بید الفاظ فتھ' نصب یا جر میں کیوں ہیں؟ لفظ قر آنی کی تا شیز میں رہے گی۔لہذا انسان تلاوت کرتے وقت اپنے ذہن کو تکلف کے ساتھ تر جہ قر آن پڑھاتے وقت بی غور کرنے سے کہ اس این میں فاعل کون بن رہا ہے مفعول ہرکون ہے؟ بید الفاظ فتھ' نصب یا جر میں کیوں ہیں؟ لفظ قر آنی کی تا شیز میں رہے تو ہیں آرانہی آیات پرغور وفکر کرنا ہے یا تفسیر پڑھنی ہے تو اب تلا وت روک کر تفسیر کھول کی تا شیز میں اور انہی اور بی قرآن میں۔ ناظر ہ پڑھنی وقت ہی ہے تو اب تلا وت روک کر تفسیر کھول کے میٹھ جا میں اور انہی اور بی قرآن جید کی تلا وت کرتے وقت اپنے ذہن کو تکلف کے ساتھ تر کہ میں ضائع نہ ہو جا کیں اور انہی اور یو قرآن جید کی تلا وت کرتے وقت اپنی پڑھنی ہے تو اب تلا وت روک کر تفسیر کھول کے میٹھ جا میں اور انہی اور یو قرآن جید کی تلا وت سے انظر ہ پڑھنی ہے تو اب تلا وت روک کر تفسیر کھول کے میٹھ جا میں اور انہی اور یو قرآن محید کی تلا وت سنتے وقت بھی ہے۔ ذہن کو ترکت نہ د بین کا مطلب سینیں ہے کہ تو جہ نہیں کر ہی گے۔ تو جو اور ہے جب قرب کی تلا وت بیٹے وقت بھی ہے۔ ذہن کو ترکت نہ د نے کا مطلب بینیں ہے کہ تو جہ نہیں کر ہی گے۔

لفظِقر آن ہے تعلق جوڑنے کے لیے اگلی بات عربی زبان ہے۔ یعنی قر آن مجید کالفظ جواللہ نے اتارا ہے وہ عربى ب-ارشاد بارى تعالى ب: ﴿ إِنَّا ٱنْزَلْنَهُ قُوْء نَاعَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ٢ ﴾ (يوسف) "بم نے اس کونازل کیا ہے حربی قرآن بنا کر'تا کہتم لوگ اسے اچھی طرح سے مجھ سکو۔'' اللہ چاہتا تو یقدیناً کوئی اور بھی بنا سکتا تھا۔اللہ تعالیٰ نے اپنی آخری کتاب کے لیےا گرایک زبان منتخب کی ہے تو یقیناً اس میں بہت سی حکمتیں ہیں ۔عربی زبان سے تعلق کا مطلب ہے قر آن کے لفظ سے تعلق ۔ آپ کہیں گے کہ عربی زبان میں تومعنی بھی ہیں ۔ یقیناً معنی ہیں کیکن وہ لفظ سے پیدا ہور ہے ہیں ۔ لفظ کے ذ ریعے آپ معنیٰ تک پیچ رہے ہیں ۔ میں یذہیں کہہ رہا کہ <sup>ع</sup>ربی زبان سیکھنا سب کے لیے لاز ماضروری ہے لیکن ایک کم از کم لیول جو ہرمسلمان کے لیے ضروری ہے وہ تجوید کا ہے۔ یعنی جس نے بھی قرآن کی تلاوت کرنی ہے اس کے لیے کن جلی سے پاک ہونا ضروری ہے۔ مزید ترقی کے لیے عربی زبان کاعلم حاصل کریں جس میں لغت کاعلم ہواورلغت اور صرف کا تعلق لفظ ہے ہوتا ہے۔ پھر اس کے بعدخوکاعلم حاصل کریں گےتو وہ جملے ہے ہے۔ پھر جملہ اس طریقے پر کیوں آیا اور یوں کیوں نہیں آیا' یہ فصاحت و بلاغت کا موضوع ہے ۔لغت عربی زبان کےعلوم میں سے ایک ہےجس کو ڈشنری کاعلم کہتے ہیں کہ لفظ کے حقیقی معنی کیا ہیں الغت'صرف'نحوٰعلم بلاغت' بیعلوم بھی لفظ ہے جوڑ رہے ہوتے ہیں۔علماء نے کہا کہ تفسیر کہتے ہی اس کو ہیں جس میں لفظ کو کھولا گیا ہو۔ یعنی جس میں لفظِ قر آنی کولغوی طور پر کھولا گیا ہؤ اصلاً وہی تشریح تفسیر کہلوانے کی مستحق ہے۔ بعد میں اس میں تا ویل بھی ہوتی ہے۔ اسی لیے بہت سے علماء نے ایسی متعدد کتابوں کوجن میں لفظ سے کوئی بحث نہیں ہوتی' قرار دیا کہ پینسیرنہیں بلکہ ایک تاثراتی اورفکری کتاب ہے۔تفسیر میں لفظ سے تعلق جڑنا ضروری ہےاوراس کے لیےعلوم لغت جاہئیں۔







د دسری بات ریٹھی کہ اگر قرآن کے لفظ ہے جڑنا جاہتے ہیں تو اس کے لیے عربی زبان کا کچھ علم حاصل کریں اور پھرکوشش کریں کہ اس علم میں آ گے بڑھتے چلے جائیں ۔عربی زبان ایک ایساعلم یا ایک ایسی لغت ہے کہ جتنا اس میں آگے بڑھتے چلے جاتے ہیں'اے نہ جانے کا تاثر بڑھتا چلا جا تا ہے کیونکہ وہ بہت وسیع زبان ہے۔کوئی اسی پر دفت گزارد بے تو شاید قبر تک اسی میں بی لگار ہے گا۔ سہر حال وہ علم آلیہ ہیں' پیربات ذہن میں رکھنی چاہیے۔ یعنی تر جیجات قائم رہنی چاہئیں ک<sup>ی</sup>لم آلیہ پر ہی پوری زندگی نہ خرچ ہوجائے کہ اس میں علوم عالیہ کی باری نہ آئے ۔ علوم عالیہ تک پہنچنے کے لیے خاص اعتبار سے کم لغت اور لغۃ العرب یہ کاعلم ضروری ہے۔ علم فروق لغوبيه

ہم کٹی دفعہ قر آن سے اس معنی میں تعلق قائم نہیں کرتے کہ ہمیں لفظ سے یا اس کو پڑ ھنے اور سننے سے دلچے ہی ہو۔ ہمارے لیے دلچپی بیہوتی ہے کہ قرآن ہمارے لیے پچھا فکار کے حصول کے لیے بس ایک آلہ ہے۔ ہم نے اس کواختیار کیا ہوا ہے۔ چنانچہ وہ افکار ہمارا اصل مقصود ہو جاتے ہیں جبکہ قر آن کے الفاظ ہمارا اصل مقصود نہیں ر ہے۔اس کی مثالیں آپ اپنے گردو پیش میں دیکھ سکتے ہیں۔قر آنی علوم میں سے ایک علم فروق لغو بیرکا ہے جو پورا ایک فن ہے کہ قر آن مجید کے الفاظ چونکہ اللہ کی طرف ہے ہیں تو ہم معنی الفاظ بظاہر جومتر ادفات لگتے ہیں ٔ ان میں کیا کیا فروق ہوتے ہیں۔ اس پر کتابوں کا ایک پورا مجموعہ وجود میں آیا جن کوالفروق اللغویہ کہتے ہیں۔ وہ پڑ ھنا شروع کریں گے تو اس میں مزید دلچیپی کے امور ملیں گے۔ بیافظ سے جڑنا ہے کہ اللہ سجانہ وتعالٰی نے ایک جگه خشیت کالفظ استعال کیااور دوسرے مقام پرخوف کا تویہاں خوف کیوں آیا اور یہاں خثیت کی وجہ کیا ہے! یہ اللہ تعالیٰ کا کلام ہے انسانی عمل دخل نہیں ہے کہ بولتے ہوئے بھی خوف بول د وُتمبھی خشیت بول دو۔لہٰذا اللہ تعالیٰ نے یہاں خوف کہا ہےاور وہاں خشیت کہا ہےتو اس کی کوئی وجہ ہے جسے تلاش کرنا چاہیے۔ یہ سب باتیں بھی اس علم میں ڈسکس کی حاتی ہیں۔

ایک اور بات سے لفظ کی اہمیت واضح ہوتی ہے کہ قر آن کا جولفظی اعجاز ہے یعنی جب اللہ کے نبی سائٹفاتِ پہتم چینج کررہے تھے کہاس جیسا قرآن لے آؤ تو یقیناً چیلنج معنی کے اعتبار ہے بھی تھا کہ قرآن کے اندر جومعنی اور ہدایت ہے وہ کہیں اور نہیں مل سکتی' کیکن جوفوری طور پر سمجھامشر کمینِ مّلہ نے اور بعد میں آنے والےعلماء نے بھی کہ اس وقت چیلنج لفظ کے اعتبار سے تھا۔ اس قر آن کے الفاظ یعنی نظمِ قر آنی جیسا کوئی نظم لے کے آ ؤ چاہے معنی الٹے سید ھے ہی کیوں نہ ہوں ۔ فصاحت و بلاغت میں اس قر آن کے ما نندکوئی کلام لے کر آ ؤ۔ چنانچہ اس وقت جو پینج کیا جارہاتھا وہ بھی لفظ کا تھا۔ یہ جواللہ نے نظم اتارا ہے لفظ اتارا ہے بیا پنی ذات میں معجز ہ ہے۔اگر چہ قرآن کے وجوہ اعجاز بہت سے ہیں' صرف لفظ نہیں ہے لیکن مشرکین مکہ کو اس وقت جوچینج کیا جا رہا تھا وہ لفظ کے اعتبار ے تھا۔ اگر چہ باقی اعتبارات بھی ملحوظ خاطر تصلیکن لفظ کا چینج سب ہے او پر تھا۔ لہٰذامعلوم ہوا کہ لفظ اپنے اندر ایک ایس شے رکھتا ہے کہ جس لفظ کو سننے ہے وہ روک رہے ہیں کہ جو اس کوسنتا ہے اس پر کوئی تا ثیر ہو جاتی اكتوبرتاد مبر 2024ء كالجليجة المحمت قرآن 层

64

ہے۔اللد تعالیٰ نے ان کا قول نقل فرمایا ہے: ﴿ لَا تَسْمَعُوا إِلَىٰ الْقُرْانِ وَالْغَوْا فِيْهِ ﴾ (خم السجدة: ٢١) ''مت سنواس قر آن کواوراس (کی تلاوت کے دوران ) میں شور مچایا کرو'' صحیح معنی تک رسائی : لفظ سے تعلق ہی کا نتیجہ لفظ سے تعلق کے منتج میں آپ خدا کی صحیح مراد تک پہنچتے ہیں ٔ وگر نہ لفظ پرز بر دستی معنی چڑ ھائے جاتے ہیں۔ یعنی مرادیں کہیں اور سے حاصل ہورہی ہوتی ہیں' کسی اور آسمان سے نازل ہوتی ہیں۔ آج کل آسانِ مغرب سے س پچ معنی اتر رہے ہوتے ہیں'اگر چہ وہ اترنہیں رہے بلکہ در حقیقت یا تال سے او پر آ رہے ہیں۔ان میں الفاظ کو چڑھانے کی کوشش کی جاتی ہے۔اس میں لفظ کی کوئی معرفت نہیں ہوتی بلکہ معنی کی معرفت دقیق ہوتی ہے جو آسانِ مغرب سے آتے ہیں۔ان معنی کولفظ کے او پرخول پہنا کے چڑھا دیا جا تا ہے اگر چہلفظ اس کامتحمل نہیں ہوتا۔ یہ تفسیر جس کو آپ مضمون کہتے ہیں' اس طرح کی ہوتی ہے جس کو علماء یوں کہتے ہیں : حمل اللفظ علی مالا یحتمل لیعنی لفظ پر وہ معنی حمل کرنا جس کا لفظ متحمل نہیں ہوتا۔لفظ کی مراد حاصل کیے بغیر بیرکام ہورہے ہوتے ہیں ۔کہیں اور سے معنی لیے جاتے ہیں ۔ آپ نے تو لفظ سے معنی تک پہنچنا تھا' معنی پہلے سے لے کر پچھ pre-conceived آئیڈیاز کولفظ پرتھوڑی چڑھا ناہے۔ باطل فرقوں یا گمراہ لوگوں کا طریقہ واردات یہی ہوتا ہے۔ وہ معنی کہیں اور سے حاصل کرتے ہیں لیکن مسلمان بھی ہوتے ہیں تواب وہ معنی چڑھاتے ہیں الفاظ پر تا کہ پنہ چلے کہ ہمارے معنی قمر آن وحدیث سے ثابت ہور ہے ہیں ۔قمر آن اور حدیث کے الفاظ پر وہ معنی چڑ ھا دیے جاتے ہیں جن کالفظ ہے کوئی د دردراز کاتعلق بھی نہیں ہوتا۔قاری محمد طیب علیہ الرحمہ کا مجموعہ ہے کتابوں کا چھ سات جلدوں میں ۔غلام جیلانی برق صاحب نے'' دوقر آن' کے نام سے ایک کتاب کھی تھی توایک رسالے میں وہ اس پر نفذ فر مارہے ہیں۔اس میں انہوں نے یہی بات کی تھی۔ یعنی قر آن محید اور اللہ کے نبی سائل ٹائیڈ کی تربیت وتز کیہ ے ایک سیح قشم کا ذوق پیدا ہوتا ہے جس کے نتیج میں آپ لفظ سے صحیح معنی حاصل کرتے ہیں۔ اگر آپ وہ ذوق نه پیدا کرسمیں' نبوی منبج اورطریقے پرا پنا تز کیہ نہ کر واسمیں اورالفاظ کودیکھنا شروع کریں تو پھر آپ الفاظ کے ساتھ وہی داردا تیں کرتے ہیں جوغلام جیلانی برق صاحب نے کی ہیں۔وہ داردات یہ ہے کہ مغرب نے جوتر قی وغیرہ کی ہے وہی قر آن کا اصل مقصود ہے لیکن مسلمان تواس کو بالکل ہول گئے ہیں۔انہیں چا ہے کہ وہ مغرب کے پیچھے لگ جائیں اوراصلاً مرادِقر آنی توان کے ہاں ہے۔ چاہے لفظِ قر آنی وہاں نہیں ہے لیکن مرادوہاں پائی جاتی ہے۔ ہ پر ہوتا ہے جب لفظ کے او پر خول چڑھایا جاتا ہے۔ لفظ سے درست تعلق :اللہ سے صحیح تعلق کا نتیج لفظ ہے صحیح تعلق اللہ تعالیٰ ہے صحیح تعلق کے نتیج میں پیدا ہوگا۔لفظ ہے صحیح تعلق ہی صحیح مراد تک پہنچائے گا لیکن اس سے پہلے خدا ہے تعلق ہونا چاہیے۔خدا کے ساتھ اخلاص درکار ہے تا کہ لفظ سے تعلق میں صحیح نہج پر اكتوبرتاد مبر 2024 و 💦 حکمت قرآن 👸 🐎 65

﴿لَا يَمَتَشُفَالَّا الْمُطَهَّرُوْنَ۞﴾ (الواقعه) ''اسے چھونہیں سکتے مگروہی جو بالکل یاک ہیں۔''

🍣 🖁 حکمت قرآن 📲

یہاں سے بھی آپ بیدلیل اخذ کر سکتے ہیں کہ قر آن کے لفظ سے صحیح معنی تک پینچنے کے لیے تطہیر ضروری ہے ٔ جواللہ تعالیٰ سے ایک سچانعلق ہے۔

آ ج اصلاً گفتگوتھی لفظ کے اعتبار ہے جس میں بتانا یہ مقصودتھا کہ لفظ فی نفسہ کنتا ہم ہے۔لفظ سے کسی قسم کی بے تعلقی اور اعراض بھی ہمیں برداشت نہیں کرنا اور قر آن کے معنی سے اپنے آپ کو جوڑ نا ہے لفظ کے ساتھ جڑنے کے نتیج میں ۔لفظ کو بائی پاس کرکے اور اس سے بے اعتنائی برت کے معنی سے جڑنا مقصود نہیں ہے۔معنی سے جڑنا پہلی ترجیح ہے۔'' یَتْلُوْ ا عَلَیْہِ ہِمْہِ ایٰیتِہ'' کا بھی یہی پیغام ہے۔قرآن کی تلاوت کے جلتے فضائل احادیث میں آ گئے ہیں دہ سب شواہد کے طور پر یہاں پیش کیے جاسکتے ہیں۔ (جاری ہے)

Ô Ô Ô

قر آن حکیم کی مقدس آیات اوراحادیث نبوگ آپ کی دینی معلومات میں اضافے اور دعوت وتبلیخ کے لیے شائع کی جاتی ہیں۔ان کا احتر ام آپ پر فرض ہے۔للہٰذا جن صفحات پر بیرآیات درج ہیں ان کو صحح اسلامی طریقے کے مطابق بے حرمتی سے حفوظ رکھیں۔

66

اكتوبرتاد مبر 2024ء 👌

## اسلام اور سائنس

سائنسی علوم کی ایک مثالی اسلامی یو نیورسٹی کی ضرورت ڈاکٹرمحدر فیع الدین

اگر طبیعیات کی درس کتاب لکھنے والا ماہر طبیعیات اس تعریف کو مدنظرر کھے گاتو پھر وہ ہر طبیعیاتی حقیقت کو خدا کی صفاتِ خالقیت ور بو بیت کا مظہر سمجھے گا اور اس کو طالب علم کے سامنے اسی حیثیت سے پیش کرے گا۔ عیسانک سائنس دان کی تحقیقات کے مطابق ماڈہ کے وجود اور ماڈی دنیا کے ارتقا کا باعث برتی قوت ہے۔ برتی رو کے مثبت اور منفی قطبوں کی باہمی کشش ہرقدم پر ماڈی دنیا کی تعمیر اور ترتی کا سبب بنتی رہی بیہاں تک کہ ماڈی دنیا اپن موجودہ حالت بحکیل تک پنچ گئی۔ ماڈہ کے تمام قوانمین برتی قوت کے مل کی مختلف شکلیں ہیں۔ سب سے پہلے کس

67

餐 🖁 حکمت قرآن 📲

🚓 🕄 اکتوبرتاد تمبر 2024ء 🖌

نا معلوم قوت کے زیرا تربرتی روشن کی کرنیں کا ئناتی شعاعوں کی صورت میں وقت اور فاصلہ کی ایک بسیط فضامیں تپھیل گئیں۔ پھر ان کا ئناتی شعاعوں نے برتی لہروں کی چھوٹی چھوٹی گھٹریوں کی صورت اختیار کر لی جنہیں الیکٹران اور پروٹان کہا جاتا ہے۔ پھر ان گھٹریوں کی باہمی کشش کی وجہ ہے مختلف تر کیبوں کے یعنی مختلف عناصر کے جواہر (ایٹم) تیار ہوئے اور بعد کے طبیعیاتی ارتقا کی ساری منزلیں طے ہوئیں۔ ان منزلوں کے طے ہونے کے بعد بڑی مادّہ کے اندروہ اسرار وخواص پیدا ہوئے جن میں سے بعض کو آج ہم جانتے ہیں اور جن کی پوری تحقیق اور جن تخلیقی اور تربیتی خصوصیات کی وہ حال ثابت ہوئی ہے وہ اس میں کہاں سے آئی تھیں!

بیسویں صدی کے بعض مقتدر ماہر ین طبیعیات ایک قدم آ گے بڑھ کراس نتیجہ پر بینچتے ہیں کہ برقی توانائی بھی مادّہ کی آخری حقیقت نہیں اور خود برقی توانائی کی حقیقت ایک شعوری یا ذہنی قوت ہے۔ چنا نچہ اس نتیجہ کی وضاحت کرنے کے لیے ایڈنگٹن اور جیمز جینز ایسے نامور ماہر ین طبیعیات نے کتا ہیں کٹھی ہیں لیکن یہ سائنس دان بھی ہمیں نہیں بتاتے کہ اس ذہن یا شعور کے اوصاف وخواص کیا ہیں جوان کے زد یک مادّہ کی آخری حقیقت ثابت ہوا ہمیں کرتا بلکہ ایک قسم کا مادّہ ہی سمجھتا ہے اور جیمز جینز سے کہ کہ کر بات ختی کہ برقی توانائی کھی ہیں دان تو کہ ہیں ہواں کے تابت موا نہیں کرتا بلکہ ایک قسم کا مادّہ ہی سمجھتا ہے اور جیمز جینز سے کہہ کر بات ختم کر دیتا ہے کہ بیشعور ایک ریاضیاتی ذہن (Mathematical Mind) ہے لیکن ریاضیات جانتا ہے۔

دراصل چونکہ عیمانی دنیا کے سائنس دان اس نامعقول عقیدہ یا تعصّب سے آغاز کرتے ہیں کہ خدا کے عقیدہ کو سائنس سے الگ رہنا چا ہے وہ اپنے مشاہدات کی واضح دلالت کے باوجود اس نتیجہ پر نہیں پہنچ سکتے کہ شعور جو حقیقت کا نکات ثابت ہوتا ہے محض شعور بی نہیں بلکہ ایک شخصیت ہے جو کا نکات کی خالق اور رب ہے اور شخصیت کی دوسری صفات کی مالک ہے ۔ انسانوں کے مشاہدات کے مطابق اییا شعور ایک شخصیت ہی کا خاصہ ہے اور ضروری ہے کہ وہ جہاں بھی ہو شخصیت کی صفات کا مالک ہو۔ اس کی مثال ایس ہے جیسے کو کی سائنس دان اپنے شروری ہے کہ وہ جہاں بھی ہو شخصیت کی صفات کا مالک ہو۔ اس کی مثال ایس ہے جیسے کو کی سائنس دان اپنے تر بات اور مشاہدات سے اس نتیجہ پر تو پہنچ جائے کہ فلاں جگہ دھواں موجود ہے لیکن اس نتیجہ پر چینچنے سے گر یز مروری ہے کہ وہ جہاں تھی ہو شخصیت کی صفات کا مالک ہو۔ اس کی مثال ایسی ہے جیسے کو کی سائنس دان اپنے مرور کہ ہے کہ وہ جہاں تھی ہو شخصیت کہ صفات کا مالک ہو۔ اس کی مثال ایسی ہے جیسے کو کی سائنس دان اپنے مرور کی ہے کہ وہ جہاں تھی ہو شخصیت کی صفات کا مالک ہو۔ اس کی مثال ایسی ہے جیسے کو کی سائنس دان اپنے تر بات اور مشاہدات سے اس نتیجہ پر تو پنچنے جائے کہ فلاں جگہ دھواں موجود ہے لیکن اس نتیجہ پر چینچنے سے گر یز مر کہ دوہاں آگ بھی ہے خالانکہ انسانوں کے مشاہدات کے مطابق دھواں تھی آگ کے بغیر نہیں ہوتا۔ اور سائنس دانوں کا یت حصب اس بات کا ثبوت ہے کہ سائنس دان جس تصوّر حقیقت سے اپنی سائنسی تحقیق کا آغاز کر تا ہر معنی دانوں کا یت حصب اس بات کا ثبوت ہے کہ سائنس دان جس تصوّر حقیقت سے اپنی سائنسی تحقیق کی تھی ایک دلیل ہے کہ جب آنکھوں سے دیکھنے کے باو جو دانسان تھی نہ تی تی کے پر نہ پی تھی تا ہے کہ تھیں ہوتی کی تھی ایک دلیل ہے کہ حصب نے دلوں کواند میں اس حکم نہ دان جس تھو ہی تھی ہو ہوں کی میں دان ہوں ہو

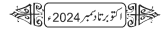
﴿ فَبِانَتْهَا لَا تَعْمَى الْاَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوْبُ الَّتِيْ فِي الصُّلُوْرِ ۞﴾ (الحج) ''پ<sup>ں حق</sup>يقت *يہ ٻ ک*ه آ<sup>ن</sup>کھيں اندھی نہيں ہوتيں بلکہ وہ دل اند ھے ہوجاتے ہيں جوسينوں ميں ہيں۔''

68

اكتوبرتادمبر 2024ء 😹

المحمت قرآن کا

کے عیسائی قائلین اپنے مخصوص عیسائیت نواز فلسفہ علم کی وجہ سے اس بات کا اعتراف نہیں کرتے کہ کا ئنات کے عمل ارتقاعے ہرقدم پر جوغیر متوقع لیکن معنی خیز تغیرات اس کو وجود میں لاتے رہے ہیں اور لا رہے ہیں ان کا آخری سبب سی قاد رِمطلق خدا کے ارادہ ُتخلیق کی قوت ہے۔



69



حیاتیاتی علوم کی تشکیل جدید ای طرح سے حیاتیاتی علوم (Biological Sciences) میں درسی کتابوں پر نظر ثانی کرنے کے لیے مہیں سب سے پہلے حیاتیات کی تعریف پر نظر ثانی کرنا چاہیے۔مغربی عیسائی سائنس دانوں نے حیاتیات کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے: (میں تعاد کر لیے تعاد ندہ اجسام) کی سائنس ہے۔'' کیکن طبیعیات کی تعریف کی طرح اس کی یہ تعریف بھی غلط ہے کیونکہ اس میں بھی اس بات کو نظر انداز کیا گیا ہے کہ زندگی خود بخو دموجود نہیں بلکہ خدانے پیدا کی ہے اور خدا کی خالقیت اور رہو ہیت کا ایک مظہر ہے۔لہٰذا حیاتیات کی صحیح تعریف اس طرح سے کی جائے گی:

"Biology is the Science of the creative activity of God as it manifests itself in the world of life."

'' حیاتیات خدا کے اس تخلیقی اور تربیتی عمل کی سائنس ہے جو خدا کی تخلیق کے اس حصّہ میں جسے ہم جاندار اجسام کی دنیا کہتے ہیں' ظہور پزیر ہوا ہے۔'' حیا تیاتی علوم کے دائرہ میں مغرب کے عیسائی مما لک کے سائنس دانوں کی تحقیق سہ ہے کہ جب مادّہ اپنے ارتقا کی انتہا کو پہنچ گیا توبعض نامعلوم اسباب کے ماتحت سمندروں کے کناروں پرکسی جگہ کیچڑ میں ایک زندہ خلیہ نمودار ہوا جسےاب امیپا( Amoeba ) کہا جاتا ہے۔ بہ خلیہ خود بخو دخوراک حاصل کرنے اور زندہ رہنے کے لیے جدّ د جُہد کرنے لگا'لہٰذازندہ رہاادراس کی نسل ترقی کرتی رہی۔اس کی نسل کے افراد کی جسمانی ساخت میں بغیر کسی وجہ کے قدرتی طور پر ہرقشم کی تبدیلیاں ہوتی رہیں جن کے جمع ہوجانے سے بعض نٹی قشم کے جاندارظہور میں آتے رہے۔ وہ جاندار جن کی جسمانی تبدیلیاں ایسی تھیں کہ وہ ان کو اتفاقاً کشکش حیات Struggle for ) (Existence کے لیے موزوں بناتی تھیں' زندہ رہے اور باقی کشکش حیات کے اس امتحان میں ناکام ہو کر موت کے گھاٹ اُتر گئے۔ گو پایشکش حیات کی ضرورت کی وجہ سے قدرت خود بخو د بقائے اصلح Survival of the) ( Fittest کی وجہ سے زندہ رہنے کے قابل جانداروں کا انتخاب کرتی رہی۔ پیشکش حیات ٔ بقائے اصلح اور قدر تی انتخاب کے بےمقصدا در بے برداہ اصولوں کی کارفر مائی تھی ۔اس طرح سے جونئی نئی انواع حیوانات وجود میں آتی رہیں ان میں سے ایک انسان ہے جو قدرت کی محولہ بالا اندھا دھند تو توں کے مل سے اتفاقاً پیدا ہو گیا ہے۔ ان سائنس دانوں کا خیال ہے کہ نوع انسانی اتفا قاجن حیاتیاتی تغیرات میں سے گزری ہے چونکہ وہ اس کی حیاتیاتی تعمیر کے اندرراشخ ہو گئے ہیں'لہٰذاا نسانی جنین ماں کے رحم کے اندران کا اعادہ کرتا ہے۔ چونکہ پینظریہ جوانیسویں صدی میں پیش کیا گیا تھا' عیسائیت کے لادینی فلسفہ علم کے عین مطابق تھا اس لیے اسے اپنے زمانہ میں بڑی مقبولیت حاصل ہوئی۔ بینظر بیاب تک بھی جولین بکسلے ( Julian Huxley ) ایسے نامور ماہرین حیا تیات کے

70

ا 🕄 حکمت قرآن 📲

📢 🖗 اکتوبر تادیمبر 2024ء 👸

یز دیک حیاتیاتی ارتقا کا معیاری نظریہ ہے کیکن چونکہ بیہ مشاہدہ میں آنے والے بعض قدرتی حالات اور واقعات کے خلاف تھالہذا بعض عیسائی سائنس دانوں نے ہی جن میں برگساں ( Bergson )اورڈ ریش ( Driesch ) زیادہ مشہور ہیں'اس کی تر دید کی اور اس کے بالمقابل دوسر نظریات پیش کیے۔ان میں قدرِمشترک میہ ہے کہ خود جاندار کے جسم کے اندرایک باشعورتخلیقی قوت کا رفر ماہے جسے قوتِ حیات کہنا جاہیے۔ ڈریش نے بالخصوص جانداروں کے جنین پر تجربات کر کے بیدریافت کیا کہ بیقوت ِ حیات مزاحمتوں کے باد جودا پنی طے کی ہوئی سمت میں جاندار کی نشوونما کرتی ہے ٰلہٰذااپنے مقصد کو جانتی ہے اور اس کے حصول پر قدرت رکھتی ہے۔ اس کا مقصد جاندار کی تربیت اورجسہانی نشودنما کرنا ہےجس میں اس کی صحت اور تندر تی کو قائم رکھنا بھی شامل ہے۔ ماں کے رحم کے اندر انسانی جنین کے بامقصد ادر بامعنی تغیرات اسی قوت کی کارفر مائی کا منتیجہ ہیں۔ یہی قوت جاند ارک جسمانی ساخت کو بہتر بنا کراہے ایک اورزیادہ ترقی یافتہ جاندار کی صورت میں بدلنے کا موجب ہوتی ہے۔ اس قوت کے عمل کی وجہ ہے ہی انواعِ حیوانات میں وہ حیا تیاتی ارتقا ہوتا رہا ہے جس کا منتہائے کمال انسان کا ظہور ہے۔ برگساں اور ڈریش نے اپنے ان نتائج سے جو آخری بتیجہ نکالا ہے وہ یہ ہے کہ یہی باشعور قوتِ حیات ٔ حقیقتِ کا ئنات ہے۔البتہ ان کے نتائج نیمیں ختم ہوجاتے ہیں۔ماہرین حیاتیات بھی اس متیجہ پر پہنچنے کے بعد کہ حقیقت کا ئنات شعور ہے میہ کہنے سے گریز کرتے ہیں کہ بیشعورا یک شخصیت ہے جو قا در مطلق ہےاور کا ئنات کی خالق اور رب ہے۔اس کی وجہ پھرمغرب کی عیسائی دنیا کاوہی غیر سائنسی عقیدہ ہے کہ سائنس کوخدا کے عقیدہ سے الگ رہنا چاہیے۔ یہی وہ مقام ہے جہاں مغرب کاعلم حیاتیات اپنے صحیح راہتے سے ہٹ گیا ہے اور بیا مرنف یاتی اور انسانی علوم کی ترقی کے لیےایک بہت بڑی رکاوٹ کا موجب ہوا ہے۔ان نظریات کے بالمقابل قر آن کا نظریہ یہ ہے کہ وہ قوت ِ حیات جو حیاتیاتی ارتقا کا باعث ہے جو جاندار کے جسم کے اندراس کی تخلیق وتر بیت کے لیے کارفر ماہے اور جورحم مادر کے اندرانسانی جنین کے با مقصد اور با معنی تغیرات کا باعث ہے خدا کے اراد دُتخلیق وتر ہیت کی قوت ہے۔ ﴿ ثُمَّ جَعَلُنهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِيْنٍ ۞ ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَكَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً

نَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظمًا فَكَسَوْنَا الْعِظْمَ كَمَمًا "ثُمَّ أَنْشَأْنْهُ خَلُقًا اخَرَ فَتَبْرَكَ الله أحسن الخليقين ٢٠ (المؤمنون)

''جب میں بیارہوتاہوں تو وہ ( خدا ) مجھے شفا بخشاہے ''

ظاہر ہے کہ قر آن کے نقطہ نظر کے مطابق سبب ارتقا کا پہلانظریہ جسے ڈارون اور اس کے ہم خیالوں کی

71

م اکتوبرتاد مبر 2024ء کی اکتوبر



حمایت حاصل ہے قطعی طور پر غلط ہے کیکن برگسان اور ڈریش کے نظریات قرآن کے نظرید سے زیادہ قریب ہیں ۔ قرآن کے اس نظریہ کے مطابق جب ہم حیاتیاتی علوم میں درسی کتابوں کی تشکیل کریں گے توہمیں ان علوم کا ہنیا دی تصوّر یقرار دینا پڑے گا کہ برگساں اور ڈریش ایسے ماہرینِ حیاتیات کا یہ خیال درست ہے کہ جاندار کے جسم کے اندرایک باشعور اور با مقصر قوت حیات کا رفر ما ہے جو ایک خاص طے شدہ شکل وصورت اور مقصد اور مذعا کے مطابق جاندار ایک باشعور اور با مقصر قوت حیات کا رفر ما ہے جو ایک خاص طے شدہ شکل وصورت اور مقصد اور مذعا جسم کے اندر ایک باشعور اور با مقصر قوت حیات کا رفر ما ہے جو ایک خاص طے شدہ شکل وصورت اور مقصد اور مذعا کے مطابق جاندار ایک باشعور اور با مقصر قوت حیات کا رفر ما ہے جو ایک خاص طے شدہ شکل وصورت اور مقصد اور مذعا کے مطابق جاندار اور کی نشود نما کرتی ہے۔ اس قوت کا عمل اگر چہ جاندار کی نشود نما کے لیے ظہور پا تا ہے تاہم وہ جاندار کے اپنے اختیار اور ارادہ سے باہر ہوتا ہے ۔ اس سے یہ حقیقت آ شکار ہوتی ہے کہ یہ قوت کو کی مادی یا کے ارادہ تخلیق وتر نہیں جو اتفا قاً جاندار کے جسم کے اندر پیدا ہوگئی ہے بلکہ ایک قاد رضی ایں اور بر خدا کے ارادہ تخلیق وتر بیت کی قوت ہے جو محض اس کے قول کن سے کار فرما ہوئی ہے۔ یہ قوت مادی کی معراد ارتھا میں اور محکل ہوتی ہوتی ہو کہ جاتی اور رب خدا تی قوت کی صورت میں اپنا کا م کر رہی تھی اور حیاتیاتی عمل ارتقا کو لا کھوں برس تک ایک خاص سمت میں متواتر آ گے در حکیلتی رہی یہاں تک کہ جسم ان کی ظہور پر پر موا۔ حیاتیات میں اس تصوّر کے داخل کر نے سے علیم حیاتیات پھر اپن تی قوت کی حکی راستہ پر آ جاتا ہے اور انسانی اور نفسیاتی علوم کی صحیح راہ نمائی کا ذریعہ بن جاتا ہے۔ (جاری ہے)

محزم أشاديد فيسرحا فلااتد بالأكاد سرالد مستكانجوز علوم قرآنيه پرانمول كتاب "لغات واعراب قر آن" کی ردشن میں <sup>د</sup> نتر جمهٔ قرآن کی لغوی اور نحوی بنیا دین ٔ (1) محترم ڈاکٹراسراراحکڈ کے مطالعہ قرآن بے منتخب نصاب کی تدریس باعتبار اللغة، الرسم، الإعراب، الضبط، النحو، الصّرف، التركيب والتحليل درج ذیل ویب سائٹ اور موبائل ایپلی کیشن (ایپ) میں دستیاب ہے Website: www.hafizahmedyar.com Android Mobile App Name: Lughat o Aerab e Quran QR CODE: Apple Appstore App Name: Professor Hafiz Ahmed Yar QR CODE: IT Section, ITRS, Markazi Anjuman Khuddam ul Quran 🍭 🕅 حکمت قرآن 📲 ج 🗳 اکتوبر تادیمبر 2024ء 🕤 🗫

# کتاب نُما

تعارف وتبصره

تبصره نگار: پروفیسر حافظ قاسم رضوان

نام کتاب : مسئله سطین

تالیف : مولانازامدالراشدی مرتب:حافظ خرم شهزاد

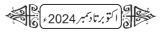
اشاعت: نومبر ۲۰۲۳ء ناشر: القاسم اکیڈمیٰ جامعہ ابوہریر ہُ 'خالق آبادُ نوشہرہ

بیرکتاب دراصل مولا نا زاہدالرا شدی ﷺ کے مسَلَّه للطین پر چیپنےوالے بیانات ٔ مضامین اور کالموں کا ایک انتخاب ہے جو کہ مختلف جرائداورا خبارات میں شائع ہوتے رہے ہیں۔

فلسطین کا مسلہ مغرب بالخصوص برطانیہ کا چھوڑا ہوا ایک ناسور ہے جس نے اب خصوصاً عالَم عرب اور عموماً عالَم اسلام کوا پنی لپیٹ میں لے لیا ہے۔ اگر اس مسلے کی شروعات کو دیکھا جائے تو اولاً کا 19ء کے اعلانِ بالفور (اس وقت فلسطین برطانیہ کے زیرتگیں تھا) کے بعد یہودیوں نے فلسطین میں اپناوطن بنانے کی خاطرز مینیں خرید نی شروع کر دیں۔ اس وقت کے مفتی اعظم فلسطین امین الحسینی و دیگر علاء اور علائے ہند نے بھی فتو کا دیا کہ عرب یہودیوں کو زمین فروخت نہ کریں' کیونکہ اس طرح حصولِ زمین کے بعد یہودیوں نے تعد یہ فلسطین کو اپنا تو می وطن بنا لیں گے۔ برقسمتی سے وہاں کے عربوں نے اس فتو کا کی پرواہ نہ کی ۔ یہودیوں نے بھی منہ مائلے داموں زمین حاصل کرنا شروع کر دی۔ یوں ارضِ فلسطین یہودیوں کے قبضے میں جانا شروع ہوگئی ۔

دوسراظلم بیہ ہوا کہ صہیونی دہشت گرد تنظیموں نے برطانیہ کی خاموش سر پر سی میں ان زمینوں پر جو عرب مالکان نہیں پیچ رہے تھے جبراً قبضہ کرنا شروع کر دیا اور وہاں کے مسکینوں کو مارنے یا زبرد تق بے دخل کرنے گے۔ تیسراستم بیہ ہوا کہ اس وقت ہمسائے میں جو عرب حکمران تھے انہوں نے اقتدار کے نشے میں اند ھے ہوتے ہوئے اور انگریزوں اور یہودیوں سے ساز باز کر کے فلسطینیوں کو ان کے حال پر چھوڑ دیا۔ اس طرح بیہ مسکہ عربوں کی بز دلی اور ناابلی سے بڑ ھتے عقدہ کا پنجل کی صورت اختیار کرتا چلا گیا۔

روز نامہ اوصاف اسلام آباد (۸ مارچ ۲۰۰۲ء) میں مولا نا زاہد الراشدی کا ایک مضمون بعنوان'' مسکلۂ فلسطین کا تاریخی پس منظراور عالم اسلام کا اصولی موقف''شائع ہوا۔اس میں بتایا گیاہے کہ حضرت عمر فاروق طلقظ کے دورِ خلافت میں 2ا ھ کے دوران بیت المقدس فتح ہوا اور آہتہ آہتہ فلسطین کلمل طور پر اسلامی حکومت کی عمل داری میں آگیا۔ پانچو بی صدی ہجری کے آخر (۱۰۹۹ء) میں متحدہ صلیبی فوجوں نے بیت المقدس پر قبضہ



73



کرلیا۔ ۲۰ مال بعد سلطان صلاح الدین ایو بی نے ۱۹۸۷ء میں دوبارہ اسلامی حکومت کو بحال کیا۔ اس کے بعد فلسطین عالم اسلام کا حصد رہا۔ سلطانِ ترکی سلیم اوّل نے ۱۵۵ء میں اس پر قبضہ کر کے اسے خلافت عثمانید میں شامل کیا۔ سلطان عبد الجمید ثانی کے دور میں یہودیوں کی عالمی تنظیم نے خلافت عثمانید کو با قاعدہ پیشکش کی کہ اگر یہودیوں کوفلسطین میں آباد ہونے کی اجازت دے دی جائے تو وہ عثانی حکومت کے سار فرضے ادا کرنے کو تیار ہیں مگر غیور خلیفہ نے اس پیشکش کو تحق سے مستر دکر دیا اور یہودیوں کی فلسطین میں آباد کاری سے ممل انکار کیا۔ اس کے نتیج میں بالا ترخلافت عثمانید کا ہوریا بستر لپیٹ دیا گیا۔ یہلی جنگ عظیم میں یہودیوں نے جرمنی اور ترکی کے خلاف برطانید اور اس کے اتحادیوں کا ساتھ اس شرط پر دیا تھا کہ فلسطین کو یہودیوں نے جرمنی اور ترکی کے خلاف برطانید اور اس کے اتحادیوں کا ساتھ اس شرط پر دیا تھا کہ فلسطین کو یہودیوں نے جرمنی اور ترکی کے بعد ایک برطانیوں کی دفت عثمانید کا ہوں کا ساتھ اس شرط پر دیا تھا کہ فلسطین کو یہودیوں نے جرمنی اور ترکی کے معد ایک برطانیوں کی محمد ہوں کا ساتھ اس شرط پر دیا تھا کہ فلسطین کو یہودیوں کا قومی وطن تسلیم کیا جا ہے۔ بعد ایک برطانیوں کی دوری کی حکمت کے بعد فلسطین پر برطانیہ قابض ہو گیا۔ اس نے سالان کار کی کی معد کی سادور کی کا معد ہوتھا ہوں ہوں کی آباد کار کی کی الفور ک اس میں اور لی کی سرطانی کی دودی کوفلسطین کا ہائی کہ شر مقرر کر دیا جس ہو گیا۔ اس نے کاماہ کی ایک کی دار کی ہود ہوں کی آباد کار کی کی ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کی آباد کار دی معد ایک برطانو کی یہودی کوفلسطین کا ہائی کہ شر مقرر کر دیا جس نے وہاں یہودیوں کی آباد کار دیا جمد ہوں کی آباد کار کی کی داردن کی معرب کی کارہ اردن کے تسلط میں چلا گیا۔ کا 19 ء کی موب اسر ایک کے قدینہ میں دریا کے اردن کا مغربی کنارہ کی معرب کی تارہ کی تک معرب کی تعارہ کی تک کی تعدین اس کی تعرب کی تارہ ہوں ہو گئے۔ سرار کی کی تارہ کی تی کارہ ہوں کی تارہ ایک کی تی ہوں کی تارہ کی تعدین ہوں کی تارہ کی تی تو ہوں کی تارہ کی تی ہوں کی تارہ کی تی ہوں کی تارہ ہوں ہوں ہو گئے۔ سرائی کے قدنہ میں ہو گئے۔ سرے 19 مور کی تارہ ہوں کی تارہ ہوں ہوں تے ہوں کی تارہ ہوں ہوں ہوں کی تارہ ہوں ہوں ہوں کی ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں کی تارہ ہوں ہوں ہوں ہوں کی ہوں کی کو ہوں کی تارہ ہوں ہو

ال وقت مسئلة فلسطین کے حوالے سے تین موقف عالمی رائے عامد کے سامنے ہیں۔ ایک موقف اسرائیل کا ہے جس کے مطابق وہ سارے مقبوضہ علاقوں کوا پنا حصد قرار دیتا ہے اور کچھ بھی چھوڑ نے کو تیار نہیں۔ یہاں تک کہ ہیت المقدر کوال نے اپنا دارالحکومت قرار دے رکھا ہے۔ اس نے بھی بڑھ کر 'دعظیم تر اسرائیل' کے جو مستقبل کے نقشے شائع ہور ہے ہیں ان میں مصر شام عراق اردن کا لبنان اور سعودی عرب کے مدینہ منورہ اور خیر سمیت میں 1910ء کے دوران فلسطین کا حصد دکھلایا گیا ہے۔ دوسرا موقف اقوام متحدہ کی قرار دادوں کے مطابق ہے جس میں 1910ء کے دوران فلسطین کے دو حصوں میں تقسیم ہونے کی حیثیت کو تسلیم کیا گیا ہے۔ اس کے بعد اسرائیل میں 1918ء کے دوران فلسطین کے دو حصوں میں تقسیم ہونے کی حیثیت کو تسلیم کیا گیا ہے۔ اس کے بعد اسرائیل اسرائیل کی ریاست کو جائز تسلیم کرتے ہوئے اس سے تفاضا کیا گیا ہے۔ گو یاان قرار دادوں کے مطابق اسرائیل کی ریاست کو جائز تسلیم کرتے ہوئے اس سے تفاضا کیا گیا ہے کہ وہ فلسطین کی آزاد دیاست کو تسلیم کرے میں 1910ء کی دوران فلسطین کے دو حصوں میں تقسیم ہونے کی حیثیت کو تسلیم کیا گیا ہے۔ اس کے بعد اسرائیل اسرائیل کی ریاست کو جائز تسلیم کرتے ہوئے اس سے تفاضا کیا گیا ہے کہ وہ فلسین کی آزاد ریاست کو تسلیم کرے معاد 1910ء کی دیات ہے اسرائیل سے ان کے خالی کر نے کا مطالہ کیا گیا ہے۔ گو یاان قرار دادوں کے مطابق اسرائیل کی ریاست کو جائز تسلیم کرتے ہوئے اس سے تفاضا کیا گیا ہے کہ وہ فلسین کی آزاد ریاست کو تسلیم کر کے میں دی دوران محرب میں میں خالی کر دے۔ تر کی اردان مصر سمیت ، ہم تعادی کر میں اسلیم کی میں نہ میں نہ معودی عرب علاقوں سے جرأ بے دخل کر کے اس پر انگر یز دوں نے یہود یوں کا خاصبانہ قبضہ کر ایا تھا۔ اس لیے عرب اسرائیل کی مع علاقوں سے جرأ بے دخل کر کے اس پر انگر یز دوں نے یہود یوں کا خاصبانہ قبضہ کر ایا تھا۔ اس کے مورت حال کے مطابق کی میں تیں ہیں بلد کا او ہو کی خلی تی سے میں ان سے میں ان کی خلی ہوں ان کے مطابق نہیں بلد کا 10 ء کی خلی کی خلی ہے کر ایا تو دار کے مطابق کیا جانا ہے جر اس کے مطابق کی ہوں ہوں کی ہو ہوں کی کیا جا ہے ہے ہوں کی خلی کی خلی ہے مطابق کیا جا ہو ہے ہے اس کے مطابق کیا جا ہے ہیں میں میں میں کی کی جا ہے ہیں ہے ہی خلی ہے ہیں میں ہوں ہے کی جا ہی کیا جا ہی ہے ہو ہ ہے ہی ہو ہے ہیں ہوں ہے ملیم ہیں ہے ہے ہوں ہ

اكتوبرتاد مبر 2024ء كالجليجة

74



اس موقف کوسعودی عرب کے بانی ملک عبدالعزیز آل سعود نے امریکہ کے صدر ٹرومین کے ایک دهم کی آمیز خط کے جواب (فروری ۸ مہواء) میں دوٹوک واضح کیا تھا۔صدر ٹرومین نے اپنے خط میں ملک عبدالعزیز سے کہا تھا کہ وہ عربوں سے اسرائیل کو تسلیم کرانے اور تقسیم فلسطین کو منوانے کے لیے اپنا اثر ورسوخ استعمال کریں ورنہ سعودی عرب امریکہ تعاقد متاثر مورسوخ استعمال کریں ورنہ سعودی عرب امریکہ تعاقد متاثر مورسوخ استعمال کریں ورنہ سعودی عرب امریکہ تعاقد متاثر مورسوخ استعمال کریں ورنہ سعودی عرب امریکہ تعاقد متاثر مورسوخ استعمال کریں ورنہ سعودی عرب امریکہ تعاقد اقوام متحدہ کی قر اردادوں کو تسلیم نہ کرنے والے محلب المریکہ تعاقد متاثر ہو سکتے ہیں اور اس مسلے سے متعلقہ اقوام متحدہ کی قر اردادوں کو تسلیم نہ کرنے والے ممالک پر فوج کشی بھی ہو سکتی ہے۔ اس کے جواب میں سعودی عرب کے والی نے صدر امریکہ کو کلھا: '' فلسطین کی ممالک پر فوج کشی بھی ہو سکتی ہے۔ اس کے جواب میں سعودی عرب کے والی نے صدر امریکہ کو کلھا: '' فلسطین کی ممالک پر فوج کشی بھی ہو سکتی ہے۔ اس کے جواب میں سعودی عرب کے والی نے صدر امریکہ کو کلھا: '' فلسطین کی در میں اپن کی پر انی جنگ ہیں جیسا کہ آپ کا خیال ہے ' بلکہ ہی اس کے اصل حقد ار عرب قوم اور ان صریونی جنگ ہوؤں کی بیں در میں کی کی کو کلھا: '' فلسطین کی در میں بی میں بیں جی کہ کہ کہ میاں کہ کہ کو کل کے والے چندا کی میں بیں ہونی کی جو کل میں کی کو کل کے والے چندا کی ملکوں کی مد د سے اپن در میں پر ان ڈر کار کی کی کی کی کو کن کی میں بیں نے زفلہ طین کو تقسیم کرنے کی عالمی قرار داد جس کو گذا میں میں بیں بی نے فلکوں کی منظور کرانے میں اور کی کی ایک کی کی کی وار ہندا ہی کی بیں ہوں کی معاور کرانے میں اور کی میں وار کی کی خلکوں کی منظور کرانے میں آر کی کی کو کن کو این میں بیں بین پر بنی ایک قرار داد جس کو ایندا ہی جن کی کر میں کی کی کو گذا ہوں کی کی کی کر در در اور کی کی میں در در پر پر کی کی دورل کی در دی کی کی کی میں بی ہوئی کی میں ہوں کی کی کی در در میں کی کی کی در در در میں پر ای کہ کی دول کی ایں در ہوئی کی کی میں ہو ہوئی کی کی میں کی دورل کی کی در دی ہوں کی کی در دی ہوں کی کی کی میں کی ہوئی کی میں کی کی ہوئی کی در دی ہو ہوں کی کی دول کی کی دول کی کی دول کی لیک در دی تو بی کی کی کی در در ہوں ہی ہوئی کی دول کی تی ہوں دی در ہیں ہی ہوئی کی

اس پس منظر میں سعودی ولی عہد شہز ادہ عبداللّہ (۲۰۰۲ء) کی اس پیشکش کا جائزہ لیا جائے کہ اگر اسرائیل عربوں کے مقبوضہ علاقے خالی کرد نے توسعودی عرب اسے تسلیم کرنے کو تیار ہے۔ گویا اس کے بعد باقی عالَم اسلام سے اسرائیل کوتسلیم کرانے میں کوئی بنیا دی رکا د ضہیں رہتی ۔ اس سے داضح مطلب بیکھی نگلتا ہے کہ سعودی عرب اپنے بانی کے موقف سے پیچھے ہٹ رہا ہے ۔ المیہ توبیہ ہے کہ فلسطین اور یہودیوں کے حوالے سے عالَم اسلام کے اصولی اور جائز موقف کی اب تک جرائ مندانہ قیادت کرنے والے سعودی عرب کی طرف سے یہ پیشکش بذاتِ خود عالمی اور اسلامی مما لک کی سیاست میں ایک بڑی تبدیلی کا پیش خیمہ ہے ۔ بہ ڈرامہ دکھائے گا کیا سین

پردہ اٹھنے کی منتظر ہے نگاہ اس کتاب کو پڑھنے سے قاری مسکلہ فلسطین سے بخوبی آگاہ ہوجا تا ہے۔ بیہ موجودہ دور کی اہم ضرورت بھی ہے۔ان مضامین کے معیار و مقام کے لیے مولا نا زاہد الراشدی ﷺ کا نام ہی کافی ہے۔البتہ اتنی اہم کتاب کے لیے استعال ہوئے کا غذ کاہلکا بن نگاہ میں کھنگتا ہے۔اس تالیف کو ہر کتب خانے کالا زمی حصہ ہونا چاہیے۔



75

المحمت قرآن کا

اكتوبرتاد مبر 2024ء کا

### **MESSAGE OF THE QUR'AN**

Translation and Brief Elucidation

By

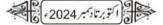
Dr.Israr Ahmad

### Surah Al-Anfāl (8)

### **Preliminary Remarks**

Surah Al-Anfāl is a Madani surah and forms a pair with Surah At-Tawbah (also Madani). To understand the thematic connection among the four surahs in this group, we should note that the first two Makki surahs (Al-An`ām and Al-A`rāf) detail how the Prophet sestablished conclusive evidence against the polytheists of Arabia through his persistent invitation. The subsequent Madani surahs (Al-Anfāl and At-Tawbah) mention the punishment that befell these people in response to this definitive evidence. Due to this thematic coherence, these four surahs make up two pairs within a single group.

Surah Al-Anfāl was revealed immediately after the Battle of Badr and before most parts of Surah Āl-Imrān were revealed. Hence, before studying this surah, it is essential to understand the background and events of the Battle of Badr. In fact, even before delving into this background, it is important to recognize the special significance and status of the Battle of Badr in the context of the methodology and phases of the Prophet sis missionary and revolutionary movement. Hence, when we view the Battle of Badr within the specific context of the Quranic philosophy of 'reminding through the Days of Allah" combined with Surah Al-Anfāl, two prominent aspects of this battle become especially evident:





حكمت قرآن

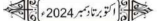
# (1) The First Stroke of Divine Punishment on the Polytheists of Makkah:

According to Allah's Sunnah (established tradition), collective annihilation befalls those nations that deny His messengers. This principle was about to be applied to the polytheists of Makkah after the *hijrah.* The Prophet **#** had established conclusive evidence against his people by inviting them through various means for twelve to thirteen years. Subsequently, the command for migration was in itself a clear sign that the polytheists of Makkah ought now to be punished for their persistent denial. However, Allah's wisdom dictated that the case of the Quraysh be unique in the sense that punishment did not descend all at once but instead in stages. The first installment of this punishment came their way on the battlefield of Badr. They were brought out of the sanctuary of Makkah to the battlefield just as the people of Pharaoh had been driven out of their palaces and brought to the sea to be drowned.

On the battlefield of Badr, seventy leaders of the Quraysh were killed, seventy individuals were taken captive, and many others were wounded. This fate befell warriors who were renowned for their gallantry and mastery in combat throughout Arabia, armed with the latest weaponry of the time, and outnumbering their opponents by three to one. In contrast, the Muslims were so poorly equipped that only eight out of the 313 had swords. The humiliation and defeat of this well-armed militia of one thousand warriors at the hands of the meagerly resourced 313 Mujahidīn was indeed the first installment of Divine punishment for the Quraysh of Makkah. This has been mentioned in Surah Al-Anfāl as a central theme. (The final phase of this punishment came in 9 AH and has been mentioned in Surah At-Tawbah.)

# 2) The Definitive and Inevitable Phase of the Struggle for the Supremacy of the Deen (Action):

The Battle of Badr marked the fifth and final phase of the Prophet struggle for the supremacy of the *Deen*, serving as the starting point of a "formal confrontation" between truth and falsehood. Successfully navigating this phase eventually led to the greatest and most comprehensive revolution in human history. The initial four stages of this movement—invitation, organization, training, and sheer patience—





حکمت قرآن 🖏

were accomplished in Makkah. The fourth stage, that of sheer patience, has been referenced in Surah An-Nisā, ayah 77, with the phrase "لَيْدِيَكُوْ (Hold back your hands). This command implies that you must restrain yourselves, even to the point of being dismantled, without raising your hands in defense or engaging in any form of retaliation.

After successfully completing these four stages, a small yet exceptionally steadfast group of devout followers ready to lay down their lives, gathered around the Prophet #. These individuals had experienced hardships, endured various trials, made sacrifices of every kind, and their sincerity towards Allah was beyond doubt. With this trained, organized, and resilient community at the ready, the time had come to challenge falsehood openly. Consequently, arrangements were made to establish a base for migration by opening a window towards Madinah, so that this collective strength could consolidate in preparation for the final phase (action). This is precisely why the migration was made obligatory upon all believers. When viewed in this context, the migration was not a mere flight, as Western historians attempt to portray; rather, it was a wellconceived and deliberate strategy aimed at relocating the movement's headquarters from Makkah to Madinah. This maneuver was designed to provide an alternative base from which decisive actions could be executed.

(For further details, refer to my book "Manhaj-e-Ingilāb-e-Nabani ")

Here, a particularly important point requires clarification: In the face of the intense onslaught of Western knowledge and civilization in the eighteenth century, Muslims found themselves retreating in every field. In this backdrop, when the West accused Muslims with the assertion that, "the tales of this nation are suffused with the scent of blood," implying that Islam spread by the sword, some of our elders, with utmost sincerity, adopted an apologetic approach in response. They may have been, if truth be told, compelled to do so by the circumstances of the time. This era was one where Muslims in the Subcontinent, under the yoke of subjugation and slavery, were facing oppression and tyranny from the British. In these trying conditions, some Muslim leaders were not only concerned about the protection of their community but also keen on defending Islam and the Prophet **#**'s character. Hence, in response to

اكتوبرتاد تمبر 2024 - م



🍣 🖁 حکمت قرآن 📲

this allegation, they adopted the stance that the Prophet  $\circledast$  did not initiate any aggressive actions on his own; rather, every battle he engaged in was imposed on him, and he fought purely in self-defense.

In India, the most significant work along these lines was done by Allama Shibli Nomani رحمه الله. He was influenced by Sir Syed Ahmad Khan, and together, these individuals faced the storm of modern Western ideas, thoughts, civilization, and values with utmost sincerity—a task that was, undeniably, no easy feat. Consequently, they had to adopt an apologetic approach in this regard. This is precisely why Allama Shibli مرحمه الله writing *"Seerat-un-Nabi #"* (the biography of the Prophet), almost overlooked the eight expeditions preceding the Battle of Badr (including four *Ghazawāt* and four *Sarāya*) to avoid the impression that the initiative had come from the Prophet *#*.

The aforementioned strategy of expediency was a necessity of a particular era, yet the circumstances have now changed. Today, it is imperative to present the philosophy of Islam with utmost clarity before the world: Islam is a complete Deen that seeks to establish its preeminence for practical implementation in human society; moreover, the fundamental purpose of the Prophetic mission was to establish the practical dominance of Islam in the world. The revolutionary struggle to establish the supremacy of the Deen remains essential even today. Whenever and wherever this struggle is initiated, it must be approached with systematic preparation. This arduous journey of preparation must unfold gradually, based on the teachings of the illustrious seerah, through the very four stages-invitation, organization, training, and sheer patience-that the Prophet # himself navigated. If these initial four stages are successfully accomplished, the struggle must then progress to its final and decisive phase, which entails confronting falsehood directly and challenging it. The logical reason for this lies in the fact that truth and falsehood are two opposing and conflicting forces that cannot coexist in harmony. There can be no compromise based on the principle of coexistence between them, and the triumph of one force inevitably leads to the subjugation of the other. Therefore, if the truth and its adherents are in power, they can never compromise with falsehood under any circumstances. This sentiment is echoed in the response of Abu Bakr Siddiq شالله who, given





🍣 🖁 حکمت قرآن 📲

the delicacy of the situation, firmly stated in reply to the suggestion of leniency toward the deniers of *zakāh*: "أَيْبَدَلُ اللَّذِينُ وَأَنَّا حَيْ" (Will the religion be altered while I am still alive?). Hence, while studying Surah Al-Anfāl, it is crucial to comprehend this philosophy with absolute clarity and to keep it in mind.

#### Background of the Battle of Badr:

Upon arriving in Madinah, the Prophet  $\circledast$  focused primarily on the internal consolidation of the city. Within the first six months, he accomplished three critical tasks. Firstly, he got the construction of Masjid an-Nabawi completed, establishing a central hub that served simultaneously as a government secretariat, a parliament house, a center of learning, a spiritual retreat, and a place of worship. Secondly, he established the bond of Mu`akhāh (brotherhood) between the Muhajirūn (emigrants) and the Ansār (helpers), which not only resolved the economic and social issues of the Muhajirūn but also created a unified community in Madinah bound by a relationship of mutual affection and sincerity. The third and most significant accomplishment was the Charter of Madinah, a pact of mutual defense with the Jewish tribes of the city, under which they were bound to defend the city alongside Muslims in case of an attack.

After addressing these internal matters, starting from the seventh month post-Hijrah, the Prophet albegan dispatching raiding parties to the surrounding areas of Madinah. The economy of the Quraysh of Makkah relied heavily on trade, with their caravans moving between Makkah, Yemen, and Syria throughout the year. These trade routes were lifelines for the Quraysh's economy. By strategically deploying military units along these routes, the Prophet affectively conveyed to the Quraysh that their economic lifeline was now under threat and could be severed at any moment. The very thought of such economic insecurity was terrifying for the Quraysh. Historical records confirm that in the eighteen months leading up to the Battle of Badr (2 AH), the Prophet sent out eight such expeditions, participating personally in four of them. During these regions, resulting in many tribes that were once allies of the Quraysh now becoming allies of the Muslims, with others agreeing to remain neutral.





حکمت قرآن

As a result of these successful strategic maneuvers of the Prophet  $\circledast$ , the Quraysh's influence around Madinah began to wane. While the economic blockade of Makkah was already a significant concern, they could now envision their political influence in the region sinking into oblivion. Driven by desperation, they started seriously planning a decisive attack on Madinah. During this period, two incidents precipitated a rapid deterioration of the situation, ultimately leading to the Battle of Badr.

The first incident occurred when the Prophet  $\circledast$  dispatched a small contingent to the location of Nakhla, situated between Makkah and Taif. This mission was tasked with staying in the area and reporting on the movements of the Quraysh. Incidentally, this contingent encountered a trade caravan belonging to the Quraysh. In the ensuing clash, a polytheist named Abdullah ibn al-Hadhrami was killed, while another polytheist was taken captive. When this contingent returned to Madinah with the spoils and the captive, the Prophet  $\circledast$  expressed severe displeasure, as they had acted without orders. Nevertheless, what had happened could not be undone. This incident marked the first formal armed engagement by the Muslims against the Quraysh, which involved the killing of one of their men, thereby further escalating tensions.

The second incident involved Abu Sufyan's caravan. This was a substantial trade caravan traveling from Makkah to Syria. The Prophet attempted to intercept it, but the caravan managed to escape. When this caravan was returning from Syria with merchandise worth fifty thousand dinars, Abu Sufyan, anticipating potential danger, employed a dual strategy for its protection. On one hand, he sent a swift rider to Makkah to seek help, and on the other, he diverted the caravan from its usual route near Badr to a path along the coastline, far from Madinah. While this change in route saved the caravan from immediate danger, it rendered it impossible to recall the messenger sent for help.

Coincidentally, these two provocative news reached Makkah one after the other. First came those who had narrowly escaped from Nakhla, wailing and lamenting the death of Abdullah ibn al-Hadhrami. Soon after, Abu Sufyan's messenger arrived, crying for urgent action to safeguard the caravan from being plundered by the Muslims. These reports ignited fury in Makkah, prompting the immediate assembly of an

🕄 اکتوبرتاد کمبر 2024ء آمای

😂 🖁 حکمت قرآن 🖌

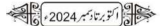
#### **Clarification of a Misconception Regarding Consultation:**

The consultation of the Prophet  $\circledast$  with the noble companions  $\nexists$  before the Battle of Badr, as mentioned in the Quran and historical accounts, has often been misunderstood. The root of this misunderstanding lies in the fact that the Prophet  $\circledast$  held separate consultations on two different occasions and at two different locations, but this has frequently been perceived as a single consultation.

The first session of consultation took place in Madinah with the objective of deciding whether Abu Sufyan's caravan, returning from Syria, should be intercepted. Following this consultation, it was decided to proceed with the interception, and the Prophet set out from Madinah with some of the companions if for this purpose. Till that time, there was no anticipation of combat, hence no special preparations were made. People simply carried whatever weapons they had at hand, which included two horses, eight swords, and some minor weapons. When the Prophet 🀲 and the companions المكتفر reached the place called Safrā, news arrived that Abu Jahl was advancing from Makkah with an army of one thousand men. At that point in time, a revelation from Allah also descended, informing the Prophet 🏽 that a large, well-equipped army was advancing from the south (Makkah) while a caravan was approaching from the north. It also conveyed Allah's promise of victory over one of these two groups and instructed the Prophet story to give glad tidings to the believers and consult them regarding the next step. In response to this revelation, the Prophet 🏽 held a second consultation at Safrā to decide whether to confront the army first or intercept the caravan. Scholars and exegetists who have neglected this context have merged the two consultations into one, leading to confusion in understanding and interpreting the related ayāt of the surah.

#### A Unique Style of the Surah:

This surah, composed of ten sections, is a complete sermon. Notably, the issue of the distribution of war booty has been brought forward from







within the surah and placed at the beginning. The details of the issue have been elaborated within the surah at their appropriate places, but due to the special significance of this matter, the surah begins by pointing it out in an unusual manner. The prominence of the issue of the distribution of war booty arose from the fact that the Battle of Badr was the first event of its kind in the Arabian Peninsula. Prior to this, there had been no formal army with discipline of such nature anywhere in Arabia. Consequently, there were no pre-existing regulations or laws regarding military discipline and wartime conduct. This lack of precedent led to serious issues after the victory, as participants assumed that whatever they had collected from the battlefield was theirs to keep. Certain individuals amassed significant amounts of spoils through their efforts, while others, due to various reasons, ended up with nothing. Some could not participate in the collection of booty due to their status and decorum as elders, some others were stationed at critical posts for security, while some companions die had been tasked with protecting the Prophet . None of these individuals managed to obtain any of the spoils of war, which inevitably led to disputes.

Hence, the very first ayah of the surah decisively addresses this matter by declaring that Allah has taken special notice of this issue, and clarifies in straightforward terms that the spoils of war belong solely to Allah and His Messenger  $\circledast$ ; no one else has any right over them. Keeping this unique style of Surah Al-Anfāl in mind will also aid in comprehending the arrangement of themes in Surah At-Tawbah.

#### Ayāt 1 to 8

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

يَسْتَلُوْنَكَ عَنِ الْانْفَالِ قُلِ الْانْفَالُ بِلَّهِ وَ الرَّسُولِ فَاتَقُوا اللَّهَ وَ اَصْلِحُوْا ذَاتَ بَيُنِكُمْ وَ اَطِيْعُوا اللَّهَ وَ رَسُوْلَهُ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِيْنَ ( إِنَّمَا الْمُؤْمِنُوْنَ الَّذِينَ إِذَا ذُكرَ اللَّهُ وَ جِلَتُ قُلُو بُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ الْيَتُهُ زَادَتُهُمْ إِيْمَانَا وَ عَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُوْنَ أَ الَّذِينَ يُقِيْمُوْنَ قُلُو بُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ الْيَتُهُ زَادَتُهُمْ إِيْمَانَا وَ عَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ أَ الصَّلوةَ وَ مِنَا رَزَقْنُهُمْ يُنْفِقُونَ أَولَلْكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجْتً عِنْدَ رَبِّهِمْ وَ مَعْفِرَةٌ وَ رِزْقٌ كَرِيْهُمْ وَانَ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَيْهِمْ اللَّهُ وَ مِنَا رَوَقُنَ مُ مَعْفِرَةٌ وَ إِذَى مَنْ الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَيْهِمْ الْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَ إِذَا تُعَلَيْهُمْ وَ مَعْفِرَةٌ وَ إِذَى مَنْ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنُونَ مَعْتَ عَلَيْهِمْ الْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَ مَعَا رَوْنَ مَعْفُورَةٌ وَ إِذَى الْمُؤْمِنِيْنَ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنُونَ عَلَى الْمُؤْمِنُونَ عَلَيْ الْنُعُومِنُونَ الْمُؤْمِنُونَ مَعْ مَعْفُورَةُ وَ إِنَّا رَحْتَ قُاتَ الْعَنْمُ مُوَ الْعَنْ وَ مَنَا الْمُؤْمِنُونَ مَنْ الْنُعُمْ مُوْمِنُونَ الْ لَكْرِهُوْنَ۞ْ يُجَادِلُوْنَكَ فِي الْحَقِّ بَعْدَ مَاتَبَيَّنَ كَاَنَّمَا يُسَاقُوْنَ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُوْنَ ۞ْ وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللَّهُ إِحْدَى الطَّآبِفَتَيْنِ اَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّوْنَ اَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُوْنُ لَكُمْ وَ يُرِيُنُ اللَّهُ اَنُ يُّحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهِ وَ يَقْطَعَ دَابِرَ الْكُفِرِيْنَ ﴾ لِيُحِقَّ الْحَقَّ وَ يُبْطِلَ الْبَاطِلَ وَلَوْ كَرِهَا لُمُجْرِمُوْنَ۞ْ

<u>Ayah 1</u>

يَسْئَلُوْنَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ \* قُلِ الْأَنْفَالُ بِلَّهِ وَ الرَّسُوُلِ\*

They ask you 'O Prophet' regarding the spoils of war. Say, "Their distribution is decided by Allah and His Messenger."

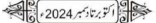
فَاتَقُوا اللهَ وَ أَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَ أَطِيْعُوا اللهَ وَ رَسُوْلَهُ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِيْنَ 0

So be mindful of Allah, settle your affairs, and obey Allah and His Messenger if you are 'true' believers.

Here, the word "Anfāl" has been used for spoils of war. "*anfāl*" is the plural form of "*nafl*," which means an additional thing. An example of this is Nafl prayers, which, if offered, bring reward, and if not, there is no culpability. Similarly, the primary objective in war is victory, while booty is an additional reward.

As mentioned in the introductory discussion, the distribution of the spoils of war among Muslims became a very serious issue after the Battle of Badr. Therefore, the ayah under consideration decisively addresses the root of this issue with a brief, categorical, and unambiguous ruling, clarifying in explicit terms that the "Anfāl" belong solely to Allah and His Messenger . Since victory was granted to the Muslims through Allah's special assistance and the leadership of His Messenger , they are the only rightful owners of the spoils of war. Under this ruling, all the spoils of war were deemed the property of the Islamic state, and all the *mujahidīn* (warriors) were commanded to submit any items in their personal possession to the treasury (*Bayt-al-Māl*). This directive brought everyone to an equal standing, effectively resolving the issue. Afterwards, whatever was redistributed was willingly accepted by everyone.

The following ayāt are significant because they outline certain characteristics of a true believer. However, before learning about these





😽 حکمت قرآن 🖏

characteristics, it is essential to grasp the distinction between a "Mu`min" (believer) and a "Muslim." These two words or terms are not synonymous. The Quran makes a clear distinction between them, as illustrated in Surah Al-Hujurāt, ayah 14:

(قَالَتِ الْأَعْرَابُ أَمَنَا \* قُلْ لَهْ تُؤْمِنُوْا وَلَكِنْ قُوْلُوْا اَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْ خُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوْ بِكُهْ

"The desert Arabs say, 'We have believed.' Say, 'You have not [yet] believed; but say [instead], 'We have submitted,' for faith has not yet entered your hearts.'"

To fully understand the distinction between Islam and Imān, it is helpful to review the details of the 'Pillars of Islam," which are required to fulfill the initial declaration of faith (قَوْلُوَا السَلَعْنَا). It has been narrated by Abdullah ibn `Umar الله that the Prophet (عليه وسلم said:

"Islam is built upon five pillars: bearing witness that there is no deity but Allah and Muhammad is His servant and Messenger, establishing prayer, paying Zakah, performing the Hajj to the House, and fasting during the month of Ramadan."

This hadith mentions the five pillars of Islam which every Muslim is familiar with. However, when discussing Imān (faith), two additional components should be included: "conviction of the heart" and "*jihād* in the way of Allah." The first component relates to belief, while the second pertains to action. One should note how the subsequent ayah of Surah Al-Hujurāt depicts the character of a true believer:

"The [true] believers are only those who have believed in Allah and His Messenger and then doubt not but strive with their properties and their lives in the cause of Allah. It is those who are the truthful." (Al-Hujurāt 15)



This signifies that upon reciting the Shahadah (declaration of faith), a person becomes a Muslim legally, and all pillars of Islam become obligatory for him. However, he attains the status of a true believer when his heart is endowed with unwavering faith (ثُمَّ لَمْ يَزْتَابُوْ) and he actively participates in *jihād*.

In light of this definition of a true believer, the state of the believers has been described in two distinct parts here in Surah Al-Anfāl. The part related to genuine faith has been referred to in ayāt 2 and 3, while the second part, related to *jihād*, has been mentioned in the penultimate ayah of the surah. It is as if a compass has been used to outline the surah, with one point anchored at the beginning (excluding the first ayah) and the other point at the end (excluding the last ayah). With this clarification, let's examine the first part of the definition of a true believer:

#### <u>Ayah 2</u>

The 'true' believers are only those whose hearts tremble at the remembrance of Allah, whose faith increases when His revelations are recited to them, and who put their trust in their Lord.

#### <u>Ayah 3</u>

الَّذِيْنَ يُقِيْبُوْنَ الصَّلُوةَ وَمِمَّارَزَقْنْهُمْ يُنْفِقُوْنَ ٢

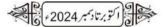
#### They are' those who establish prayer and donate from what We have provided for them.

This refers to spending in the way of Allah, i.e., for the cause of Allah's Deen.

#### <u>Ayah 4</u>

#### It is they who are the true believers.

Here, the first part of the definition of a true believer has been presented, while the second and concluding part is going to be outlined in ayah 74, which is the second last ayah of the surah, with the phrase (أوليك هُمُ



الْمُؤْمِنُونَ حَقَّاً) reappearing there. These realities of faith have been divided and placed at the beginning and end of the surah in such a way that the entire surah seems to be in the embrace of this theme.

ڵۿؙۿۮۮڗڂ۪ؾؓۼؚڹٛ۫ۘػڔڹؚۨڥۿۏۊڡؘۼ۬ڣؚڗڐ۠ۊۜڔۯ۬ڨؓػڔؽۿ۞

They will have elevated ranks, forgiveness, and an honourable provision from their Lord.

From here, the discussion about the Battle of Badr begins.

<u>Ayah 5</u>

كَمَا ٱخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ فَرِيْقًا مِّنَ الْمُؤْمِنِيْنَ لَكْرِهُوْنَ

Similarly, when your Lord brought you 'O Prophet' out of your home for a just cause, a group of believers was totally against it.

This refers to the first consultation that the Prophet  $\circledast$  had with the companions  $\overleftrightarrow$  in Madinah. There were two types of people who were reluctant to engage in any potential armed conflict with the Quraysh. The first group was that of the hypocrites, who were not ready to face any trials and according to their plans, wanted to "nip the evil in the bud" by preventing such campaigns from setting a precedent. Their arguments appeared seemingly sound: fighting is not a good thing; we should propagate the Deen through virtuous speech and righteous conduct and avoid conflict at all costs, and so forth. On the other hand, there were some sincere believers who, out of their simple-mindedness and particular temperament, believed that since the Quraysh had not yet taken any hostile action, they should not initiate any confrontation. This ayah unequivocally asserts that the Prophet  $\circledast$ 's departure towards Badr was part of Allah's plan.

<u>Ayah 6</u>

يُجَادِلُوْنَكَ فِي الْحَقِّ بَعْدَ مَاتَبَيَّنَ

They disputed with you about the truth after it had been made clear

This ayah, in my view, relates to the second consultation held at the location of Safrā. The Prophet and set out from Madinah with the intention of pursuing the trade caravan belonging to the Quraysh, a

اکتوبرتاد تمبر 2024ء کے



😤 🖁 حکمت قرآن 🕈

mission seemingly similar to the eight expeditions that had previously been sent to the area. Till that time, there was no such information or indication regarding the Quraysh army. However, upon reaching Safrā, he sereceived intelligence from his sources concerning the departure of the army of Quraysh from Makkah, and Allah Almighty also informed him about it through revelation. Just as the esteemed Tālūt, to reveal the sincerity of his loyal companions, had tested his army on the way by stating that whoever drinks to satiation from the river would no longer have any connection with him, the Prophet too, with Allah's command, placed the entire matter before the Muslims for consultation, clearly informing them that Abu Jahl had left Makkah with an immense army of one thousand warriors.

كَانَتْهَا يُسَاقُوْنَ إِلَى الْبَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُوْنَ أَ

# As if they were being driven to death with their eyes wide open.

As is obvious, this condition could only be that of outright hypocrites.

#### <u>Ayah 7</u>

وَإِذْ يَعِدُ كُمُ اللهُ إِحْدَى الطَّآبِفَتَيْنِ أَنَّهَا لَكُمُ

# Remember, O believers,' when Allah promised 'to give' you the upper hand over either target

The Muslims were guaranteed victory by Allah over one of the two parties, the army or the caravan.

#### You wished to capture the unarmed party

Since one of the two groups was guaranteed by Allah to be overpowered, you desired to pursue the unarmed group, i.e., the caravan, as it posed no peril or risk. The caravan had only around fifty or a hundred people and carried merchandise valued at fifty thousand dinars, making it easy to overwhelm it. Those who held this view argued that the Muslims were not well-equipped, lacked sufficient supplies, and had not come fully prepared from Madinah; therefore, it would be better to head towards the caravan first, as this would yield supplies, help seize weapons from







the caravan members, and allow for a more strategic approach when facing the army later. This reasoning appeared quite sound from a logical standpoint.

وَيُرِيْهُ اللهُ أَنُ يُحِقَّ الْحَتَّ بِكَلِمْتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكُفِرِيْنَ ٥

But it was Allah's Will to establish the truth by His Words and uproot the disbelievers.

This aligns with what we read in Surah Al-An `ām (ayah 45): (فَقُطْعُ دَابِرُ اللَّذِينَ طَلَبُوْا) "And the root of the unjust people was cut off", which suggests that Allah's intention was different. What was about to transpire was not going to occur according to the usual physical laws of the world. Allah wanted to make that day a "Yawm al-Furqān" (the Day of Distinction). He aimed to exhibit, by handing a humiliating defeat to an army of a thousand well-armed warriors at the hands of three hundred and thirteen unarmed individuals, who Allah's support and assistance were with. In this way, Allah intended to uproot the disbelievers.

#### <u>Ayah 8</u>

لِيُحِتَّ الْحَتَّ وَيُبْطِلَ الْبَاطِلَ وَلَوْ كَرِهَ الْمُجْرِمُوْنَ ٥

To firmly establish the truth and wipe out falsehood—even to the dismay of the wicked.

#### Ayāt 9 to 19

إِذُ تَسْتَغِيْثُوْنَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ اَنِّيْ مُعِنَّكُمْ بِآنِفٍ مِّنَ الْمَلْبَكَةِ مُرْدِفِيْنَ 0 وَ مَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلَّا بُشُرى وَلِتَطْمَعِنَّ بِهِ قُلُو بُكُمْ وَ مَا النَّصُرُ إِلَّا مِنُ عِنْبِ اللَّهِ أِنَّ اللَّه عَزِيرٌ حَكِيُمٌ شَاؤُ اِذُ يُعَشِّيُكُمُ النَّعَاسَ آمَنَةً مِّنْهُ وَ يُنَزِّلُ عَلَيْكُمْ وَ يُثَبِّتَ بِهِ الْأَقْرَامَ إِنَّ اللَّه عَزِيرٌ وَ يُذْهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَنِ وَ لِيَدْبِطَ عَلَى قُلُو بِكُمْ وَ يُثَبِّتَ بِهِ الْأَقْرَامَ أَذَ يُوَئِ وَ يُذَهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَنِ وَ لِيَدْبِطَ عَلَى قُلُو بِكُمْ وَ يُثَبِّتَ بِهِ الْأَقْدَامَ أَو لَ رَبُّكَ إِنَى الْمَلْبِكَةِ أَنِّ مَعَكُمْ فَتَبِتُوا الَّذِينَ امْنُوا لَ سَأَنْقِ فِي فَقُو بِالَّذِينَ كَفَرُوا الرَّعْبَ وَ يُنْ هِذَا فَوْقَ الْاعْنَاقِ وَ اضْرِبُوا مِنْهُمُ كُلَّ بَنَانِ شَائِقِ فِي قُلُو بِالَّذِينَ كَفَرُوا الرَّعْبَ فَاضُرِ بُوا فَوْقَ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ فَانَ اللَّهُ عَنَاقَ وَ اضْرِبُوا مِنْهُمُ كُلَّ بَنَانِ شَائِقِ فَى فَقُو فَقُو اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ مَنْ يُشَاقِقِ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ فَانَ اللَهُ مَنْ عُنَاقَ وَ اضْرِ بُوا مِنْهُمُ كُلَّ بَنَانِ فَ لَا لَعَنْ اللَهُ وَ رَسُولُهُ وَ الْنَا عَمْ يُوا اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ اللَّا عَنَاقَ وَ الْنُو بُنُ اللَهُ وَ رَسُولَهُ وَ الْنَا يَعْمَرُ فُو اللَّهُ وَ مَنْ اللَا الْنَا عَمَانَةُ اللَهُ وَ الْنُو لِي عَلَيْ الْمَالَا وَ مَنْ يَوْ اللَّهُ وَ مَنْ الْعَا وَ مَنْ اللَهُ وَ مَنْ عَنَا تَا الْتَا الْنَا عَنُ اللَيْ فَيَ الْعَا وَ مَنْ اللَهُ وَ مَن مَنْ يَقْلَا هِ مَا لَا يَعْتَ الْعَا وَ مُنَعْ مَنْ عَا اللَا اللَهُ أَنْ اللَهُ وَ عَنْ وَ عَنْ يَا عُنُ وَ عَنْ الْتَا الْمَا الْوَ عَنْ الْنَا الْتَا الْنَا اللَهُ مَنْ الْمَا مَعْتُ مُ فَيْ وَ مَنْ وَ عَنْ الْنَا الْنَا الْعَا وَ عَنْ وَ عَنْ الْمُ قُولُ اللَّهُ وَ عَنْ الْمَا الْنَا الْنَا مِنْ الْعَنْ مَنْ الْنُهُ أَنَّ الْنَا عَنْ الْعَاقُ مَا اللَّهُ الْعَالَا الْمَالَا الْمَا الْمُ لَعْ عَنْ الْنَا الْعَائِنُ مُ مُ مُنْ الْنَا الْعَاقُونُ اللْعُو الْ

اكتوبرتاد تمبر 2024ء 🗟

83

😂 🖁 حکمت قرآن 🚽

مَأُوْىهُ جَهَنَّمُ أو بِئْسَ الْمَصِيرُ فَلَمْ تَقْتُلُوْهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ قَتَلَهُمْ وَمَارَمَيْتَ إِذُرَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَهٰى وَلِيُبْلِيَ الْمُؤْمِنِيْنَ مِنْهُ بَلَاءً حَسَنًا أَنَّ اللَّهَ سَمِيْعٌ عَلِيُمٌ ۞ ذٰلِكُمْ وَ أَنَّ اللَّهَ مُوْهِنُ كَيْبِ الْكَٰفِرِيْنَ وَلِنَ تَسْتَفْتِحُوْا فَقَدُ جَاءَكُمُ الْفَتْحُ وَ إِنْ تَنْتَهُوا فَهُوَ خَيْرٌ الْمُؤْمِنِينَ تَعُوْدُوا نَعُنُ وَ لَنُ تُغْنِى عَنْكُمْ فِيَتَكُمْ شَيْئًا وَ لَوْ تَنْتَهُوا فَهُوَ خَيْرٌ

Ayah 9

Remember' when you cried out to your Lord for help, He answered, "I will reinforce you with a thousand angels—followed by many others."

Against the one thousand warriors of the Quraysh, one thousand angels will descend from the heavens, one after the other, for your support.

#### <u>Ayah 10</u>

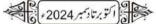
وَمَاجَعَلَهُ اللهُ إِلَّا بُشُر ى وَلِتَظْبَيِنَّ بِهِ قُلُو بُكُمْ

And Allah made this a sign of victory and reassurance to your hearts.

وَمَاالنَّصُوُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللهِ أَنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيْمٌ أَ

Victory comes only from Allah. Surely Allah is Almighty, All-Wise.

Allah, the Almighty, with His command of "Be, and it is," can accomplish whatever He wills. He could have helped you without sending angels, but because the human mind has its own way of thinking, He not only decided to send a thousand angels but also informed you of their arrival beforehand to reassure you that help was on the way. It is important to note that according to Allah's promise, the angels did indeed descend on the battlefield of Badr, but they did not actually participate in the combat. The battle occurred effectively between one thousand disbelievers and three hundred and thirteen Muslims, who,





🏽 🕄 حکمت قرآن 🖏

fueled by their unwavering faith, fought with such bravery and fearlessness that they overcame an enemy force three times their number.

#### Ayah 11

إِذْ يُغَشِّيُكُمُ النُّعَاسَ اَمَنَةً مِّنْهُ وَ يُنَزِّلُ عَلَيْكُمُ مِّنَ السَّمَاءِ مَاءً لِّيُطَهِّرَ كُمْ بِه

Remember' when He caused drowsiness to overcome you, giving you serenity. And He sent down rain from the sky to purify you

On the night of Badr, all the Muslims slept peacefully, and there was also an extraordinary amount of rainfall that night. This peaceful sleep of the Muslims and the rainfall were two miracles that manifested for the special aid of the believers. These miracles did not occur with a formal announcement by the Messenger of Allah and nor did they present themselves as extraordinary events; instead, these events occurred in a manner that provided exceptional assistance to the Muslims at that time, for such occurrences do not happen simply by chance. From a worldly perspective, the Battle of Badr was a severe test for the Muslims. Naturally, one would expect that on such a night, every person in the Muslim army would be filled with anxiety, concern, and apprehension about the morrow-wondering if they would even survive what is to transpire. However, the reality turned out to be quite the opposite. The Muslims slept during that night in tranquility and awoke completely refreshed and alert in the morning. Similarly, the rain that fell that night also proved to be Allah's support and assistance. In addition to other benefits, the rain provided ample water for those who needed to perform Ghusl (bathing for purification).

### وَيُنْهِبَ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطِنِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوْبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ الْاقْدَامَ ش

## Free you from Satan's whispers, strengthen your hearts, and make 'your' steps firm.

The rainfall also contributed to a sense of reassurance for the Muslims, as they found a plentiful supply of water in the dry desert. It is worth noting that there was only one pond in the area, and the army of Quraysh had already occupied it. However, when the rain fell, the water accumulated near the Muslim camp because of the low-lying ground, allowing them to

اكتوبرتادتمبر 2024ء كالتج



حکمت قرآن 🖏

collect and store it. The rain also compacted the soil, making the sandy ground firm and facilitating movement.

#### <u>Ayah 12</u>

إِذْ يُوْحِىٰ رَبُّكَ إِلَى الْمَلْبِكَةِ أَنِّيْ مَعَكُمُ فَثَبِّتُوا الَّذِيْنَ أَمَنُوْا \*

Remember, O Prophet,' when your Lord revealed to the angels, "I am with you. So make the believers stand firm."

Previously, in ayah 9, the reference to a thousand angels has been made. Allah, the Almighty, had commanded them to stand alongside the Muslims in the battlefield.

# "I will cast horror into the hearts of the disbelievers. So strike their necks and strike their fingertips."

Allah had instilled a profound sense of fear in the disbelievers during the fierce confrontation. When a person becomes terrorized in the face of an adversary, his ability to resist diminishes; he finds himself at the mercy of the attacker and subjected to whatever treatment he wishes to impose.

#### <u>Ayah 13</u>

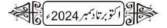
This is because they defied Allah and His Messenger. And whoever defies Allah and His Messenger, then 'know that' Allah is surely severe in punishment.

The next ayah directly addresses the Quraysh.

#### Ayah 14

ذْلِكُمْ فَنُوْقُوْهُ وَ أَنَّ لِلْكَفِرِيْنَ عَذَابَ النَّارِ

That 'worldly punishment' is yours, so taste it! Then the disbelievers will suffer the torment of the Fire.





حكمت قرآن

For now, receive the first installment of Our punishment. Do not think that your punishment ends here; certainly not, your ultimate punishment is indeed the Hellfire, so be prepared for that as well.

#### <u>Ayah 15</u>

#### O believers! When you face the disbelievers in battle

"زحف" connotes the confrontation of two armies in direct combat. Before the Battle of Badr, the Prophet ﷺ had sent out eight expeditions in the area. However, none of them were meant to be a formal battle, and all of them can, at most, be considered raids. Hence, Badr was the first instance where Muslims engaged in a formal, face-to-face fight with the disbelievers. Therefore, these instructions are being given for a situation where Muslims confront the disbelievers in a formal battle.



#### Never turn your backs to them.

This means that you should stand firm and fight, and even if you have to sacrifice your lives, you should not retreat.

<u>Ayah 16</u>

وَمَنْ يُوَلِّهِمْ يَوْمَينٍ دُبُرَةٌ

#### And whoever does so on such an occasion

This refers to any Muslim who flees the battlefield to save his own life.

#### Unless it is a manoeuvre

For instance, if two people are engaged in face-to-face combat and one person steps to the side or back to gain a better position, he will not be considered to have turned his back but to have made a tactical move. Similarly, if a unit retreats on the commander's orders as part of a military strategy to make way for another unit to take its place, this will not be regarded as an escape.



حکمت قرآن 👸

### ٱوْمُتَحَيِّزًا إِلَي**ْ فِ**ئَةٍ

#### Or to join their own troops

Likewise, if a part of the army makes an orderly retreat during combat to join another part of the army, those retreating will not be deemed to have turned their backs. Beyond these two exceptions, if someone shows cowardice and runs away to save himself amidst chaos:

فَقَدُ بَآءَ بِغَضَبٍ مِّنَ اللهِ وَمَأُوْبِهُ جَهَنَّمُ \* وَبِئُسَ الْمَصِيُرُ •

## Will earn the displeasure of Allah, and their home will be Hell. What an evil destination!

The next ayāt clarify even further that the Battle of Badr did not occur according to worldly rules and regulations, but instead under the special design of Allah.

#### <u>Ayah 17</u>

### فَلَمْ تَقْتُلُوْهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ قَتَلَهُمْ

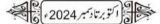
#### It was not you 'believers' who killed them, but it was Allah Who did so.

While it is fundamentally true that in every action, the actual doer is Allah; whatever we accomplish is possible only through His will, and the effects and attributes of any entity come from Him. Although this principle holds for all situations— لأ فَاعِلَ فِي الْحَقِيْقَةِ وَلَا مُؤَيَّرُ الأَ الله (There is no doer or influencer in reality but Allah)—the Battle of Badr was characterized by particularly unique circumstances with direct Divine intervention.

### وَمَارَمَيْتَ إِذْرَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَلْمِي ۚ

#### Nor was it you 'O Prophet' who threw 'a handful of sand at the disbelievers', but it was Allah Who did so.

In the battlefield, when the two armies faced each other, the Prophet took some pebbles in his hand and threw them towards the disbelievers, saying, شَاهَتِ الْوجُوْهِ "May their faces be disfigured." How far those pebbles reached and what impact they had on the disbelievers is known only to Allah. Nonetheless, here Allah attributes this act to Himself, stating that







when the Prophet threw the pebbles, it was not actually he who threw them, but Allah. This has been illustrated by Iqbal in the following words:

The hand of a true believer is indeed the hand of Allah!

وَلِيُبْلِيَ الْمُؤْمِنِيْنَ مِنْهُ بَلاّ عَصَنّا

#### Rendering the believers a great favour.

Allah, the Almighty, brings such trials to His servants to refine their hidden abilities. The words بَلَا، يَتِلُو، بَلَاء imply testing someone through trials and hardships. However, when these words are derived from the verb form (ابَلْى، يُتِلْى), they indicate refining someone's attributes or talents.

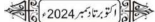
Surely Allah is All-Hearing, All-Knowing.

<u>Ayah 18</u>

ذٰلِكُمْ وَأَنَّ اللهَ مُوْهِنُ كَيْبِ الْكُفِرِيْنَ

#### As such, Allah frustrates the evil plans of the disbelievers.

This ayah seems to be addressing both the believers and the disbelievers, whereas in the next ayah, the address is directed exclusively at the disbelievers. Abu Jahl firmly believed as a commander that owing to his army's numbers, weaponry, and supplies, he would easily crush the Muslims. The Quraysh had already begun propagating that the day of the battle would be a "Day of Distinction" and would manifest whom Allah supported. Evidently, they too believed in Allah, and therefore, historical records mention Abu Jahl's prayer on the night before Badr, which he directed specifically to Allah. That night, while the Prophet 👹 was prostrating and praying to Allah, Abu Jahl, too, was praying in an astonishingly monotheistic tone. His prayer lacked any mention of Lat, اللَّهم أقطعنا لِلرَّحِم : Manāt, `Uzza, or Hubal, and he appealed directly to Allah' O Allah, the one who has severed our family... وآتانا بيا لا نَعرفُه فأُحِنْه الغداة bonds and brought what we do not recognize, crush him tomorrow ... " This prayer reveals that Abu Jahl's main grievance against the Prophet 🌉 was that due to him, the blood ties within the Quraysh had been severed.





😂 🖁 حکمت قرآن 🖫

For instance, if one brother had embraced Islam while the others persisted in their disbelief, the relationship of brotherhood between them had deteriorated to the point of enmity. Similarly, children had turned away from their parents, and wives from their husbands. This disintegration had severely impacted the unity, strength, and reputation of the Quraysh, and thus was the greatest source of distress for them. Consequently, Abu Jahl and the Quraysh as a whole desired and prayed for a decisive outcome of the conflict that had been going on between them and the Muslims in Makkah for the past several years. The next ayah provides an answer to this wish and prayer of theirs.

<u>Ayah 19</u>

### إِنْ تَسْتَفْتِحُوْا فَقَدْ جَاءَكُمُ الْفَتْحُ

#### If you 'Meccans' sought judgment, now it has come to you.

Allah, the Almighty, demonstrated through this decisive victory which group had His support and backing. This encounter made the distinction between truth and falsehood clear as day.

وَإِنْ تَنْتَهُوا فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ۖ وَإِنْ تَعُوُدُوا نَعْدُ

And if you cease, it will be for your own good. But if you persist, We will persist.

وَلَنْ تُغْنِي عَنْكُمْ فِنَتُكُمْ شَيْئًاوً لَوُ كَثُرَتْ وَإَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُؤْمِنِيْنَ شَ

And your forces—no matter how numerous they might be will not benefit you whatsoever. For Allah is certainly with the believers.

اكتوبرتادتمبر 2024ء كالح

76

حکمت قرآن ا