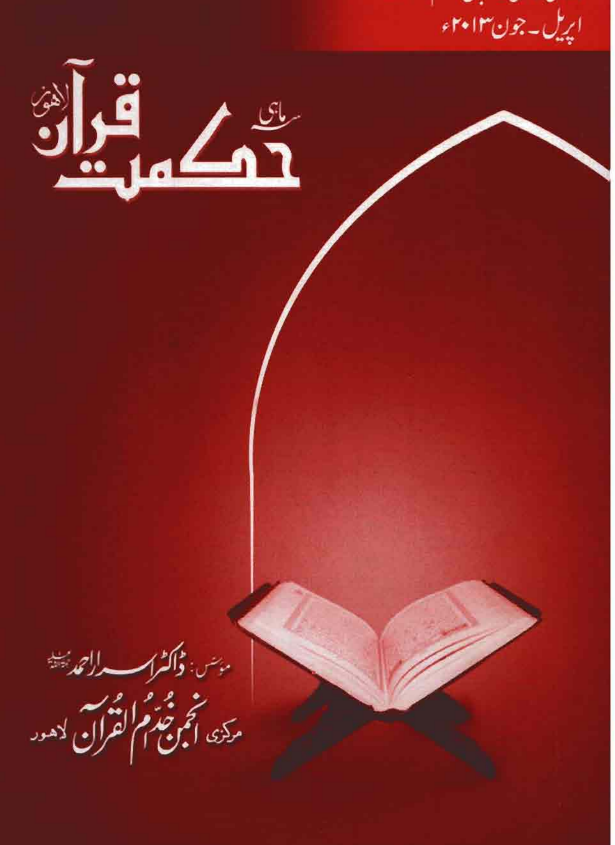
جُمادِي الأخرى يشعبان المعظم ١٩٣٢م



قرآن علیم کی عظمت تعارف اور حقوق و مطالبات جیسے ملی عملی موضوعات پر 8 کتا بوں کامجموعہ



از ڈاکٹراکسداراتھرﷺ

دیدہ زیب ٹائٹل کے ساتھ تقریباً 500 صفحات پر مشتمل فکرانگیز تالیف

اشاعت خاص (مجلد):

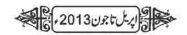
امپورٹڈ آفسٹ بیپر، قیمت: 400روپے مرمرد ی

اشاعت عام (پیپربیک): امپورٹڈ بک پیپر، قبت:250روپے

مكتبه خدام القرآن لاهور

36 \_ كى، ماۋل ئاۋن، لامور فون: 3-35869501-042

maktaba@tanzeem.org

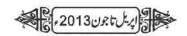






| اس شهارے هیں                                          |                          |     |
|-------------------------------------------------------|--------------------------|-----|
| حرفِ اوّل                                             |                          |     |
| اسلام اورسیاسی ہیئت حاکمہ                             | ڈاکٹرابصاراحمہ           | _ 3 |
| مضامينِ قرآن                                          |                          |     |
| قر آن حکیم کی سورتوں کے مضامین کا جمالی تجزیبہ        | ڈاکٹراسراراحیہؒ          | 10  |
| فعمُ القرآن                                           |                          |     |
| ترجمهٔ قرآن مجید مع صرفی ونحوی تشریح                  | افادات حافظ احمريارٌ     | _20 |
| حکمتِ نبوی                                            |                          |     |
| قیامت کے دن کے پانچ اہم سوالات                        | پروفیسرمحمہ یونس جنجوعہ  | 30  |
| قرآنيات                                               |                          |     |
| علوم القرآن:مطالعة قرآن كاضابطهٔ توسیعی وتجدیدی ضرورت | ڈاکٹر پروفیسرمحدعارف خان | 33  |
| فكر و نظر                                             |                          |     |
| قرآن اورستشرقين                                       | ڈاکٹر حافظ محمد زبیر     | 65  |
| كتابنما                                               |                          |     |
| تعارف وتبصره                                          | پروفیسرمحمہ یونس جنجوعہ  | 82  |
| بيانُ القرآن                                          |                          | k   |
| MESSAGE OF THE QURAN                                  | Dr. Israr Ahmad          | 96  |
|                                                       |                          |     |









### بسم الله الرحمان الرحيم

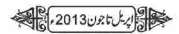
# اسلام اورسیاسی ہیئتِ حاکمہ

علامدا قبال نے فکر جدیدا وراس کے ہمہ گراستیلاء کے لیے کئی پیرائے استعال کیے ہیں جن سے اہلِ علم بخوبی واقف ہیں۔ مثلاً بعض اشعار میں انہوں نے عہد نوکو''برق'' ''نئی آگ'' '' مے مغرب' جیسے الفاظ سے تعیر کیا ہے۔ ایک شعر میں جدید تہذیب و تدن کی علمی منہاج کو'' ظاہر پرست' اور دانش مغرب کو'' عذاب' قرار دیا ہے۔ مغربی فکر و تہذیب پران کاعموی نفذ و تبحرہ '' دل کی خرابی'' اور'' خرد کی معموری'' کے الفاظ میں بہت مجر پوراور پُرمغز انداز میں قارئین کے سامنے آتا ہے۔ عہد نوکی فکری حشر سامانیاں تمام روایتی اور غیر سائنسی افکار واقد ارکو جسم کرنے کے در بے ہیں اور اس کی لپیٹ میں بالحضوص اسلامی تہذیب و تدن کے اصول اور حیات انسانی کے لیے دیے گے قواعد و ضوا بط آتے ہیں۔ عصرِ حاضر کی مادہ پرستانہ سوچ کو علامدا قبال نے فاری کے اس سادہ شعر میں خوب سمویا ہے۔

عصر ما وارفت<sup>ر</sup> آب و گِل است الل حق را مشکل اندر مشکل است

آج بھی مغربی فکریات کا اگر بنظرِ عائز مطالعہ کیا جائے تو علامدا قبال کی کم وہیں ایک صدی قبل کی گئی نقذ کورپ اور
امریکہ کی دانش گاہوں ہے آنے والی کتب اور فلسفیا نہ افکار پر سوفیصد پوری اتر تی ہے۔ فرق صرف بیہ کہ اب
نبتاً زیادہ پُرشکوہ لفاظی اور نئی نئی اصطلاحات کا سہار البیا جاتا ہے۔ فرہب اور فرہبی معتقدات کا واضح اور صاف
الفاظ میں ا نکار تو نہیں ملتا 'لیکن ان کی الیی تعبیرات اور تشریحات کی جاتی ہیں جن سے دین و فرہب کی اصل
روح اور تاریخیت دم تو ڑتی نظر آتی ہے۔ حقیقت بیہ کہ تمام دوسرے فدا ہب عالم بری عدتک سیکولر ائزیشن
کے آگے surrender کر بچے ہیں 'لیکن مغربی دانشور جرائی اور سراسیمگی کے عالم میں شکوہ کناں ہیں کہ
آخرت (روحانی) اور دینوی پہلوؤں کے درمیان ایک گہرا نامیاتی رشتہ رکھنے والا دین سے اسلام سے سیکولرائزیشن اور لبرل ازم کے آگے قطعاً جھکنے کے لیے تیار نہیں ہے اور اس طرح کی تمام کا وشوں کو resist کرتا
ہے۔ انہیں یہ شکایت ہے کہ مسلمان کیوں ایک عالمی سیاسی اور معاشی نظام (world order) کا حصہ بنے کے تیار نہیں!

فی الحقیقت اسلام کامعاملہ بیہ ہے کہ وہ بالکل آغاز سے اپنی تعریف اور شناخت میں قطعیت کے ساتھ کلام اللہ یعنی قرآن کی نازل شدہ آیات میں واضح کر دیا گیا تھا۔ دوسرے ندا ہب بالحضوص عیسائیت کے برخلاف اس کے بنیا دی عقائد اور تہذیبی افراد ومنج کی تشکیل دواڑھائی صدیوں کے بعد نہیں ہوئی۔ چنانچے روزِ اوّل سے





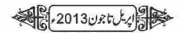
مشرکین ملہ جان گئے تھے کہ پنج براسلام حضرت محمد کا اللہ کے قیام اور اس کے احکام کی تحفید کا نقیب ہے۔
سان پر بیشہ چلانے والا ہے اور ایک خدائے واحد کی حکمر انی کے قیام اور اس کے احکام کی تحفید کا نقیب ہے۔
کلم کہ شہاوت پہلے معبود ان باطل کی کامل نفی اور پھر خدائے واحد کا اثبات کرتا ہے۔ مشرکین مکہ کا پورا نظام ان مجموٹے خداؤں کے بتوں کی وجہ ہے تھا جن کے لیے جملہ قبائل کی عقیدت اور نذر و نیاز اور پڑھاووں کے جموٹے خداؤں کے بتوں کی وجہ سے تھا جن کے لیے جملہ قبائل کی عقیدت اور نذر و نیاز اور پڑھاووں سے بھی ذریعے مکہ کے مراعات یا فتہ لوگ امن وسکون اور پُرفینش زندگی بسر کرتے تھے اور ان کے تجارتی تا فلوں سے بھی کوئی تعرض نہ کرتا تھا۔ چنا نچہ دین متین کے سیاسی مضمرات کوئی زائد یا ٹانوی مظاہر نہیں بلکہ قرآن کی شکل میں نازل شدہ الہیاتی فکری بنیا دوں سے فطری وطبعی طور پر پھوٹے ہیں 'اور اس میں کسی تبدیلی کا ہرگز کوئی امکان نہیں نازل شدہ الہیاتی فکری بنیا دوں سے فطری وطبعی طور پر پھوٹے ہیں بنفسِ نفیس اسلام کو پوری جامعیت اور روحانی وسیکولر ( دنیاوی) پہلوؤں کی تو حید کے ساتھ عملاً قائم کیا۔ بالفاظِ دیگر اسلام تاریخ عالم میں ما بعد الطبعیاتی دینی عقائد لیعنی ایمانیات اور سیاسی غلبہ وقوت کی وحدت کے طور پر سامنے آیا ہے۔

مغربی دانشوراور مصنفین اسلام میں دین دونیا کی اس نامیاتی وحدت کے برخلاف اسلام کے دوچہروں کی بات کرتے ہیں۔ایک چہرہ انفرادی قلبی ؛ وقی 'تعلق مع الله یا دوسر الفاظ میں احسان یا تصوف والا چہرہ ہے جوان کے لیے قابلِ قبول ہے۔ دوسرا چہرہ ان کے بقول سیاسی آئیڈیالوجی کی شکل میں ہے جس کا تعلق اجماعی و سیاسی نظیم ہیئت یعنی خلافت اور نظام عدل وقبط سے ہے۔مستشرقین اسلام کے مؤخر الذکر چہرے یا پہلوکوایک خون آشام پلک آئیڈیالوجی کے طور پردیکھتے ہیں جے وہ اول الذکر (ذاتی وایمانی کیفیت کا اسلام) سے بالکل مختلف بلکہ اس کا نقیض گردانتے ہیں۔ میں یہاں اس کی چندمثالیں پیش کروں گا۔

(۱) پروفیسر منظمری واٹ کی سیرت رسول منظی لیٹی کے بردوالگ الگ جلدیں "Muhammad at Makkah" اور "Muhammad at Madina" اس بات کا اعلان ہیں کہ مکہ میں محمد کی شیت واقعی ایک نبی اور اخلاقی وسوشل ریفار مرکی ہے جبکہ مدینہ ہجرت کرنے کے بعدوہ فوراً جنگجو سپہ سالا راور حکومت واقتد ار کے حصول میں کوشاں نظر آتے ہیں۔ اس طرح منظمری واٹ کی نظر سے آنحضور منظیم کے انقلاب اور دین اسلام کی سربلندی کی کا وشوں کے کے تدریخی مراحل او جھل رہتے ہیں۔

(۲) امریکی نقاد پال برمین پولیشکل اسلام کے علمبر داروں کے لیے ہرفتم کے گھٹیا اور نازیبا الفاظ استعال کرتے ہوئے انہیں بیسویں صدی کے بیار ذہن پور پی فاشٹ لوگوں کی طرح ایک گروہ قرار دیتا ہے اور ایٹ اسٹ لوگوں کی طرح ایک گروہ قرار دیتا ہے اور اسٹ خیال کا بر ملاا ظہار کرتا ہے کہ پورپ اورام بکہ کوان حضرات ہے آخری خاتے تک جنگ جاری رکھنی ہے۔ (بحوالہ تصنیف Terror & Liberalism شائع شدہ ۲۰۰۳ء)

(۳) اسلام اور قرآن کا سات دہائیوں پر مشتل طویل اور انتہائی گہرا مطالعہ کرنے والا کینتھ کریگ بھی اس حقیقت کو بچھنے سے قاصر رہا ہے کہ اسلام آغاز وہی سے اپنی theopolitical تعلیمات کی شکل میں انسانوں کے کردار اور افعال کو پوری جامعیت (نفسیاتی 'قانونی 'کلچرل' سیاسی ) کے ساتھ متاکثر کرنے اور نظام شریعت کے تحت تنظیم کا دعوے دار ہے۔ اس کے برعکس یہودی اور عیسائی نہ بی روایات بالعموم غیرسیاسی نظام شریعت کے تحت تنظیم کا دعوے دار ہے۔ اس کے برعکس یہودی اور عیسائی نہ بی روایات بالعموم غیرسیاس





(apolitical) ہیں' جنہوں نے خدا کے اختیارِ مطلق اور تو حید کے شمن میں بھی کجی اختیار کی ہے۔ میں یہاں کریگ کی بیسویں صدی کی آخری دہائی میں شائع ہونے والی دو کتا بوں کا خاص طور پر حوالہ دوں گا'جو یہ ہیں:

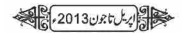
(i) Muhammad and the Christian: A Question of Response

(ii) Jesus and the Muslim: An Exploration

ان دو آبابول کے حوالے ہے کر یک جو تقید اسلام اور پنجبر اسلام مُنَالِیْجُمْ پری گئی ہے اس کا خلاصہ ہیہ ہے کہ نہ جب کے ایک بانی اور اخلاتی ریفار مرنے اپنے ہاتھ (نعوذ باللہ) سیاسی معاملات اور غلاظت میں پڑ کر میلے اور آبودہ کر لیے۔ کر یک طویل عرصے عرق ریزی کے ساتھ قرآن اور اسلام کا مطالعہ کرنے کے بعد بھی اس حقیقت کو بچھے ٹیمیں سکا کہ اللہ اکبر کے کلے اور نعرے کا مطلب ہی اپنی خواہشات 'آراء اور ہرشم کی عصبیتوں کی نفی کرکے اللہ کی کبریائی اور حاکمیت کو تعلیہ و اور نعرے کا مطلب ہی اپنی خواہشات 'آراء اور ہرشم کی عصبیتوں کی نفی کرکے حالمیت کو تعلیہ و اللہ کہ کہریائی اور حاکمیت کو تعلیہ و اقتد ارکا حاکمیت فو تعلیہ کو تاہم ہوئے کے متر اوف ہوتا۔ اگر رسول ناصر کی نے سیاسی غلبہ واقتد ارکا کا کیت خواہشات کی نیا اس کر گئی کہ بعد میں آنے والے رسول بھی اس اسٹریٹی پوجوہ استعالی نہیں کہ بعد میں آنے والے رسول بھی اس اسٹریٹی پوجوہ استعالی نہیا میں اسٹریٹی کے بنا میں ہوئے تو بیش میں شامل تھا۔ دوسری جانب بیر بھی حقیقت ہے کہ کوئی بھی وین جس کی بنیا ویں انتہائی اخلاقی اور روحانی ہوں 'گوار انہیں کرتا ہے۔ عیسائیت اور روحانی واخلاق نوعیت کی ہواور سیاسی اعتبارے وہ قطعاً خالی ہو۔ یہی بنیا دی فرق ہے جواسلای انقلاب کو تاریخ کے تمام دوسرے انقلاب تھا بات مثلاً روس کے بالشویک انقلاب انقلاب فرائس وغیرہ ہے میشر کرتا ہے۔ عیسائیت اور اسلام کانگر نی اور اشوکا جو بھیے شہنشا ہوں کی سر پرتی کی وجہ سے تبلینی اور مالمگیر ندا ہوں سیاسی محکومت بدھ مت کو نسطی کا ممل اپنی حیا ہوں اسلام کانا فذو و خالب کیا اور اسلام کانوں میں مربرتی کی وجہ سے تبلینی اور مالمگیر ندا ہوں کیا اور اسلام کونا فذو و خالب کیا اور میں۔

کوئی بھی حق کاعلم اٹھانے والا دین (سوائے رہبانیت یا تیاگ کا فلسفہ مانے والوں کے )سیاسی لاز ما ہوجا تا ہے۔اس کی چارسطحیں ہیں 'پہلی دو میں کوئی بھی ند ہب ہلکے انداز میں سیاسی جبکہ آخری دوسطحوں پروہ گاڑھے انداز میں سیاسی ہوجا تا ہے'اور یہی اسلام کے ساتھ مختص ہیں' اگر چہ پہلی دوسطحوں سے بھی اسلام کا تعلق ہے۔ (۱) اسے وقت کے سیاسی نظام اور اہل اقتدار سے کچھ نہ کچھ معاملہ کرنا پڑتا ہے

(۲) نہ ہی افراد کی کثیر تعداداخلاتی بنیادوں پر غیرعادلانہ اور غیر منصفانہ دمعاشی نظام کو چین کرتی ہے۔ پُرامن احتجاج اس کے لیے مناسب اور جائز راستہ ہوسکتا ہے۔ اسلام اس سلسلے میں بقدر ضرورت عسکریت (militancy) اور انقلا بی طریقے کی اجازت بھی دیتا ہے۔ امام ابو صنیفہ کی فقہی رائے کے مطابق ظالم عکران کے خلاف ''خروج'' (کامیابی کی توقع کی شرط کے ساتھ) کی بھی اجازت ہے۔ اس محکران کے خلاف ''خروج'' (کامیابی کی توقع کی شرط کے ساتھ) کی بھی اجازت ہے۔ اس محکران کے خلاف ''خروج'' رکامیابی کی طرح ہم اسلام کی لبریشن تھیالوجی کو نمایاں کر سکتے ہیں جس





میں لوگوں کو جابرا ورسفاک حکمرانوں کے ظلم سے آزاد کرایا جاتا ہے۔ ظالم حکومت کے خلاف خروج کوحرابہ کے مشابہ قرار دیناسخت ناانصافی ہے۔

(۳) اسلام کی روسے سیاست دین کا جزو ہے اور دین کی تعلیمات اُس کا بھی احاطہ کرتی ہیں۔ فقہاء نے اسلامی حکومت وسیاست کی کلاسیکل تھیا لوجی اور اس کے اصول وضوابط وضع کیے ہیں۔ اجتماعی نظم ہے آگے اس سیاسی تگ و تاز کا ہدف خلافت کے اصول پر استوار ریاست اور حکومت کا نظام قائم کرنا ہے۔ انفرادی نیکی اور اصلاح کو بھی قوانین کے ذریعے پیلک سطح پر بالجبر نافذ کیا جاتا ہے۔ شریعت کے قوانین کے ذریعے ریاست اپنااٹر ونفوذ انفرادی زندگیوں تک پھلاتی ہے۔

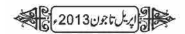
(٣) اسلام كا آغاز بحثيت اميريل ياورمثالى ب-كوئى اور مذهب شعورى طوريرايمان اورسياس اقتدار ك اشتراک کی شکل میں شروع نہیں کیا گیا۔اگر چہاہلِ اسلام نے لوگوں کوتلوار کے زور پرحلقہ بگوشِ اسلام نہیں کیا' تا ہم اخلاقی وعسکری فتو حات کے ذریعے نظام کوتو حیداور اسلامی تعلیمات کے مطابق بنا کرعوام الناس کے لیے اسلام کی حقانیت کو پیچاننا آسان بنادیا۔ یعنی اس کے مواقع فراہم کیے گئے۔ اسلامی فتوحات اوراس کی آ فا تی نہ ہبی اپیل باہم مربوط ہیں۔اورصوفیاء نے اس زمینی پھیلا وُ اور اثر ورسوخ میں پُر امن طریقے پر دعوت وتزکیہ کے ذریعے اہم رول ادا کیا۔اسلامی حکومت کا مقصد دنیا میں اللہ کی حکمرانی لیعنی اس کی شریعت کی حکمرانی کا نظام قائم کر کے پورے نظام حیات پراظہار دین حق یعنی نظام عدل وقسط کا قیام ہے۔ بلاشبہ ہماری تاریخ میں سیای اقتدار کے تحت کیے گئے مظالم اور ناانصافی کے واقعات ملتے ہیں تاہم کیتھ کریگ نے اپنی تنقید میں اقتدار اور ساس غلبے کے حوالے سے بہت ہی غیرعلمی اور عامیانہ رویے کا اظہار کیا ے۔ جبکہ قرآن نے کئی جگہوں یر نصر یعنی اللہ کی طرف سے دی گئی فتح اور بالا دستی کو sanctify کرنے کا حکم دیا ہے۔ سورۃ النصر کامضمون ای تھم کوا جا گر کرتا ہے جس میں اللہ کی نصرت اور فتح اور لوگوں کے جوق در جوق حلقہ بگوش اسلام ہونے پر فتح کے شادیا نوں کی بجائے اللہ کے حمد وشکر کی شبیج اور استغفار کا حکم دیا گیا ہے۔ تاریخ کے دوسرے شہنشا ہوں اور اہل افتدار کی ہوں ملک گیری کے مقابلے میں اسلام میں حکومت وافتد ارا اللہ کی خوشنودی ، اس کی حاکمیت کے قیام اور بندوں کے لیے اطاعت کے نظام (نظام بندگی) کوممکن اور مہل بنانا ہے۔ چنانچہ مسلمان حکر انوں اور ملکی و ملی امور کے ذبحہ داران کو قرآن حکیم اور احادیثِ رسول میں متعدد ہدایات دی گئی ہیں۔ دین اور دنیا کی وحدت کی تحسین کی بچائے کریگ کوآ مخصور شکا ٹیٹی کی ججرت کے بعد مدینہ میں گزاری ہوئی د ہائی میں (معاذ الله) روی جرنیل سیزر کا کردار نظر آتا ہے جس نے وحی کی وہ روحانیت جو مکہ میں نظر آتی تھی کا ابطال کردیا۔وہ بالکل غلط طور برروحانیت اور سیاس غلبہ واقتد ارکی ہویت اور مغائرت کا قائل ہے اور مجھتا ہے کہ باطل کےخلاف مسلح تصادم سے پیخبرانہ مشن کی اخلاقی وروحانی روح ختم ہوجاتی ہے۔اس کے برعکس حقیقت یہ ہے کہ آنحضور مُنافِی اُن اُن اُن واعظ اور سوشل ریفار مرہی نہیں تھے بلکہ انہیں اللہ تعالیٰ نے اسلام کے دین حق اورمیزان (نظام عدل وقبط) کوتمام دوسرے نظام ہائے زندگی پرغالب کرنے کا منصب سونیا تھا۔اور آپ نے بالفعل ہوتتم کے تشدداور مخالفت کوانگیز کرتے ہوئے اورایے عزیز ترین اعزّہ اورساتھیوں کی جان و مال کی قربانی



کے بعداس منزل کو یایا۔

بعض تجزیه نگاروں اور اہل دانش کا خیال ہے کہ نوآ بادیاتی نظام کے خاتنے اور مسلمان ممالک کی آزادی کے بعداسلام اورسیای اقتدار ورریاست کی سیجائی پر مشتل نظریه پہلی بارسامنے آیا۔ جبکہ تاریخ کی نا قابل تر دید حقیقت پیہے کہ مسلمان اہلِ علم کی اکثریت اور قر آن وسنت کی تعلیمات ہے گہراشغف اور تبحرعلمی ہے متصف ملتِ اسلامیہ کے سرکردہ مشاہیر نے ہمیشہ بیموقف اختیار کیا ہے کہ اسلام اور ریاست باہم لازم وملزوم ہیں اور ان دونوں میں علیحد گی ملت اسلامیہ کے زوال اور پیچلی دواڑھائی صدیوں کے دوران مسلمان ممالک کے بوریی نوآ بادیاتی نظام میں جکڑے جانے کا نتیجہ ہے۔نوآ بادیاتی تسلط کے تحت مرعوبیت اور یور بی تہذیب وتدن سے متاثر ہوکر چندوہ دانشورجنہوں نے مغربی مما لک میں تعلیم حاصل کی تھی اس موقف کے پیش کنندہ ہے کہ اسلام کا کوئی تعلق ریاست اور سیاسی افتد ار سے نہیں ہے۔اس طرح ان حضرات کا تصور دین اسلام کوصرف مذہب کی سطح تک محدود کر دیتا ہے اور اجتماعیت کے جملہ پہلوان کی نظرے اوجھل ہوجاتے ہیں۔المیہ بیہ ہے کہ ایسے دانشورائے فکر کو عجیب وغریب استدلال سے مزتین کرتے ہیں اور زخرف القول کے ذریعے عوام الناس کو دھوکا دیتے ہیں۔مثلاً ان کے خیال میں قرآن کی ایک آیت بھی الی نہیں ہے جس کے مخاطب بادشاہ یا حکمران ہوں۔ قرآن کے مخاطب تو حضرت محم مَثَاثِينِ اور بالعموم عام لوگ اور بالحضوص ابلِ ايمان بيں۔ ميں سيجھنے سے قاصر مول كديد صرات آيت قرآني المحكم إلا لله "كى كياتجيركري كيجس من عومت ويادشانى كاحق دار صرف صرف الله تعالى كوقر ارديا كياً ہے! اى طرح مسلمانوں كے تمكن فى الارض يعنى زمين ميں غليج اورا قتد ار کے بعدان کا کیارویہ ہونا جاہیے' کی صراحت ہے۔ مزید برآ ل''اولوالا م'' کی اصطلاح تو متعدد جگہوں برآ ئی ے جس کا واضح اشارہ ملّت اسلامیہ کے اجماعی وسیاسی امور کے ذمہ دارسر براہان کی طرف ہے۔ ماضی کے بہت ہے مسلمان مفکرین نے سیاس اسلام کے موضوع پر بڑی معرکة الآ را تصانیف شائع کی بین مثلاً الماوردی كى الأحكام السلطانيه اور دوسرى متعدد تكارشات \_للذابيكهنا كرسياى اسلام جديد دوركى پيداوار بيكسى طور پر بھی صحیح نہیں ہے۔

وقت نظراورزیادہ گہرائی سے تقیدی تجزید کیا جائے تو فکر جدید کے گرویدہ ان فضلاء میں برصغیریا کے وہند میں دوسروں کے علاوہ سرفہرست مولانا وحیدالدین خان اور جناب جاوید احمد غامدی ہیں۔ ان کے تصور دین کو گورنمنٹ اور اسٹیٹ کی ناگز بریت کے بغیر''اخلاقی فد جب' (Islam as private ethical faith) قرار دیا جا سکتا ہے۔ یہ حضرات اپنی نگارشات میں اسلام کو صرف ایک پُرامن ایمانی واخلاقی وعوت تک محدودر کھتے ہیں اور ہیئے اجتماعیہ کی سطح پر اسلام کی حیثیت بطور سیاسی نظم حکومت اور اسٹیٹ قائل نہیں ہیں۔ جبرت اس بات پر ہوتی ہے کہ ان سکالرز کے برخلاف علامہ اقبال جیسے نابغہ جن کا فکر و تہذیبِ مغرب کا مشاہدہ اور اس پر علی گرفت بہت عمیتی اور وسیح تھی' نے اسلام اور حکومت و سیاسی قوت کے اجتماع اور حاکمیتِ خداوندی کے مضمرات کو نیٹر اور بہت عمیتی اور وسیح تھی' نے اسلام اور حکومت و سیاسی قوت کے اجتماع اور حاکمیتِ خداوندی کے مضمرات کو نیٹر اور شعر دونوں میں نہایت وضاحت اور زور وار ازند از میں بیان کیا ہے۔ ماضی قریب میں مرحوم ڈاکٹر فضل الرحمٰن نے شعر دونوں میں نہایت وضاحت اور زور وار ازند از میں بیان کیا ہے۔ ماضی قریب میں مرحوم ڈاکٹر فضل الرحمٰن نے کسی ایسی علی مضامین میں ایک بااصول منظم اجتماعیت کے قیام کو ایمان واسلام کے لازمی نقاضے کی حیثیت سے کسی ایسی علی مضامین میں ایک بااصول منظم اجتماعیت کے قیام کو ایمان واسلام کے لازمی نقاضے کی حیثیت سے کسی ایسی علی مضامین میں ایک بااصول منظم اجتماعیت کے قیام کو ایمان واسلام کے لازمی نقاضے کی حیثیت سے کسی ایسیان کیا ہوں کے دونوں میں نہاں کے دونوں میں نہایت میں ایک بااصول منظم اجتماعیت کے قیام کو ایمان واسلام کے لازمی نقاضے کی حیثیت سے کسی اس کے دونوں میں نہاں کے دونوں میں نوان کیا کی دونوں میں نوان کیا کی دونوں میں نوان کی نقاضے کی دونوں میں نوان کی نقاضے کی حیثیت کے قیام کو ایمان واسلام کے لازمی نقاضے کی حیثیت سے دونوں میں نوانوں میں نوانوں کی مضامین میں ایک با اصول منظم میں نوانوں کیا کی دونوں میں نوانوں کی دونوں کی مضامین میں ایک دونوں میں میں کی دونوں کی دونوں کی دونوں کی دونوں کی دونوں کو دونوں کی دونوں کی دونوں کیا کی دونوں کی دونوں





بیان کیا ہے۔ اگر چدان کی بعض فلسفیانہ اور فقہی آراء سے اختلاف کیا جاسکتا ہے کین مندرجہ ذیل الفاظ اجتماعیت اور پاست کے حوالے سے ان کے خیالات اسلام کی قرنِ اوّل کی قرآن وسنت پر بینی تفہیم کی ترجمانی کرتے ہیں:

"..... personal inner faith is by no means enough for God's purposes, and an organized normative community is a dire necessity." (1)

راقم نے اپنی ایک تحریر میں ڈاکٹر فضل الرحمٰن کے اس فکر کو کینٹ ویل سمتھ کے اس سیاق میں استعال کردہ ایک نسبتاً تکنیکی وعملی لفظ 'reification' کی تا سید ونصویب کے طور پر بیان کیا ہے۔ یعنی ایک جانب ڈاکٹر فضل الرحمٰن اور دوسری طرف غیر مسلم حِقِّق کینٹ ویل سمتھ اسلام کے اجتماعی نظم اور سیاسی رول کے بارے میں ایک ہی مثبت رائے رکھتے ہیں:

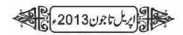
"He (Dr. Fazlur Rehman) thus fully affirms 'reification' (W.Cantwell Smith's expression) of Iman in a spatio-temporal context and impugnes all modernists' attempt to empty Islam of its political content." (2)

ہمارے ہاں حکومتی سرپرستی اور مغربی اثر ونفوذ کے زیراثر پروان چڑھنے والانصوف اور ہمہاوسی افکار بھی اسلام کو صرف ایک روحانی واخلاقی تعلیم اور انسان دوست مذہب کے طور پر پیش کرتے ہیں۔اس سے ملتی جلتی صورت حال' روایت' کے علمبر داروں کی ہے جو صرف فرد کی ذاتی اصلاح اور روحانی بالیدگی پر اپنا فکر مرکوز رکھتے ہیں اور اس طرح وہ مابعد جدیدیت کی ندہب کی وہ تعریف قبول کر لیتے ہیں جس میں ندہب کوفر د کے باطنی اطمینان اور آسودگی تک محدود کر کے کسی اجتماعی نظم اور ہیئت سیاسی سے قطعاً اعتناء نہیں کیا جاتا۔اس طرح عالمی ساسی و تہذیبی سطح پر بدلوگ اسلام کو ایک بالکل غیر مؤثر اور انتہائی محدود تناظر کے ساتھ پیش کرتے ہیں۔

قارئین کے علم میں ہے کہ زیر نظر جربیدہ مرکزی انجمن خدام القرآن کے زیرا ہتمام شائع ہور ہاہے جس کا چالیسواں سالا ندا جلاس دیمبر ۲۰۱۷ء کے آخری ہفتے میں منعقد ہوا ۔ یعنی مرکزی انجمن کے مؤسس ڈاکٹر اسرار احمد سالا ندا جلاس دیمبر ۲۰۱۷ء کے آخری ہفتے میں منعقد ہوا ۔ یعنی مرکزی انجمن اپنے مقاصدا ورقر آن کریم کی احمد ساحب مُشاہد نے اس کا آغاز ۲۹۷ء میں کیا تھا اور یوں جمراللہ مرکزی انجمن اپنے مقاصدا ورقر آن کریم کی ہدایت اور افکار کی اشاعت کا اہتمام حتی المقدور کر رہی ہے ۔ صدر مؤسس کو ہم سے دار کخلد کی طرف مراجعت کے اسال ۱۲۴ اپریل کو تین سال ہورہے ہیں ۔ دعا ہے کہ اللہ تعالی ان کی لغز شوں کو معاف فرمائے اور انہیں اسے جوار رحمت میں جگہ دے (آمین!)

سطور بالا میں پیش کردہ خیالات کہ کس طرح اسلام اپنی جامعیت کے ساتھ نفاذ اور تہذیبی وسیاسی غلبے کا تفاضا کرتا ہے اور غلبہ ریاست کی سطح پر کیونکر منشائے وین ہے مؤسس انجمن نے اینے متعدد خطابات اور

<sup>(2)</sup> General Prologue, Knowledge- Morality News, Concept Media Books, Lahore 1995p-26-7





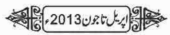
<sup>(1)</sup> The Journal of Religions Ethics, University of Chicago Prss (USA) 1982.

کتابوں میں شرح وسط اور مدل انداز میں پیش کیے ہیں۔ چنانچراقم کہرسکتا ہے کہ بیزیا دہ تر انہی کے افکار کی ترجمانی ہے۔ اس ضمن میں ان کے گئی کتا ہے مثلاً ''اسلام کے انقلا بی فکر کی تجد بید وقیل اور اس سے انحراف کی راہیں'' ''فرائفنِ و بنی کا جامع تصور'' اور مبسوط کتاب'' منج انقلاب نبوگ'' کا مطالعہ بالخصوص مفیدرہے گا۔ برادر مکرم میریٹ نیے نظری طور پر جہاں عملاً اپنے فکر اسلامی کو برعظیم پاک وہند کے تناظر میں رکھ کر پیش کیا' وہیں اس کی اساسات بلاشہ قرآن کریم کی واضح نصوص اور سیرتِ مطہرہ علی صاحبہا الصلاۃ والسلام اور امت کے صاحب بصیرت علاء اور مفکرین سے ماخوذ راہنمائی پر رکھی ہیں۔ انہوں نے اسلام کے حرکی تصور کے سامرا بی دور میں اضمحلال اور دوبارہ احیاء کی پوری تاریخ اور تمام ماخذ واضح کیے ہیں۔ اس حرکی فکر اور اسلام کی ہمہ گیراور ہمہ جہی تشریعات کے لیے انجمن کی سطح پر سالا نہ محاضرات کی محافل کا انعقاد ہوتا رہا ہے۔ حقیقت ہے کہ جب محب محب ہمی اسلام بحثیت دین اور اس کے سیاسی نظام کا موضوع زیر بحث آئے گا' تو ان کی شخصیت اور فکر کو سنگ میل کے طور پر یاد کیا جائے گا۔ اپنے خطباتِ جمعہ اور بیرونی اسفار کے دور ان بھی انہوں نے فرائفنِ و بنی کا جامع کے طور پر یاد کیا جائے گا۔ اپنے خطباتِ جمعہ اور بیرونی اسفار کے دور ان بھی انہوں نے فرائفنِ و بنی کا جامع تصور اور دبنی سیاسی ہیئتِ حاکمہ کے قیام کی اہمیت کو بلائم وکا ست بیان کیا اور سامعین کو اس کے لیے انفاقِ مال اور بذل نفس پر اُنھارا۔ فللہ العمد ا

مرکزی انجمن خدام القرآن کے زیراہتمام قرآن اکیڈی کے شعبہ انگریزی کے جزوقتی معاون سیدافخار
احمد صاحب کا دو ہفتے قبل ہارٹ ائیک سے انقال ہوگیا۔ وہ اس روز حسب معمول اکیڈی تشریف لائے تھے۔
شام کوگھر پرمغرب کی نماز کے لیے وضوکر نے کے بعدا ٹھتے ہوئے گرے اور چندلمحوں میں جان جان آفریں کے
سپر دکر دی۔ اناللہ واناالیہ راجعون۔ میں چونکہ طویل عرصے شعبہ انگریزی کے ناظم کے طور پران کے ساتھ آفس
میں کام کرتا رہا ہوں' اس لیے ان کے مزاج' عادات اور انتہائی صالح طبیعت واطوار سے واقف ہوں۔ ہماری
تحریک اور کام سے ان کا تعارف (جدہ) سعودی عرب میں پندرہ میں سال قبل قیام کے دوران ہوا تھا' اور وہ
وہاں با قاعدگی سے دروس اور اجتماعات میں شرکت کے ساتھ فعال رہے۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کی خطاؤں
سے درگزرکریں اور جنت الفردوس میں جگد دیں۔ آمین!









# قرآن حکیم کی سورتوں کے مضامین کا جمالی تجزیہ

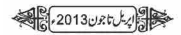
از: ڈاکٹراسراراحکرؒ ترتیب دندوین:سید بر ہان علی ۔ حافظ محد زاہد

# سُورَةُ النَّبَأ

قرآن تھیم کی آخری منزل سورہ ق سے شروع ہوتی ہے۔ تعدادِ سُور کے اعتبار سے بیآخری منزل تقریباً
نصف قرآن ہے اوراس میں کل ۲۵ سورتیں ہیں جن میں سورۃ الحدید سے سورۃ التحریم تک دس مدنی سورتوں کا
ایک خوبصورت گلدستہ ہے۔ مزید برآں دواور سورتیں (البتینہ اورانسر) مدنی ہیں جبکہ ان کے علاوہ ہاتی تمام
سورتیں تکی ہیں۔ قرآن مجید کی اس آخری منزل کے حوالے سے۔ دوسری بات بینوٹ کیجھے کہ قرآن مجید کا بہی
حصہ سب سے پہلے نازل ہوا ہے۔ بید حقہ جم کے اعتبار سے اگر چہ چھوٹی مچھوٹی سورتوں پر مشتمل ہے 'لیکن بی
سورتیں اپنے معانی اور مفاہیم کے لحاظ سے بہت جامع ہیں۔

عَمَّ يَتَسَاّعَلُونَ۞ عَنِ النَّبَاالْعُظِيْمِ۞ الَّذِي هُمُ فِيْهِ مُغْتَلِفُونَ۞ كَلَّا سَيَعْلَمُوْنَ۞ ثُمَّ كُلُّ

'' یہ لوگ کس چیز کی نبست یو چھ پچھ کررہے ہیں؟ کیا اُس بردی خبر کی نبست جس کے بارے میں یہ اختلاف کررہے ہیں؟ ہرگز نبیں! (قیامت کے بارے میں ان کے خیالات ہرگز درست نبیں!) یہ عنقریب جان لیں گے۔ ہاں' ہرگز نبیں! یہ عنقریب جان لیں گے۔''





آیات ۲ تا ۱۲ میں اللہ تعالیٰ نے انسانوں پر کیے گئے اپنے انعامات کا تذکرہ بطور دلیل کے کیا ہے کہ وہ ذات جو ان تمام چیزوں کو بنا سکتی ہے کیا وہ اس پر قادر نہیں ہے کہ ٹر دوں کو جزا وسز ا کے لیے دوبارہ زندہ کرے! — اور اس کے بعد آیات کے اتا ۲۰ میں قیامت کا منظر بیان کیا گیا ہے ۔ فرمایا:

إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ كَانَ مِيْقَاتًا ۗ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّوْرِ فَتَأْتُونَ اَفُواجًا ۗ وَّفَتِعَتِ السَّمَآءُ فَكَانَتُ آبُوابًا ۗ وَسُيِّرَتِ الْجِيَالُ فَكَانَتُ سَرَابًا ۚ

''بے شک فیصلے کا دن مقرر ہے۔جس دن صور پھونکا جائے گا تو تم لوگ فوج درفوج آ موجود ہوگے۔اور آ سان کھول دیا جائے گا تو (اس میں) دروازے ہی دروازے ہوجا کیں گے۔اور پہاڑ چلائے جا کیں گے تو وہ ریت ہوکررہ جا کیں گے۔''

آ گے آیات ۲۱ تا ۳۷ میں پہلے اہل دوزخ اوران کے دردناک حالات کا تذکرہ کیا گیا اوراس کے فوراً بعد اہلِ جنت اوران پراللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے ہونے والے انعامات کا تذکرہ کرتے ہوئے آخر میں میدان حشر کا نقشہ کھینچا گیا ہے۔ فرمایا:

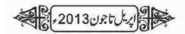
جَزَآءً مِّنْ رَّتِكَ عَطَآءً حِسَابًا ﴿ رَبِ السَّلُوتِ وَالْاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الرَّحُلِنِ لَا يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوْحُ وَالْمِلْلِكَةُ صَفَّا الْآلَا يَتَكَلَّمُونَ اللَّا مَنْ آذِنَ لَهُ الرَّحْلُنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ ذٰلِكَ الْيُومُ الْحَقُ \* فَمَنْ شَآءَ النَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ مَابًا ﴿ إِنَّا انْذَرْلَكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا اللَّهِ يَوْمَ يَنْظُلُ الْمُرُءُ مَا قَدَّمَتُ يَلْ لَهُ وَيَقُولُ الْكُورُ لِلْيُتَوْفُ كُنْتُ تُراكًا ﴿

'' پیتمہارے پروردگاری طرف سے صلہ ہے انعام متعین ۔ وہ جوآ سانوں اور زمین اور جوان دونوں میں ہے سب کا مالک ہے بڑا مہر بان ہے' کسی کواس ہے بات کرنے کا اختیار نہ ہوگا۔ جس دن روح (حضرت جرائیل ) اور ملائکہ (پروردگار کے سامنے ) صف درصف کھڑے ہوں گے اور اس وقت (وہشت کا وہ علم ہوگا کہ ) خدائے رحمٰن کے اذن کے علاوہ کسی کو بولنے کی جرأت نہ ہوگا اور جو بولے گاوہ چھج بولے گا۔ بیدن برحق ہے' پس جو شخص چا ہے اپنے پروردگار کے پاس (اپنا) ٹھکانہ بنالے۔ (اپ لوگو!) ہم نے تہمہیں اس عذاب سے خبر دار کر دیا ہے جو آنے والا ہے۔ اُس دن انسان اپنے کر تو توں کو دیکھ لے گا جو اس نے آئے جسے ہیں اور کا فرکے گا کہ کاش میں مٹی ہوتا!''

و یکھئے میکلئے حسرت ہے جوائس دن وہ لوگ کہیں گے جونا کام ونامراد قرار دیے جائیں گے۔حضرت ابو بکر صدیق ڈاٹٹو فر مایا کرتے تھے کہ کاش میں ایک پڑیا ہوتا یا گھاس کا ایک تکا ہوتا جس کا کوئی محاسبہیں!اگرانسان اس دنیا میں ہی اس محاہے کا احساس کر لے تو وہ کا میاب ہوجائے گا' ورنداُس روزیہ حسرت بھراکلمہ کہنا پڑے گا: ﴿یلْکَیْوَیْنِیْ مُکْنُتُ قُولِماً﴾ '' کاش میں مٹی ہوتا!''

# سُورَةُ النَّزعٰت

سورة النّازعات اورسورة عبس جوڑے كى شكل ميں بيں سورة النازعات كا آغاز كچھ قسموں سے بور ہا





ہے۔ان قسموں کے مفہوم کے بارے میں مختلف آراء ہیں۔عام طور پریدخیال ہے کہ بیفرشتوں کے مختلف اعمال كى قسمين بين جس طرح سورة الضافات كے شروع ميں بين -- دراصل يه يانچ سورتيں بين الصافات الذّاريات المرسلات النّازعات اورالعاديات ان سب كا آغاز مختلف قسمول سے مور ماہے -- اس سورة کے آغاز میں فرشتوں کے چندافعال کی تتم کھائی گئی ہے۔ فرمایا:

وَالتَّرْعَتِ غَرْقًا ﴿ وَالنَّشِطْتِ نَشُطًّا ﴿ وَالسِّيحَتِ سَبُعًا ﴿ فَالسِّيفَتِ سَبْقًا ﴿ فَالْهُ كَبِّرتِ

"وتتم ہے اُن (فرشتوں) کی جوڑوب کر تھنچ لیتے ہیں'اوران کی جوآ سانی سے کھول دیتے ہیں'اوران کی جوتیرتے پھرتے ہیں پھرلیک کرآ گے بوجة ہیں پھر (دنیاکے) کاموں کا انظام کرتے ہیں۔"

یہاں پر مقتم علیہ محذوف ہے کیکن قتم ای بات پر کھائی جارہی ہے جواس سے قبل سورتوں میں آ چکی ہے۔ یعنی جس بات (قیامت) کی تمهیں خردی جارہی ہے وہ اٹل اور بقینی ہے اور جز اوسز اکا معاملہ ہو کررے گا۔

آیات ۲ تا ۱۳ ایس قیامت کا نقشہ کھینیا گیا ہے اور آیات ۱۵ تا ۲۷ میں حضرت موی ماید کے واقعہ کو مخضراً بیان کیا گیا ہے -- جبکہ سورۃ کے دوسرے رکوع میں دوٹوک انداز میں بتا دیا گیا ہے کہ اصل فیصلہ کن بات آخرت کایقین آخرت کی بازیرس اور حساب و کتاب کاخوف ہے۔ اگر توبیانسان کے اندر موجود ہے توانسان کا انجام اجماا وربطا موگا اور اگرانيانبيل عنوزبان عفواه وه كه بهي كهدر بامؤ عاع آمنتُ بالله وَمَلائِكتِه و تُحتيه ورُسُلِه وَالْيَوْمِ الْآخِو كاوردكرر بابؤليكن دل من بي كهنه بوتواس كاانجام كهاوري بوكاً فرمايا:

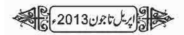
فَإِذَا جَآءَتِ الطَّآمَّةُ الكُّبْرِي ﴿ يَوْمَ يَتَذَكُّرُ الْإِنْسَانُ مَا سَعَى ﴿ وَيُرِّزَتِ الْجَعِيْمُ لِمَنْ يَرِّي ٥ فَأَمَّا مَنْ طَغَيْ ۗ وَاثْرَ الْحَيُوةَ الدُّنْيَا ۗ فَإِنَّ الْجَحِيْمَ هِيَ الْمَأْوَى ﴿ وَآمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ

وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوٰي الْفَاتَ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأْوِي الْمَأْوِي الْمَأْوِي

''تو جب بڑی آفت (یعنی قیامت) آئے گی'تواس دن انسان اپنے کاموں کو باد کرے گا'اور دوزخ د میصنے والے کے سامنے نکال کررکھ دی جائے گی ۔ توجس نے سرکشی کی روش اختیار کی اوراس ونیا کی زندگی کو (آخرت یر) ترجیح دی تو اُس کا ٹھکا نہ جہنم ہے۔ (اس کے برقکس) جوایئے رب کے سامنے کھڑے ہونے سے ڈرتار ہااورنفس کؤ بری خواہشات سے روکتار ہا' تو اُس کا ٹھکانہ جنت ہے۔''

آ کے لوگوں کے ایک سوال کو بیان کیا گیا ہے کہ اللہ کے رسول مُظّافِیّن کے بیا کہ قیامت کب واقع ہوگی؟اصل بات توبیہ ہے کہ وہ لازمی واقع ہوگی لیکن اس حوالے سے وہ شک میں پڑے ہوئے ہیں۔فر مایا گیا: يَسْكُلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ آيَّانَ مُرْسَمَاهُ فِيْمِ آنْتَ مِنْ ذِكْرِيهَاهُ إِلَى رَبِّكَ مُنْتَهَلَهَا ﴿ إِنَّهَا آنْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَغْشَهَا ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَهَا لَمْ يِلْبُثُوَّا الْأَعَشِيَّةَ ٱوْضُلِهَا ﴿

"(اے پغیر تا ایک اوگ) آپ سے قیامت کے بارے میں یوچھتے ہیں کداس کا وقوع کب ہوگا؟ سو آب اس کے ذکر ہے کس فکر میں ہیں؟اس کامنتہا (یعنی واقع ہونے کا وقت) آپ کے بروردگار بی کو (معلوم) ہے۔ جو خص اس سے ڈررکھتا ہے آپ تواس کو ڈرسنانے والے ہیں۔ جب وہ اس کودیکھیں گے (تواپیاخیال کریں گے) کہ گویا (ونیامیں صرف) ایک شام یاضح رہے تھے۔''





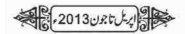
## شُورَة عَبَس

اس سورة کے ابتدائی حصہ کا ترجہ کرتے ہوئے ایک بھکچا ہے جسوں ہوتی ہے اس لیے کہ بظاہراس میں نہا کرم کا فیٹے کر گرفت ہے۔ اس کا پس منظریہ ہے کہ ایک مرتبہ حضور کا فیٹے کے حیر داران قریش کی مختل میں تشریف فرہا تھے اور پچھ تفتگہ ہورہی تھی ۔ فاہر ہے کہ گفتگو (معاذ اللہ) کی اپنی غرض ہے نہیں بلکہ دعوت وین کے حوالہ سے ہورہی تھی اور حضور کا فیٹے کا النفات اُن کی جانب تھا ۔ اس دوران درویش صحابہ میں ہے ایک نابینا صحابی حضرت عبداللہ بن اُم مکتوم کا فیٹے آپ کی خدمت میں حاضرہوئے اور بار بار آپ کی توجہ اپنی جانب مبذول کی اسے کہ کوشش کی جس ہے آپ کونا گواری کا احساس ہوا اور آپ کی پیشانی پر بل پڑگئے۔ دیکھا جائے تو یہ معالمہ ہرا عتبار سے بجار (فیٹی آپ کونا گواری کا احساس ہوا اور آپ کی پیشانی پر بل پڑگئے۔ دیکھا جائے تو یہ معالمہ ہرا عتبار سے بجار (فیٹی کونا گواری کا احساس ہوا اور آپ کی پیشانی پر بل پڑگئے۔ دیکھا جائے تو یہ کناہ والی بات نہیں تھی کیکن دیکھنے والوں کو بہر حال ایک اندیشہ اور گان ہوسکا تھا۔ یہ جوہ وہ بات جس پر بظاہر کیا ہوسکا تھا۔ یہ والی بات نہیں تھی کیان ہوا تھا: ﴿وَاصْبِرُ نَفْسَكُ مَعَ لَیْ اَلٰہُ نُونَ کَیْ ہُونِ کُونُ وَجُھة وَلَا لَیْنَا کَا عَدْ اللّٰہُ اللّٰ کَا کُونُونَ وَجُھة وَلَا لَیْ اَنْ اِسے کہ کہ کُونُ کُونُ وَجُھة وَلَا کُونُ کَا کُونُ کُونُ کُونُ کُونُ اِسے کہ اور کے رکھنے والوں کونو ایسا گمان ہوسکا ہو گے خوشنودی کے طالب ہو گے خوشنودی کے طالب ہیں اور آپ کی نگا ہیں ان سے ہٹے نہ پاکس دیا آپ بھی دنیا کی زندگی کے طالب ہو گے ہوں ان محاذ اللہٰ اس کا کوئی امکان نہیں ہے کہ آپ کی یہ کیفیت ہوئین دیکھنے والوں کوتو ایسا گمان ہوسکا ہے اس جور گور کونے کو ایس میں اس حوالے نے فرمایا:

عَبَسَ وَتُوَكِّى اللهِ مَانُ جَأْءَهُ الْاعْلَى ﴿ وَمَا يُدُرِيُكَ لَعَلَهُ يَذَكِّى الْوَيَذَكَّرُ فَتَنْفَعَهُ الذِّكْرِي ﴿ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ

''( محمطًا فی ایس کی طرف النفات کرتے تو) شایداس کو پاس آیا ایک نابینا۔ اور آپ کو کیا معلوم کہ (اگر آپ اس کی طرف النفات کرتے تو) شایداس کو تزکیہ حاصل ہو جاتا'یا آپ اسے سمجھاتے تو سمجھانا اسے فائدہ دیتا۔ جواستعنا دکھار ہا ہے (اور آپ کی دعوت کی جانب متوجہ نہیں ہور ہا) اس کی طرف آپ متوجہ بین حالا نکداگر وہ تزکیہ اخذ نہ کر سکے تو آپ پر کوئی الزام نہیں۔ اور جو آپ کے پاس دوڑ کر آیا' ادر اس کے دل میں اللہ کا خوف ہے' اس سے آپ ففلت برت رہے ہیں!''

روایات میں آتا ہے کہ اس کے بعد جب بھی خفرت عبداللہ بن اُم مکتوم آپ تَلَا اَیُّنَا اُمْ کَا اِسْ اِسْریف لاتے تو آپ اُن پر بہت شفقت فرماتے اور کہتے: ((مَرْحَبًا بِمَنْ عَاتَمِنِیْ فِیْهِ رَبِّیْ))''خوش آمدیدا سُخض کوجس کے حوالے سے میرے رب نے جھے عماب فرمایا'' پھر پوچھے : هَلْ لَكَ مِنْ حَاجَة ''کوئی کام ہے تو بتاؤ!''
اس کے بعد کی آیات بہت اہم ہیں۔ آیت اااور ۱۲ میں تو اللہ تعالیٰ کی شانِ استغنا کا بیان ہے۔ فرمایا گیا:





﴿ كُلَّا إِنَّهَا تَذْكِرَةٌ ﴿ فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ ﴿ ﴾ ' (اے نبی تَالَيْنَا ) بیر قرآن) تو ایک نصیحت (یاد و ہانی) ہے۔ پس جو چاہتا ہے اس سے فائدہ اٹھالے بیاس کے نفع اور بھلے کی بات ہے اور اگر کوئی روگردانی کرتا ہے تو آ پ اپ آ پ کواس کے پیچھے ہلکان نہ سیجے۔ اگلی آیات میں قرآن کی شان اور عظمت کو بیان کیا گیا ہے۔ فرمایا:

فِي صُعُفٍ مُّكَدَّمَةِ فَ مَّرْفُوعَةِ مُّطَهَّرَةٍ فَ بِأَيْدِي سَفَرَةٍ فَكِرَامِرْرَةٍ هُ

'' (بیربزی قدر ومنزلت والی کتاب) بہت باعزت صحیفوں میں درج ہے' جو (اپنی شان میں) بہت بلند و بالا اور یا کیزہ ہیں' معزز اور نیکو کا رکا تبوں کے ہاتھوں میں رہتے ہیں۔''

سورۃ کے آخر میں قیامت کا نقشہ کرزہ طاری کردینے والے انداز میں یوں کھینچا گیا ہے جسے ہم عام الفاظ میں کہتے ہیں کہاس وقت نفسانفسی کا عالم ہوگا اور ہرانسان کواپنی پڑی ہوگی' نہ کوئی بیٹا باپ کے کام آئے گا اور نہ باپ بیٹے کے فرمایا گیا:

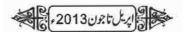
فَإِذَا جَأَءَتِ الصَّأَخَّةُ ﴾ يَوْمَ يَفِرُ الْمُرَءُ مِنْ آخِيُهِ ﴿ وَأَمِّهِ وَآبِيْهِ ﴿ وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيْهِ ﴿ لِكُلِّ الْمُرِيُّ مِنْ آخِيهِ ﴿ وَأَمِّهِ وَآبِيْهِ ﴿ وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيْهِ ﴿ لِكُلِّ الْمُرَى مِنْ الْمَرْعُ مِنْ الْمِنْ مِنْ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

''جب وہ کھن گھڑی آئے گئ تو اس دن انسان دور بھائے گا اپنے بھائی سے 'اپنی سے'اپنی بول سے۔ اُس دن ہرایک کواپنی پڑی ہوگئ 'کی اور کی طرف اس کا دھیان ہی نہیں جائے گا۔''
سورة کی آخری پانچ آیات میں بتایا گیا ہے کہ قیامت کے دن تمام بنی نوع انسان ربّ العالمین کے سامنے فیصلے کے انتظار میں کھڑے ہول گئ جبکہ فیصلہ اور نتیجہ ان کے اپنے چروں سے عیاں ہور ہا ہوگا۔ یوں جم سامنے فیصلے کے انتظار میں کھڑے جانے کے دن اکثر بچوں کے چروں کے تاثر ات سے ان کا نتیجہ عیاں ہور ہا ہوتا کے ای جسے سکول میں نتیجہ سنائے جانے کے دن اکثر بچوں کے چروں کے تاثر ات سے ان کا نتیجہ عیاں ہور ہا ہوتا ہے' ای طرح قیامت کے دن جم فی کا تدازہ ہوجائے گا۔ اس حوالے سے فر مایا:
وُجُولاً یو مُمین مُنْ سُفِرَةٌ ﴿ ضَاحِلَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ ﴿ وَوَجُولاً یَوْمَمِینِ عَلَیْهَا عَبْرَةٌ ﴿ تَرْهَا قُلَا قَاتُولاً ﴾ اُولیک ھُوراً لُگُورۃ الْفَجِرۃ ﴾ فی سُتَبْشِرۃ ﴿ وَوَجُولاً یَوْمَمِینِ عَلَیْها عَبْرۃ ﴿ لَا لَا اللّٰ ا

"اور کتنے ہی چرے اُس روز (نورائیان سے) چک رہے ہوں گے 'خندال وشادال ہوں گے اور کتنے ہی چرے ہول گے جن پرگروپڑرہی ہوگی (اور)سیاہی پڑھرہی ہوگی۔ بیدہ ہول گے جو گفاراور بدکردار تھے۔"

# سُورةُ التَّكوِير

سورة التكويراورسورة الانفطار دونوں جوڑے كى شكل ميں بيں اوران كے مضامين بھى تقريباً ايك جيسے بيں۔ دونوں كے آغاز ميں قيامت كانقشہ كھينچا گياہے۔ فرق صرف اتناہے كہ سورة الانفطار كى نسبت سورة التكوير ميں بينقشد فرراتفصيل سے بيان كيا گياہے۔ اس كے بعد دونوں سورتوں ميں ايك ،ى مضمون آياہے۔ سورة التكوير ميں فرمايا: ﴿عَلِمَتُ نَفُسٌ مَّا اَحْضَرَتُ ﴿ ﴾ ''اس روز انسان كومعلوم ہوجائے گا كہ اس نے كيا آگے بيجا ہے!'' جبكہ سورة الانفطار ميں فرمايا گيا: ﴿عَلِمَتُ نَفُسٌ مَّا قَدَّمَتُ وَاَخْرَتُ ﴿ ) ''اس روز ہرانسان كومعلوم





موجائے گا کہ کیااس نے آگے بھیجااور کیا پیچھے چھوڑا!"

سورة التكوير كى الكى آيات ميں وہ مضمون آرہا ہے جوسورة النجم كى ابتدائى آيات ميں بيان ہوا ہے۔ فرق صرف اتنا ہے كہ وہاں پہلے حضور تنا ہے كہ وہاں پہلے حضور تنا ہے كہ وہاں پہلے حضور تنا ہے كہ وہاں جہاں حضرت جبرائيل كا اور بہاں حضرت جبرائيل كا ور بہاں حضرت جبرائيل كا ذكر پہلے آيا ہے اور حضور تنا ہے كہ اللہ علیہ میں ہم دیکھا كرتے ہیں كه اس حدیث كے راوى كون ہیں اور ان كى آپ ميں ملاقات بھى ثابت ہے كہ نہيں اس طرح بيقر آن "حديثُ الله" — ﴿ فَبِاَيِّ حَدِيْثٍ بَعْدَةُ وَنُونَ ﴾ — ہے۔ اس كے راوى اول حضرت جبرائيل بيليم ہیں اور راوى دوم حضرت محمد تنا ہے اب ان دونوں راویوں نے ایک دوسرے سے ملاقات بھى كى ہے یا نہیں؟ — میضمون سورة النجم میں آیا تھا اور اب بہاں دورة التكوير میں اس كا عادہ ہورہا ہے۔ بہاں چارقسموں كے بعد فرمایا گیا:

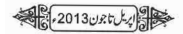
اِلَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيْمِ ﴿ ذِي قُوْتٍ عِنْدَ ذِي الْعَرْشِ مَكِيْنِ ۗ مُّطَاعٍ ثَمَّ آمِيْنِ ۗ وَمَا صَاحِبُكُمْ بَجْنُونٍ ﴿ وَلَقَدُ رَاهُ بِالْأَفْقِ الْمُبِينِ ﴿ وَمَاهُو عَلَى الْعَيْبِ بِضَنِيْنِ ﴿ وَمَاهُو بِقَوْلِ شَيْطُنِ رَّجِيْمٍ ۗ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ۚ إِنْ هُو اِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ ۗ لِمَنْ شَآءَ مِنْكُمُ اَنُ تَنْ تَدَدُّ

" بے شک پی (قرآن) فرشتہ عالی مقام کی زبان کا پیغام ہے۔جوصاحب قوت 'ما لک عرش کے ہاں او نچے درجے والاسر داراورامانت دارہے۔اور (اے کے والو!) تبہارے دفیق (بعنی محمد کالٹیٹر) دیوانے نہیں ہیں۔انہوں نے اس (جرائیل ) کوافق مبین پر (ان کی اصلی شکل میں) دیکھاہے۔اور وہ پوشیدہ باتوں کوظاہر کرنے میں بخیل نہیں ہیں۔اور یہ شیطان مردود کا کلام نہیں ہے۔تو تم کدھر جارہے ہو؟ یہ تو تمام جہان والوں کے لیے ایک یا دد ہائی ہے۔جو بھی تم میں سے جا ہے سیدھی راہ اختیار کرے۔''

السُورة كى آخرى آيت ميں مثيت الى ئے متعلقُ وى مضمون دہرايا گيا ہے جواس سے پہلے سورة المدرر — ﴿ وَمَا يَذُكُرُونَ إِلاَّ أَنْ يَّشَاءَ اللَّهُ ﴾ (آيت ٥٦) ''اور نفيحت بھى جھى حاصل كريں گے جب الله چاہے ' — اور سورة الدهر — ﴿ وَمَا تَشَاءُ وَنَ إِلاَّ أَنْ يَّشَاءَ اللَّهُ ﴾ (آيت ٣٠) ''اور تم پھے بھى نہيں چاہ سكتے مگر جواللہ كو منظور ہو' — ميں بيان ہوا ہے 'جبر سورة النور كى آخرى آيت ميں اس حوالے سے فر مايا گيا: ﴿ وَمَا تَشَاءُ وُنَ اللّٰهِ أَنْ يَّشَاءَ اللّٰهُ وَاللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ مَا اللّٰهِ وَبُّ الْعَلَمَ مِنْ اللّٰهِ وَرَبُّ الْعَلَمِ مِنْ اللّٰهِ وَرَبُّ الْعَلَمَ مِنْ اللّٰهِ وَرَبُّ الْعَلَمَ مِنْ اللّٰهِ وَرَبُّ الْعَلَمِ وَرَبُّ الْعَلَمِ فَيْ اللّٰهِ ﴾ ''اور تم کچھے بھی نہیں چاہ سکتے مگر وہی جو تمام جہانوں کا پروردگار چاہے!''

# سُورةُ الانفِطَار

جیسا کہ قبل ازیں بیان ہوگیا کہ سورۃ الانفطار کی ابتدائی آیات میں قیامت اوراس دن پیش آنے والے واقعات کا ذکر ہے کیکن اس کا مرکزی مضمون آیت ۲ میں بیان ہوا ہے۔ فرمایا: ﴿ يَا تَیْهَا الْإِنْسَانُ مَا غَوَّكَ بِرَبِّكَ الْكُونِيْمِ ﴾ ''اے انسان! مختجے اپنے ربّ کریم کے بارے میں کس چیز نے دھو کہ میں ڈالا ہوا ہے؟'' — اس سورت کے مرکزی مضمون کے حوالے سے میسمجھ لیجے کہ ہمارے ہاں گراہی کی ایک بڑی وجہ بیہ ہے کہ لوگ اللہ تعالیٰ کی شانِ غفّاری کو ذہنی سہارا بنا کر گنا ہوں پر جری ہوجاتے ہیں۔اللہ کی رحمت کی اس قدرامید کہ اُس کی پکڑ





کا خوف نہ رہے ہے ہمارے ہاں گراہی کی ایک بہت بڑی صورت ہے۔ ہونا یہ چاہیے کہ انسان میں بین الخوف والرّجاء کی کیفیت برقر اررہے۔ اللہ کی کیڑکا خوف بھی دل میں ہواوراس کی رحمت کی امیر بھی ہو۔ اگر یہ دونوں کیفیات بیک وقت ہوں اور متوازی بھی ہوں تو انسان کا طرزِ عمل درست ہے کیکن اگر اس کی رحمت اور شان کیفیات بیک وقت ہوں اور متوازی بھی ہوں تو انسان کا طرزِ عمل درست ہے کیکن اگر اس کی رحمت اور شان خفّاری کے حوالے سے دھوکہ کھا گئے ۔ جیسے سورۃ الحدید میں فرمایا: ﴿وَغَرَّكُمْ بِاللّٰهِ الْغَرُورِ ﴿ ﴾ "اور تم کو دھوکہ دیا اللہ کے بارے میں بڑے دھوکہ باز (شیطان) نے "ستویا در کھوکہ وہ انتظام لینے والا اور سزا دینے والا ہمی ہے۔ اس لیے آگ آیات میں فرمایا:

كَلَّا بَلُ تُكَذِّبُونَ بِالدِّيْنِ ۚ وَإِنَّ عَلَيْكُمُ لَحْفِظِيْنَ ۗ كِرَامًا كَاتِينِنَ ۗ يَعْلَبُونَ مَا تَفْعَلُونَ ۗ وَإِنَّ عَلَيْكُمُ لَحْفِظِيْنَ ۗ كِرَامًا كَاتِينِنَ ۗ يَعْلَبُونَ مَا تَفْعَلُونَ ۗ وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَعِيْمٍ ۚ

''ہرگز نہیں' بلکہتم لوگ تو جزا کے دن کو جھٹلاتے ہو۔ حالانکہتم پر نگہبان مقرر ہیں۔ عالی قدر (اور تمہارے اعمال کو) لکھنے والے۔ جو کچھتم کرتے ہووہ اسے جانتے ہیں۔ بے شک نیک لوگ جنت میں' اور گنا ہگار لوگ دوز خ میں ہوں گے۔''

# سُورةُ الْمُطَقِّفِيْن

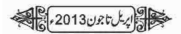
سورة المطقفين اورسورة الانتقاق بھی آیک جوڑے کی شکل میں ہیں ۔ طف عربی زبان میں بہت ہی حقیر چیز کو کہا جاتا ہے اور مطففین کا مطلب ہے بہت ہی حقیر چیز کے لیے دھوکہ دینے والے ۔ کم تو لنا بھی آیک دھوکہ ہے جس میں انسان معمولی چیز کے لیے اپنا ایمان فروخت کر دیتا ہے۔ اس کے بارے میں فر مایا جارہا ہے:
ویُلُ اللّٰهُ طُفِقِیْنَ ہِ الّٰذِینُنَ اِذَا اَلْتَالُوا عَلَی النّائِس یَسْتَوْفُونَ ہُ وَاذَا کَالُوهُمُ اَوْ وَدُنُوهُمُ اَوْ وَدُنُوهُمُ اَوْ وَدُنُوهُمُ اَوْ وَدُنُوهُمُ اَوْ وَدُنُوهُمُ اَوْ اِلنّاسُ لِرَتِ مَعْشِرُونَ فَي اَلَا اِللّٰهُ اَولَٰلِكَ النّاسُ لِرَتِ الْعَلْمِ اللّٰ اِللّٰهُ اللّٰهُ اِللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ال

" ہلاکت ہے گھٹانے والوں کے لیے۔ جولوگوں سے ناپ تول کر لیتے ہیں تو پورا پورا لیتے ہیں اور جب ناپ کریا تول کر دیتے ہیں تو گھٹا کر دیتے ہیں۔ کیا انہیں گمان نہیں کہ ایک دن انہیں اٹھایا جائے گا! وہ بہت بڑا دن ہے جس دن لوگ اینے رب کے سامنے حاضر ہوں گے۔''

جیسا کہ میں نے عرض کیا تھا کہ ان سورتوں کی بعض آیات قرآن مجید کے فلسفہ و حکمت کے اعتبار سے بہت اہم ہیں'اس سورۃ میں بھی قرآن مجید کے فلسفہ و حکمت کے اعتبار سے دومقام بہت اہم ہیں۔ پہلامقام ہے: اِذَا تُعْلَٰی عَلَیْہُو اٰیْتُنَا قَالَ اُسَاطِیْرُ الْاَوّلِیْنَ ﴿ کُلاّ بَلْ ﴾ رَانَ عَلَی قُلُوْلِهِمْ مَّا کَانُوْا یکٹیسِرُونَ ﴿

''جب اس کو ہماری آیات سنائی جاتی ہیں تو کہتا ہے بیتو پہلے لوگوں کے افسانے ہیں۔ ہر گزنہیں! بلکه ان کی بداعمالیوں کی وجہ سے ان کے دل زنگ آلود ہو چکے ہیں۔''

انسانی جسم میں دل بہت اہمیت کا حامل ہے اور اس میں معرفتِ خدا وندی مضمر ہے۔ بیگویا آئینہ جہال نما





ہے کیکن اس پر انسان کے برے اعمال کی وجہ سے داغ دھے پڑتے رہتے ہیں۔ جیسا کہ حضور کا اُلٹی آنے فرمایا کہ جب انسان کوئی براکام کرتا ہے تو اس کے دل پر ایک داغ لگ جاتا ہے۔ اگر وہ تو بہ کرلے تو وہ داغ مث جاتا ہے اور اگر تو بہ نہ کرے اور گناہ کرتا رہے تو اسی طرح داغ پڑتے پڑتے دل پوری طرح زنگ آلود ہوتا ہے اور بند مٹی کی صورت اختیار کر لیتا ہے۔ آئینہ قلب کے جلاء وصفل کا ذریعہ تلاوت قرآن مجید ہے۔ اس حوالے سے ایک حدیث ملاحظہ ہو۔ حضرت عبداللہ بن عمر پڑھی سے روایت ہے کہ رسول اللہ مکا اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی باللہ بن عمر پڑھی سے روایت ہے کہ رسول اللہ مکا اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ بن عمر پڑھی سے روایت ہے کہ رسول اللہ مکا اللہ علی اللہ اللہ علی اللہ

((انَّ هٰلِهِ الْقُلُوْبَ تَصْدَأُ كَمَا يَصدَأُ الْحَدِيْدُ إِذَا آصَابَهُ الْمَاءُ)) قِيْلَ يَا رَسُولَ اللهِ مَا جِلَاءُ هَا؟

قَالَ : ((كَثَرَةُ ذِكْرِ الْمَوْتِ وَتِلَاوَةُ الْقُرْآنِ)) (رواه البيهقي)

"بنی آ دم کے قلوب بھی اسی طرح زنگ آلود ہو جاتے ہیں جیے لوہا پانی پڑنے ہے!" دریافت کیا گیا: یارسول الله!اس زنگ کودُورکس چیز سے کیا جائے؟ فرمایا:"موت کی بکشرت یاداورقر آن مجید کی تلاوت!"

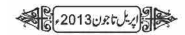
قرآن مجید کے فلفے اور حکمت کے حوالے سے اس سورۃ کا دوسراا ہم مقام آیت ۲۲ ہے۔ ماقبل آیات میں جنت کی نعتوں کا ذکر کرنے کے بعداس آیت میں فرمایا: ﴿ وَفِیْ ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُوْنَ ﴿ ﴾ ' تو (جنت کی ان نعتوں کے ) شائفین کو چاہے کہ اس کی رغبت کریں' ۔ تنافس کہتے ہیں ایک دوسر سے آگے بڑھنے کو یہاں فرمایا گیا کہ جنت کی نعتوں کے حصول کے لیے ایک دوسر سے سے آگے بڑھنے کی کوشش کرو جبکہ ہمارا حال سے کہ ہم دولت ' شہرت' عزت' وجاہت اور افتد ارمیں ایک دوسر سے سبقت لے جانے کی کوشش کرتے ہیں۔ سورۃ کی آغری آیات جزاوسز اکے حوالے سے مؤمنین کے لیے بہت امید افروز اور حوصلہ افز اہیں۔ ارشاد ہوا:

إِنَّ الَّذِينُ اَجُرَمُوا كَانُوَا مِنَ الَّذِينُ اَمَنُوا يَضْحَكُونَ ﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِهِمْ بِتَعَامَرُونَ ﴿ وَإِذَا اللَّهُ اللَّهُ وَإِذَا اللَّهُ وَإِذَا رَاوُهُمْ قَالُوا إِنَّ هَوُلاً وِلَضَالُونَ ﴿ وَمَا أُرْسِلُوا الْفَلْمُونَ ﴿ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ خَفِظِينَ ﴿ فَالْيَوْمَ الَّذِينَ امْنُوا مِنَ الْكُفّارِ يَضْحَكُونَ ﴿ عَلَى الْارَآبِكِ الْيَنْظُرُونَ ﴾ عَلَى الْارَآبِكِ اليَنظُرُونَ ﴿ عَلَى الْارَآبِكِ اللَّهُ الْوَنَ اللَّهُ الْمُعَلِّونَ ﴾ عَلَى الْارَآبِكِ المَنْظُرُونَ ﴿ عَلَى الْارَآبِكِ اللَّهُ الْمُعَلِّونَ ﴾ هَلْ الْوَايِفُعِلُونَ ﴿ عَلَى الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّوْنَ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَقُومَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَالِي الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَوْنَ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِنَا الْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِنُ

''جو گنجگار (بیخی کفار) ہیں وہ (ونیا میں) مؤمنوں سے بنسی کیا کرتے تھے۔اور جب ان کے پاس سے گزرتے تو حقارت سے اشار کرتے ۔اور جب اپنے گھر کولو ثنے تو اتر اتے ہوئے لو ثنے ۔اور جب ان (مؤمنوں) کو ویکھتے تو کہتے کہ بہی تو گراہ ہیں۔ حالانکہ وہ ان پرنگران بنا کرنہیں جھیجے گئے تھے۔تو آج مؤمن کا فرول سے بنسی کریں گے۔ (اور) تختوں پر (بیٹھے ہوئے ان کا حال) دیکھ رہے ہوں گے۔ تو کیا کا فروں کوان کے اعمال کا (یورایورا) بدلیل گیا!''

سُورةُ الْإِنْشِقَاق

سورۃ المطقفین کی طرح اس سورۃ میں بھی قرآن مجید کے فلسفہ وحکمت کے اعتبار سے ایک بڑی عظیم آیت آئی ہے۔ سورۃ کی ابتدامیں چندقسموں کے ذکر کے بعد آ گے فرمایا:





#### يَأَيُّهَا الْإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلْقِيْهِ ﴿

''اے انسان! تم کود کھ سہتے ہوئے بالآ خراینے رب کے حضور پہننے جانا ہے۔''

فلفہ کے اعتبارے میہ بہت عظیم آیت ہے۔ حقیقت میہ ہے کہ اس دنیا میں انسان کو بے بناہ دکھ اٹھانے پڑتے ہیں۔ چنا نچہ بدھ مت کا فلسفہ میہ ہے کہ''سر و تھم'' یعنی اس دنیا میں دکھ ہیں۔ بیتو اللہ تعالیٰ نے انسان کے اندر بھولنے کا مادہ رکھا ہے' جوایک safety valve ہے کہ پچھوفت کے بعدوہ بید کہ کھول جاتا ہے' ورنہ میہ صدمات انسان کے لیے سو ہانِ روح بن جا کیں۔ دوسری طرف میصدمات اور تکلیفیں حیوان بھی برداشت کرتے ہیں' لیکن انسان کا معاملہ حیوانات سے مختلف ہے اور انسانوں کو ان تمام مصائب اور تکالیف کو برداشت کرنے کے بعد ایک دن ایے رب کے سامنے محاسبہ کے لیے بھی کھڑ اہونا ہے۔ چنانچے اس دن کے حوالے سے فرمایا:

فَأَمَّا مَنْ أُوْتِي كِتْبُهُ بِيَمِيْنِهِ ۗ فَسُوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا بَيْسِيْرًا ۗ وَيَنْقَلِبُ إِلَى آهْلِهِ مَسْرُورًا أَ

''اُس دن جس کا نامہ انگال اس کے داکیں ہاتھ میں دیا جائے گا' تو اُس کا حساب کتاب آسان ہوگا' اور وہ لوٹے گااینے گھر والوں کے پاس بہت مسر وروشا دمان ہوکر!''

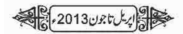
وَأَمَّا مَنْ أُوْتِيَ كِتْبَهُ وَرَآءَ ظَهْرِهِ ﴿ فَسَوْفَ يَدُعُواْ ثَبُورًا ﴿ وَيَصْلَى سَعِيْرًا ﴿ إِنَّهُ كَانَ فِي آهُلِهِ مَسْرُورًا ﴿ إِنَّهُ ظَنَّ انْ لَنْ يَخُورُ ﴿

''اورجس کا نامہ انگال اس کی پیٹھ کے پیچھے سے تھایا جائے گا'وہ تو موت کی خواہش کرے گا۔ (لیکن موت نہیں آئے گی)اور وہ جہنم میں ڈالا جائے گا۔ بیا پنے اہل وعیال میں بہت مسرور رہتا تھا'اور خیال کرتا تھا کہ اُس کو بھی (اللہ کی طرف) لوٹنا نہ ہوگا۔''

غور سیجیے کہ جس کا نامہ اعمال دائیں ہاتھ میں دیا جائے گاوہ وہاں اپنے اہل وعیال کے پاس خوش ہوکر آئے گا' جبکہ میخص جس کو بائیں ہاتھ میں نامہ اعمال ملاہے بید دنیا میں اپنے گھر والوں کے ساتھ عیاشیاں کرآیا ہے'اس لیے اب اس کے لیے جہنم ہے۔اعاذ نا الله من ذالك!

### سُورة البُرُور ج

ا گلا جوڑا سورۃ البروج اورسورۃ الطارق کا ہے۔سورۃ البروج میں بدترین تعذیب وتشدّد کا ایک تاریخی واقعہ ذکر کیا گیا ہے جس میں ایک مشرک بادشاہ نے حضرت میسیٰ طینی پرایمان لانے والے پچھلوگوں کو آگ میں جلا دیا تھا۔ان کا قصور بس بہی تھا کہوہ اللہ تعالی پرایمان لائے تھے۔سورۃ المؤمن میں بھی ہم نے مؤمن آلِ فرعون کا بیقول پڑھا تھا: ﴿ اَتَفْتَلُونَ دَجُلًا اَنْ يَتَقُولَ رَبِّی اللّٰهُ ﴾ (آیت ۲۸) ''کیاتم ایک شخص کو تل کرنا جا ہے ج





موصرف اس وجدے کہ وہ کہتاہے کہ میرایر وردگاراللہ ہے! '' — فرمایا:

قُتِلَ اَصْعٰبُ الْأَخْدُودِ التَّارِدَاتِ الْوَقُودِ الْهُمُ عَلَيْهَا قُعُودٌ وَهُمُ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِيُنَ شُهُودٌ ﴿ وَمَا نَقَبُوْا مِنْهُمُ اللَّا آنَ يُؤْمِنُوا بِاللهِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْدِ ﴿ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَوْتِ وَالْارُضِ ﴿ وَاللّٰهُ عَلَى كُلِّ ثَنَى عِشَهِيْدٌ ﴾

'' خندقوں (کے کھودنے) والے ہلاک کردیے گئے۔ (لیعنی) آگ (کی خندقیں) جن میں ایندھن (جھونک رکھا) تھا۔ جبکہ وہ ان (کے کناروں) پر بیٹھے ہوئے تھے۔ اور جو (سختیاں) ابلِ ایمان پر کررہے تھے ان کوسامنے دکھیرہے تھے اور ان مؤمنوں سے ان کی دھنی اس کے سواکسی اور وجہ سے نہتھی کہ وہ اللہ پر ایمان لے آئے تھے جو غالب اور قابل ستائش ہے۔ جس کی آسانوں اور زمین میں بادشاہت ہے اور اللہ سب کچھ دیکھیر ہاہے۔''

سُورةُ الطَّارِق

سورۃ الطارق کی ابتدا بھی قسمول ہے ہورہی ہے۔ رات کونمودار ہونے والے روثن تارے کی قتم کھا کر فرمایا:﴿ إِنْ كُلُّ نَفْسِ لَّمَّا عَلَيْهَا حَافِظُ ﴿ ﴾ ''کوئی جان الی نہیں ہے جس پرکوئی نگرہبان نہیں ہے!'' پھر انسان کواس کی اپنی پیدائش پرغور کرنے کوکہا گیاہے۔ فرمایا:

فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ هُ خُلِقَ مِنْ مَّآءٍ دَافِقِ ۗ يَّغُرُجُ مِنْ بَيْنِ الصَّلْبِ وَالثَّرَآبِ ۗ إِلَّهُ عَلَى رَجْعِهُ لَقَادِرُهُ

''پس انسان کو دیکھنا چاہیے کہ وہ کس چیز سے پیدا ہوا ہے۔ وہ ایک اچھلنے والے پانی سے پیدا ہوا ہے' جو پیٹھاور سینے کی ہڑیوں کے درمیان سے نکلتا ہے۔ بے شک اللہ اس کو دوبارہ پیدا کرنے پر بھی قا در ہے۔''

آ گے آسان اورز مین کی شم کھا کر قرآن مجید کی حقانیت کو بیان کیا جار ہاہے۔ فرمایا: وَالسَّمَاءَ ذَاتِ الدَّجْعِ ﴾ وَالْأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ ﴾ إِنَّهُ لَقَوَٰلٌ فَصْلٌ ﴿ وَمَا هُو بِالْهَزْلِ ﴿ إِنَّهُمْ

يَكِيْدُونَ كَيْدًا ﴿ وَآكِيدُ كَيْدًا أَفَّ فَهَيْلِ الْكَفِرِينَ الْحِلْمُ مُرُويْدًا فَ

''آسان کو قتم جوہارش برساتا ہے' اور زمین کی قتم جو پھٹ جاتی (لیعیٰ فسل اگاتی) ہے' یقیناً بیقر آن قولِ فیصل (حق کوہاطل سے جدا کرنے والا بن کرنازل ہوا) ہے۔ اور بیہ ہودہ ہائے نہیں۔ بیلوگ اپنی چال چل رہے ہیں' اور میں بھی اپنی تدبیر کررہا ہوں۔ تو (اے نبی ٹاٹیٹیڈ) آپ ان کا فروں کو بس چندروز کی مہلت دیں!''

یعنی اس وقت اللہ تعالیٰ نے ان کی رتی دراز کی ہوئی ہے کیکن اس کے بعد عنقریب یہ فکنچے میں سے جانے والے ہیں۔ فاغتبروُ ایکا والی الْاَبْصَادِ!







# ترجمه فرآن مجيد

مع صرفی و نحوی تشریح

افادات: حافظ احمد يارم رحوم ترتيب وتدوين: لطف الرحمٰن خان سدورة النسياء

#### آيات ١٣٩٥ تا١٩٩١

قركىب : "كُوْنُوْ" كاسم اس مين 'اَنَتُمْ" كاخمير - 'فَوْمِيْنَ "اور' شُهدَآء " دونوں اس كى خبريں - "على اَنْفُسِكُمْ" كا مبتدا اور خبر دونوں محذوف ہيں - پورا جملہ كھاس طرح ہوتا "وَلَوْ هُوَ صَوْبٌ عَلَى انْفُسِكُمْ" - "الْوَالِدَيْنِ" اور "الْاقْورِيْنَ" على "پر عطف ہونے كى وجہ سے حالت جر ميں ہيں - لفظ "اُنْفُسِكُمْ" - "اَوْلَى "اَفْعَلَ تَفْسِكُمْ " اور "الْاقْورِيْنَ" على "پر عطف ہونے كى وجہ سے حالت جر ميں ہيں - لفظ "اُولِدَيْنِ" اور "الْاقْورِيْنَ" كے ليے ہے - "تَلُو" كا مفعول "اَلْهُ" بين اور "الله تَوْرِيْنَ" كے ليے ہے - "تَلُو" كا مفعول "السينتكُمْ" محذوف ہے - "لِله جَمِيْعًا" ميں لفظ "الله" بيرلام تمليك ہے -





نرجمه:

يْنَايَتُهَا الَّذِيْنَ :اكلوكوجو المَنُوا : ايمان لائے ہو قومین : بہت زیادہ مگرانی کرنے والے كُوْنُوْا:تم ہوجاؤ بِالْقِسْطِ : انصاف كي شُهَدُآءَ : (اور) گواہی دینے والے وكوف : اوراكرچ (وه يزے) لِلَّهِ: الله كي لي عَلَى أَنْفُسِكُمْ جَهارے این آپ پر أوِ الْوَالِدَيْنِ : ما والدين ير إِنْ يَتَكُنْ : الروه مول وَ الْأَقْوَبِيْنَ : اورقرابت دارول پر أوْ فَقِيْرًا : ياتحاج غَنتيًّا: مالدار فَاللَّهُ : تَوَاللَّهِ أوُلى: زيادہ حمايت ہے فَلاَ تَتَيِّعُوا : پُنتم پيروي مت كرو بِهِمَا :ان دونوں كا الْهَوْم : خوابش كي أَنُّ : كه تَعْدِلُوْا :انصاف(نه) كرو وَإِنَّ : اوراكر تَلُونا : تم مرور تے ہو (زبانوں کو) أوُّ :يا تُعْرِضُوا : برخى كرتے ہو فَإِنَّ اللَّهُ : تويقينًا الله ہما:اسے جو کّانَ : ہے تَعْمَلُونَ : تم لوگ كرتے مو خَبِيُوًّا : بإخبر يْنَايَّتُهَا الَّذِيْنَ :اكلوگوجو المَنُوْ ا: ايمان لائے ہو امِنُوا :تم ايمان لا وَ بِاللَّهِ :اللَّهِ وَالْكِتَابِ اللَّذِي : اوراس كتاب يرجو وَرَسُولِهِ : اوراس كرسولول ير نَوْلَ :اس في بتدرت اتارى عَلَى رَسُوْلِهِ : ايخ رسول ير وَالْكِتَكِ الَّذِيْ : اوراس كمّاب يرجو أَنْوَلَ : اتارى وَكُنُّ : اورجو مِنْ قَبْلُ :اس سے يہلے يَّكُفُرُ : الكاركركا باللهِ :الله كا و تُحتيبه : اوراس كى كتابون كا وَمَلْنِكَتِهِ : اوراس كفرشتول كا وَالْيَوْمِ الْأَخِوِ : اورآ خرى دن كا ور سلم : اوراس كرسولول كا ضَللاً 'بَعِيْدًا : دوركي كمرابي ميں فَقَدُ ضَلَّ : تووه مراه هواب إِنَّ اللَّذِيْنَ : لِي شَك جولوگ المَنوا : ايمان لاك كَفُوُولُ : انہوں نے كفركيا

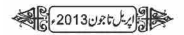
ثُمَّ كَفُرُوا : كِلركفركيا ثُمَّ امَّنُوا : كمرايمان لاك ازُدَادُوْا :وهزياده موت لَّمْ يَكُنِ: تَوْمِرُ كُرْنِيس ب كُفُوًا: بلحاظ كفرك اللهُ : الله لِيَغْفِرُ : كەوەمعاف كرے لَهُمْ: ال كو وَلَا لِيُهْدِيَهُمْ : اورنه (بير) كهوه مدايت دےان کو بَشِّرِ: آپ بثارت ديجي سَبِيْلاً: رائة كي باَنَّ :اس کی که الْمُنْفِقِيْنَ : منافقول كو عَذَابًا ٱلِيْمًا : ايك دردناك عذاب ي لَهُمْ :ان كے ليے الَّذِيْنَ : (بير)وه لوگ (ہیں)جو يَتَّخِذُوْنَ بِنَاتِي إِي الْكُفِرِيْنَ : كافرول كو أوْلِيَاءَ: كارساز آ : کیا مِنْ دُون المُونِينَ : مؤمنول كے علاوہ يَبْتَغُونَ أَبِيلُوكَ تلاش كرت بين عِنْدَهُمُ :ان كے ياس الْعِزَّةَ : عزت كو فَإِنَّ الْعِزَّةَ : تَوْيَقِينًا عُزت تُو جَميْعًا :كل كىكل لله :الله بى كى ملكيت ب

نوٹ 1: آیت ۱۳۵ میں اللہ تعالیٰ کا تھم بہت واضح ہے۔ اس میں یہ بیں کہا ہے کہ انصاف کر و بلکہ بیتھم دیا ہے کہ انصاف کی نگہبانی کرنے والے بنو۔ اس طرز کلام سے بیہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ انصاف کرنے کا اختیار تو معاشرے معاشرے میں چندا فرا دکو حاصل ہوتا ہے اور انصاف کرنا ان کا فرض ہے البتہ انصاف کی نگہبانی کرنا معاشرے کے ہر فرد پر فرض ہے۔ اس لیے کسی بھی شخص کے لیے جائز نہیں ہے کہ وہ حق بات کہنے اور حق کی گواہی دینے سے گریز کرے خواہ اس کے نتیجے میں اپنا نقصان ہوتا ہویا والدین اور رشتہ داروں کا نقصان ہوتا ہوئم رید بید کہ اس فرض کی ادائی میں نہ تو کسی مالدار کی کوئی رعایت کرے اور نہ کسی غریب پر ترس کھائے۔

ہم لوگ اپنے رب کے اس تھم کے ساتھ جوسلوک کررہے ہیں اس کے متعلق کچھ کہنے کی ضرورت نہیں ہے' کیونکہ بڑمخص کو اس کا مشاہدہ اور تجربہ ہے۔

نوٹ 1: آیت ۱۳۳۱ میں جولوگ ایمان لا پیکے ہیں' انہیں عکم دیا جار ہاہے کہتم لوگ ایمان لاؤ۔ بید دراصل اقر ار باللمان اور تصدیق بالقلب کی بات ہے۔ اس لیے کہ ایک شخص جب دین کی مبادیات کا زبان سے اقر ارکر لیتا ہے تو وہ اہل ایمان کے زمرے میں شامل ہو جاتا ہے۔ اب اس سے اللہ تعالیٰ کا مطالبہ یہ ہے کہ جن باتوں کا زبان سے اقر ارکیاہے' ان پراب دلی یقین کی کیفیت بھی پیدا کرو۔ اس بھم کی اہمیت کو بھے لیں۔

اس دنیامیں کسی کے مسلمان ہونے یا نہ ہونے کا فیصلہ صرف زبانی اقرار کی بنیاد پر ہوگا' کیونکہ دلی یقین کو







نا پے کا ہمارے پاس کوئی پیانہ ہیں ہے۔ دوسری بات یہ ہے کہ زبانی اقر ارا یک جامد حقیقت ہے۔ اس کا وجودیا تو ہوگا یا نہیں ہوگا۔ اس میں کسی کمی بیشی کا امکان نہیں۔ اس لیے دُنیوی حقوق میں تمام مسلمان برابر ہیں۔ کسی باپ کا ایک بیٹا عابد وزاہد اور فر ما نبر دار ہے جبکہ دوسرا بیٹا فاسق و فاجر اور تا فر مان ہے کیکن والد کے انتقال پر ترکہ میں دونوں کو برابر حصہ ملے گا۔ فر ما نبر دار کوزیا دہ اور نا فر مان کو کم دینے کی اجازت نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ کسی اولا دکوعاتی کرنے کی اسلام میں اجازت نہیں ہے۔

آخرت میں فیصلے کے وقت بھی پہلے زبانی اقر ارکرنے کی ضرورت پڑے گی۔ کیونکہ اقر ارکرنے والوں اورا نکارکرنے والوں کی نماز وں کی پہلے گنتی ہوگی۔اگر نماز وں کی پہلے گنتی ہوگی۔اگر نماز وں کی گنتی ہوگی۔ گنتی پوری ہوگی تو حساب کتاب آ گے بڑھے گا اور باتی نیکیوں کی گنتی ہوگی۔

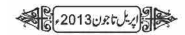
ا ممال کی گنتی کے بعدان کا وزن ہوگا۔ بیوہ مرحلہ ہے جہاں دلی یقین کی ضرورت پڑے گی۔اس لیے کہ ایک مسلمان دلی یقین کے ساتھ نیکیاں کرتار ہا اور دوسرایقین سے خالی دل کے ساتھ نیکیاں کرتار ہا ، تو دونوں کی نیکیاں گنتی میں اگر برابر بھی ہوں 'تب بھی وزن میں برابر نہیں ہوں گی۔ایک نیکی کے عوض دس سے سات سوئیکی کے اجر کے فیصلے میں نیکی کرنے والے کے ظروف واحوال کے ساتھ اس کی نیت اور دلی کیفیت کا بھی عمل دخل ہوگا۔اس لیے زبانی اقر ارکرنے والوں سے اللہ تعالیٰ کا مطالبہ ہے کہ دلی یقین بھی پیدا کرو۔

اللہ تعالیٰ کے مطالبے کی اہمیت کا ایک پہلویہ ہی ہے کہ جس طرح زبانی اقر ارایک جامد حقیقت ہے اوراس میں کی بیشی کا امکان نہیں ہے اس طرح دلی یقین ایک متغیر حقیقت ہے اوراس میں کی بیشی ہوتی رہتی ہے۔اس کے آخرت میں کا میابی کے خواہش مند مسلمان کا بیفرض ہے کہ وہ اپنے دلی یقین کے لیے فکر مندرہے اللہ سے دعا بھی کرتا رہے اوراسے برابر چیک بھی کرتا رہے۔ جس طرح ذیا بیطس کا مریض صبح وشام اپنا شوگر لیول چیک کرتا ہے۔

### آيات ١٣٠ تا ١٩١

وَقَدُ نَرُّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتْبِ آنَ إِذَا سَمِعْتُمْ البِتِ اللهِ يَكْفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَا بِهَا فَلَا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَغُوضُوا فِي حَدِيْثٍ عَيْرِهِ " إِثَّلُمْ إِذَا مِتْنَاهُمْ " إِنَّ اللهَ جَامِعُ الْمُنْفِقِيْنَ وَالْكَفِرِيْنَ فِي جَهَلَّمَ جَيْعًا ﴿ لِلَّذِيْنَ يَكُرَبُّكُونَ بِكُمْ " فَإِنْ كَانَ لَكُمْ فَتْحْ مِنَ اللهِ قَالُوا اللهُ تَكُنْ مَعَكُمْ " وَإِنْ كَانَ لِلْكَفِرِيْنَ نَصِيْبٌ " قَالُوا اللهُ لِسَنَعْفِذُ عَلَيْكُمُ وَتَنَعَكُمْ مِن الْمُؤْمِنِيْنَ اللهُ وَمِن اللهُ وَمِن اللهُ وَمِن اللهُ وَمِن عَلَى المُؤْمِنِيْنَ سَبِيلًا ﴿ فَاللّٰهُ مِنْ اللهُ وَلِمَا اللهُ لِلْكَفِرِيْنَ عَلَى اللهُ وَمِن سَبِيلًا ﴿

خَاصَ يَخُوْصُ (ن) خَوْصًا : (۱) پانی کی تہدیں اتر نا (۲) بال کی کھال نکالنا' لا حاصل گفتگو کرنا' بے برکی اڑا نا ۔ آیت زیر مطالعہ۔







خَائِضٌ (اسم الفاعل) : لا حاصل مُفتكور نے والا \_ ﴿ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْخَائِضِيْنَ ﴿ وَ المدَّثْر) ''اورہم لوگ لا حاصل گفتگو کرتے تھے لا حاصل بات کرنے والوں کے ساتھ۔''

حَاذَ يَحُودُ ذُ (ن) حَوْذًا : هفاظت كرنا عليهاني كرنا-

اسْتَحُودَ (استفعال) إسْتِحُواذًا : هيرلينا عالب بونا- آيت زر مطالعه

تركيب : "سَمِعْتُمْ" كامفول "ايت الله "ب- "بها" من "ها" كي خمر "ايت الله "ك لي ب-"جَمِيْعًا" تميز إور تاكيد كے ليے إ-"إنْ" شرطيه كى وجه ال كان محال ميں موگا۔ "فَتُحْ" اور "نَصِيْبٌ" مبتداً مؤخر نكره اور "كَانَ" كااسم بين ان كي خبرين محذوف بين - "وَنَمْنَعُكُمْ" كا مجزوم ہونا بتار ہا ہے کہ یہ 'اکم '' پرعطف ہے۔ 'ان یجفعل '' کامفعول 'سبيللا '' ہے۔

أَنْ : كد

وَقَدْ نَزَّلَ : اوروه (لعنى الله ) اتارچكا ب عَلَيْكُمْ : تمير

اذًا :جب بهي

اينتِ اللهِ : الله كي آيات كو

بها :ال

بها:انكا

مَعَهُمْ : ان كساتھ

يَخُوْطُنُوْ ١: وه لوگ بے ير كى اڑا كىں

إِنَّكُمْ : يقيناتم

مِّنْلُهُمْ : ان جيسے موگ

جَامِعُ الْمُنْفِقِيْنَ : منافقول كوجع كرنے وَالْكَفِرِيْنَ : اور كافرول كو

فِيْ جَهَنَّمَ جَهِمْ مِن

الَّذِيْنَ : (بير) وه لوگ (بين) جو

بكم جماركباركيس

كَانَ : ہوتى ہے

فَتُحُ : كُونَى فَتْحَ

قَالُوْ آ: تَوْوِهِ كَهِتِهِ بِينِ

فِي الْكِتْكِ: كَتَابِين

سَمِعْتُمْ :تم سنو

يْكْفَوُ : (كه) الكاركياجا تا ہو

وَيُسْتَهُوناً : اور مذاق ار الإجاتا مو

فَلاَ تَقُعُدُوا : لوّمت بينهو

تحقی : بہاں تک کہ

فِیْ حَدِیْثِ غَیْرِہ : ان کے علاوہ کی اور

بات میں

إذًا: كِمُرْتُو

إِنَّ اللهُ : بِحُك الله

جَميْعًا:سبكو

يَتُوبُّصُونَ : انظاركرتے بيں

فَإِنُّ : كِهِراكر

لَكُمْ : تمهارے ليے

مِّنَ اللهِ : الله (كى طرف) \_

أكَمْ نَكُنْ : كياجم نبيس تق



وَإِنْ : اوراكر مَّعَكُمُ :تمهارےساتھ لِلْكُفِويْنَ : كافرول كے ليے كَانَ : ہوتاہے نَصِيْتُ : كُولَى حصه قَالُوْ أ : تووه كمت بين ألَمُ نَسْتَحُوذُ : كيابهم قابويا فته ندمتے عَلَيْكُمْ :تم ير مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ : مؤمنول سے وَنَمْنَعُكُمْ : اوركياجم نے نہيں بحاياتم كو فَاللَّهُ : بِسَ الله يَخْكُمُ : فيعله كركًا بَيْنَكُمْ :تمهارے درمیان يَوْمَ الْقِيلَمَةِ: قيامت كرن وَكُنْ يَتْجُعَلَ : اور بركزنبيس بنائے گا عَلَى الْمُوْمِينِينَ : مؤمنول إ لِلْكُفِرِيْنَ: كافروں كے ليے سَبِيْلاً : كُونَى الزام

نود ا : سورة النساء مدنی ہے۔ اس سے پہلے کی دور میں سورة الانعام کی آیت ۱۸ میں یہی عکم آ چکا تھا جس کا یہاں حوالہ دیا گیا ہے۔

نوٹ آ: اللہ کی آیات کا انکار کرنے اور نداق اڑانے کے مفہوم میں حضرت عبداللہ بن عباس بڑا نے قیامت تک کے لیے ان لوگوں کو بھی شامل کیا ہے جو قرآن کی غلظ تغیر کریں یا اس کے معانی میں تحریف کریں یا بدعات نکالیں (مظہری نج ۲ م ۲۲۳) ۔ تغییر بحر محیط میں ہے کہ ان آیات ہے معلوم ہوا کہ جس بات کا زبان سے کہنا گناہ ہے اس کا کا نوں سے بااختیار سنتا بھی گناہ ہے۔ اس بارے میں اختلاف رائے ہے کہ جب وہ اس گفتگو کو ختم کر کے کوئی بات شروع کر دیں تو پھر ایسے لوگوں کی مجلس میں شرکت کرنا جائز ہے یا نہیں ۔ تغییر مظہری میں دونوں آراء کی تطبیق اس طرح کی گئی ہے کہ ایسے لوگوں کی مجلس میں بلاضرورت شرکت کرنا تو حرام ہے البتہ کسی شرعی ضرورت کے تحت یا دعوت و تبلیغ کے لیے شرکت کی جائے تو جائز ہے (منقول از معارف القرآن)۔ موجوب میں اگر شخصیات زیر بحث ہوں اور غیبت و بہتان کا بازار گرم ہوئو اللہ کے تعملی کی بین قو احتیا ہوئی اس کی آیات کا فداق اڑانے کے مترادف ہے۔ اول انہیں اس کام سے روکیں اور اگر نہ میں قواحتیا ہوئوں کی آئیں۔

#### آ يات٢٦١ تا١٦٦

إِنَّ الْمُنْفِقِيْنَ يُخْدِعُونَ اللهُ وَهُو خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوَّا إِلَى الصَّلُوةِ قَامُوا كُسَالُ " يُرَآءُوْنَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُوْنَ اللهُ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ مُّنَ بْزَيِيْنَ بَيْنَ ذَلِكَ ۚ لَآ إِلَى هَؤُلآءُولاَ إِلَى هَؤُلآء ﴿ وَمَنْ يُضُلِلِ اللهُ فَكُنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلًا ﴿ يَآتُهُا الَّذِيْنَ امْنُوْا لاَ تَتَخِذُوا النَّفِرِيْنَ اوْلِيَآء مِن دُوْنِ النَّهُ فِينِيْنَ ﴿ اثْرِيْدُونَ انْ تَجْعَلُوا لِلهِ عَلَيْكُمُ سُلُطنًا مُبِينًا ﴾ النَّفِرِيْنَ اوْلِيَآء مِن دُوْنِ النَّهُ فِينِيْنَ ﴿ اثْرِيْدُونَ انْ تَجْعَلُوا لِلهِ عَلَيْكُمُ سُلُطنًا مُبِينًا ﴾





إِنَّ الْمُنْفِقِينَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ۚ وَكُنْ تَجِدَلَهُمْ نَصِيرًا ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَأْبُوا وَأَصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوْا بِاللَّهِ وَآخْلَصُوْا دِيْنَهُمْ يِللَّهِ فَأُولِيكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ \* وَسَوْفَ يُؤْتِ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ آجُرًا عَظِيْمًا ﴿ مَا يَفْعَلُ اللَّهُ بِعَدَا بِكُمُ إِنْ شَكَرْتُمْ وَامْنُتُمْ وْ كَانَ اللَّهُ شَاكِرًا عَلِيْمًا ﴿

كَيسلَ يَكُسُلُ (س) كيسلًا :كالل مونا ستى كرنار

كَسُلَانُ جَ كُسَالَى (فَعُلَانٌ كوزن يرم إلغه) : انتالَى كالنُسُت - آيت زير مطالعه

ذبذب

ذَبُذَبَ (رباعی) ذَبْذَبَةٌ بمس لکی ہوئی چیز کا ہوا میں ملنا (گھڑی کے بیڈولم کی طرح) مضطرب ہونا۔ مُذَبْذَبُ (اسم الفاعل جوصفت كيطوريرا تاب):مضطرب مونے والا يعنى مضطرب - آيت زير مطالعه

<u>س ف ل</u>

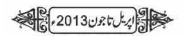
سَفَلَ يَسْفُلُ - سَفِلَ يَسْفَلُ - سَفُلَ يَسْفُلُ (ن - س ك ) سَفَالًا: (١) نيايا يت مونا - (٢) حقير ما گھٹیا ہونا۔

سَافِلٌ (فَاعِلٌ كَ وزن يرصفت) : يت عقر وفَجَعَلْنا عَالِيَهَا سَافِلَهَا ﴾ (الحجر: ٧٤) "توكرويا ہم نے اس (لیتی بستی ) کے بلند کواس کا بست۔"

أَسْفَارٌ مُؤنث سُفُلِي (افعل تفضيل) : زياده بيت زياده حقير ـ

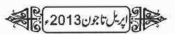
تركيب : "فَامُوْا" كَيْ مَيرِ فَاعَلَى "هُمْ" كا حال "كُسّاللي " بي- " يُرَاءُ وْنَ" بهي انهي كا حال بي- "لا يَذْكُرُوْنَ `` كَاشِيرِ فَاعِلَى ` هُمُ ` كَا حَالَ ' مُذَبْذَبِيْنَ '' ہے۔ ' ذلاك '' كا اشارہ ذكر الله كي طرف ہے۔ ' ٱلدَّرُكِ الْأَسْفَلِ "الفضيل كل ب- 'مَا يَفْعَلُ" كا 'مَا" استفهاميب.

**ترجمه:** اِنَّ :بِشک المُنفقينَ : منافق اللُّهُ : الله كو يُخلعُونَ : وهوكردت بال خَادِعُهُمْ : ان كودهوكددين والاب وَهُوَ :اوروه قَامُوْ ا : وه كُفر بي بوت بين وَإِذَا : اورجب بهي قَامُوْ ا: تُووہ كھڑ ہے ہوتے ہیں الَى الصَّلُوةِ: تمازك لي كُسَالَى: انتِهَا لَى ستى سے يُوآءُ وْنَ : دكھاتے ہوئے النَّاسَ : لوكوں كو وَلاَ يَذُكُونُونَ : اوروه نبيس يادكرت إِلاَّ قَلِيُلاُّ : مَّرتهورُ اسا الله : الله ك مُّذَبُدُ بِينَ :مضطرب موت موع بَیْنَ ذٰلِكَ:اس كے دوران





لآ إلى هَوُلآءِ: نداس طرف ہوتے ہیں وَلَا إِلَى هُولُاءِ: اورنداس طرف بوت بي يُّضْلِل : گمراه كرتا ب وَهَنُّ : اورجس كو فَكُنْ تُجِد : پس تو ہر گزنہیں یائے گا اللهُ : الله سَبِيْلاً : كُونَى راسته لة :اس كے ليے يْلَايْتُهَا الَّذِيْنَ :اكلوكو!جو المَنُولُ : ايمان لائے ہو الْكُفِرِيْنَ : كافرول كو لَا تَتَّخِذُوا :تم مت بناؤ مِنْ دُوْنِ الْمُوْلِمِنِيْنَ: ايمان والول كعلاوه أوْلِيَآءُ : كارساز آ: کیا تُرِيْدُونَ : تم جاتے ہو أَنْ : كه تَجْعَلُواْ :تم بناوَ عَلَيْكُمْ : الشِي خلاف لِلّٰهِ: الله كي لي إِنَّ الْمُنْفِقِينَ : يقينًا منافق (لوك) ميں ہيں وَكُنُّ تَجِدَ: اور تو بركزنمين يائكا لَهُمْ :ان كے ليے نَصِيْرًا : كُونَى مددگار إِلاَّ اللَّذِيْنَ : سوائے ان کے جنہوں نے وَأَصْلَحُوا : اوراصلاح كى تَابُوْا : توبه كي باللهِ : الله كو وَاغْتُصَمُوا : اورمضبوطي سے پکرا وَٱخْعَلَصُوْا:اورخالص كيا دِينَهُمْ : اين كو لِلّٰهِ: الله كے ليے فَأُولِيْكَ: تووه لوگ مّعُ الْمُؤْمِنِيْنَ : مؤمنوں كےساتھ ہيں وَسَوُفَ : اورعنقريب اللهُ :الله يون : دے گا الْمُوْرِمِنِيْنَ :مؤمنوں كو أَجُوًّا عَظِيْمًا: أيك ثاندار بدله يَفْعَلُ : كركًا هَا : كيا اللهُ : الله بعَدَابِكُمْ جمهارےعذابے هُ كُوْتُهُ : تم شكر كرو إِنْ :اكر و کان : اور ہے وَ المَنْتُمُ : اورا يمان لا وَ اللهُ : الله شَاكِوًا : بَعلائي كاحق اداكرنے والا عَلِيْمًا: جانے والا





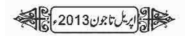


#### آبات ۱۵۲۲ تا ۱۵۲

لَا يُحِبُّ اللهُ الْجَهْرَ بِالسُّوَءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَنْ ظُلِمَ وَكَانَ اللهُ سَمِيْعًا عَلِيْهًا ﴿ إِنْ تُبْدُوا خَيْرًا اَوْ تُغْفُونُهُ اَوْ تَعْفُوا عَنْ سُوِّءٍ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيْرًا ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُولِدُونَ أَنْ يُقَرِّقُواْ بِيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكُفُرُ بِبَعْضٍ " وَيُونِدُونَ أَنْ يَكُونُوا بَيْنَ ذَٰلِكَ سَبِيلًا ﴿ أُولَلِّكَ هُمُ الْكَفِرُونَ حَقًّا ۚ وَآعْتَدُنَا لِلْكَفِرِيْنَ عَذَابًا مُّهِينًا ﴿ وَالَّذِينَ أَمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ آحَدٍ مِّنْهُمْ أُولَلِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهُمُ أُجُورُهُمُ وكَانَ اللهُ غَفُورًا رَحِيبًا ﴿

ترجمه: لاَ يُحبُّ :نهيں پندكرتا اللهُ : الله بالسُّوْءِ: برائى كو الْجَهُوّ : ثمايال كرنا مِنَ الْقُوْلِ: بات سے الله : سوائے اس کے ظُلِمَ ظَلم كيا كيا مَنْ :جس پر و گان : ہور ہے عَلِيْمًا : جانے والا سميعًا: سننه والا إِنْ : اكر تُبُدُّوُا :تم نماياں كرو بَحَيْرًا :كسى بھلائى كو أوْ:يا تُخْفُونُهُ : جِصاوَاسُ كو تَعْفُوْا: در گزر کرو عَنْ سُوْءٍ : كى برائى سے الله : الله فَإِنَّ : تُو يَقِينًا عَفُوًّا : بِإِنْتِهَا دِركَرْ رِكْرِ نِهِ وَالا کَانَ : ہے قَدِيْرًا: قدرت ركف والا إنَّ : بِشك يَكُفُونُ : الكاركرت بن اللَّذِيْنَ : جولوك ور سلم : اوراس كرسولول كا بالله: الله وَيُرِيْدُونَ : اور جائي إلى بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ : الله اوراس كرسولول يُّفَوَّ قُوْا : وه فرق كريس

وَيَقُونُونَ : اوروه كيت بيل كم





کے درمیان

نُوْمِنُ : ہم ایمان لاتے ہیں



وَّنَكُفُوْ : اورا نكاركرتے بيں
وَیُویْدُوْنَ : اور جا ہتے ہيں
یَّتَخِدُوْا : وہ بنا ئیں
سَیٹلاً : ایک راستہ
هُمُّ الْکُفُورُوْنَ : ہی کا فرہیں
عَدَاباً مُّهِیْنَاً : ایک رسواکرنے والاعذاب
امْنُوْا : ایمان لائے
وَرُسُلِه : اور اس کے رسولوں پر
امْنُوْ ا : ایمان لائے
اور اس کے رسولوں پر
اور اس کے درمیان
وُرِیْنَا اَحْدِ : کسی ایک کے درمیان
وُرِیْنَا اَحْدِ : وہ لوگ ہیں
وُرِیْنَا نَاللّٰهُ : اور اللّٰہ کے درمیان
وَرِیْنَا اللّٰهُ : اور اللّٰہ کے درمیان
وُرِیْنَا نَاللّٰهُ : اور اللّٰہ کے درمیان
وَرِیْنَا اللّٰہُ اور اللّٰہ کے درمیان
وَرِیْنَا اللّٰہُ اور اللّٰہ کے درمیان
وَرِیْنَا اللّٰہُ اور اللّٰہ کے درمیان

بِبِعُضْ : کسی کا بَیْغُضْ : کسی کا بَیْنُ ذَلِكَ : اس کے درمیان اُولِیْكَ : وہ لوگ حَقًّا : یقینا لِلْکُفِورِیْنَ : کا فروں کے لیے وَالَّذِیْنَ : اور جولوگ بِاللَّهِ: الله پ بِاللَّهِ: الله پ وَلَكُمْ یُفَرِّ قُولًا : اور انہوں نے فرق نہیں کیا مِسْوُفَ : عَقریب اُجُوْرَهُمْ: ان میں سے مَشُوفَ : عَقریب اُجُورُدُهُمْ: ان کیا ج

نوٹ: آیت ۱۲۸ میں ہدایت کی گئی ہے کہ اشخاص کے تعین کے ساتھ برائی کا اظہار صرف مظلوم کے لیے جائز ہوئو اے دوسر و خص کو اگر کسی برائی کا ذکر کرنا ہوتو اے چاہیے کہ وہ عام سیخ میں فرماتے تھے کہ لوگوں کو کیا ہوگیا ہے جواس اس طرح کے صیفے میں بات کرے ۔ جیسے رسول اللہ می اللہ تا اس طرح کے کام کرتے ہیں۔ (تدبر القرآن)

آیت ۱۳۸ اور ۱۳۸ کا حاصل بیہ کے خلام کے جواب میں ظلم کرنا جائز نہیں ہے بلکہ ظلم کا بدلہ انساف ہے ہی لیا جاسکتا ہے اور بدلہ لینااگر چہ جائز ہے مگر صبر کرنا اور معاف کردینا بہتر ہے۔ (معارف القرآن)

دعوت رجوع الى القرآن كى اساسى دستاويز كا كَرُولُ مِنْ اللهِ القرآن كى اساسى دستاويز كا كَرُولُ عَام تاليف

مسلمانوں برقرآن مجید کے حقوق

اشاعت خاص: 45روپے اشاعت عام: 25روپے







# قیامت کے دن کے پانچ اہم سوالات مدری: پروفیسر محدیونس جنوعہ

عَنِ ابْنِ مَسْعُوْدٍ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ اللَّبِيِّ اللَّهِ مَنْ عِنْدِ رَبِّهِ حَتَّى يُشْأَلُ عَنْ خَمْسٍ : عَنْ عُمْرِهِ فِيْمَ أَفْنَاهُ، وَعَنْ شَبَابِهِ فِيْمَ آبُلَاهُ ، وَمَالِهِ مِنْ آيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيْمَ أَنْفَقَهُ ، وَمَاذَا عَمِلَ فِيْمَا عَلِمَ ) (١)

حضرت عبداللہ بن مسعود وہن نی بی اکرم کالٹی کے دوایت کرتے ہیں کہ آپ کالٹی کے فرمایا: 'قیامت کے دن بارگاہ خداوندی میں پیشی کے وقت آ دمی کے پاؤں اپی جگہ ہے سرک نہ سکیں گے جب تک کہ اس سے پانچ چیز وں کے بارے میں پوچھ کچھ نہ کر لی جائے: (۱) اس کی پوری زندگی کے بارے میں کہ کن کا موں اور مشغلوں میں اس کو ختم کیا؟ (۲) اس کی جوانی کے بارے میں کہ کن مشغلوں میں بوسیدہ اور پرانا کیا؟ (۳) مال و دولت کے بارے میں کہ کہاں سے کن طریقوں اور راستوں سے ) حاصل کیا؟ پرانا کیا؟ (۳) کی کراس مال کو کہاں (کن کا موں اور کن راہوں میں) خرج کیا؟ اور (۵) علم کے بارے میں کہاں کرج کیا؟ اور (۵) علم کے بارے میں کہاں کرج کیا؟ اور (۵) علم کے بارے میں کہاں۔

اس حدیث کے راوی حضرت عبداللہ بن مسعود ڈاٹٹٹ ہیں جوسا بقین الاولین صحابہ کرام ٹیس سے ہیں۔ بیمکہ کے اونی طبقے سے تعلق رکھتے تھے۔ لہذا جب انیس ہیں برس کی عمر میں انہوں نے اسلام قبول کیا تو کفار مکہ کی طرف سے انہیں شدید سختیاں برواشت کرنا پڑیں۔ بیدہ پہلے مخص تھے جنہوں نے اسلام قبول کرنے کے بعد مکہ میں اعلانی قرآن مجید کی تلاوت کی۔ جنگ بدر میں ابوجہل زخمی ہوکر گراہوا تھا تو یہ اس کا سرکاٹ کررسول الله منافی علی سے پاس لائے تھے۔

کے پاس لائے تھے۔ آپ محدث اور مفسر کے طور پر مشہور تھے۔ لوگ آپ سے مسائل دریا ہنت کیا کرتے تھے۔ آپ حدیث بیان کرنے میں بہت مختاط تھے۔

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي ابواب صفة القيامة والرقائق والورع باب ما حاء في شأن الحساب القصاص قال ابوعيشي هذا حديث غريب \_





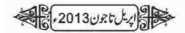
موت انسان کے مرمضے کا نام نہیں ، بلکہ موت کے ذریعے انسان دارالعمل سے دارالجزاء بیں منتقل ہوجا تا ہے۔ دارالجزاء کی زندگی کے دومر طے ہیں: پہلامر حلہ عَالَم بَرْزِحْ ہے جبکہ دوسرا دوراس دن سے شروع ہوگا جس دن تمام انسان موت کا ذا لَقة چکھنے کے بعد زندہ کیے جا کیں گے۔ اس دن ان سے دنیا کی زندگی میں کیے گئے اعمال کے بارے میں باز پرس ہوگی اور اس کے نتیجہ میں ہر انسان جزا وسزا کا مستحق تھہرے گا۔ قیامت قائم ہونے کی خبر قرآن مجید میں بار ہادی گئی ہے اور یہ تایا گیا ہے کہ وہ دن بڑاسخت اور ہولناک ہوگا۔ رسول اللّٰہ تَالَیٰ اَلَٰمُ اللّٰہ تَعَالَیٰ سے خبر پاکراس دن کے حالات وواقعات کا ذکر اپنی اُمت سے فر مایا ہے تا کہ آ دمی جان لے کہ کسم میں کے ایک اللّٰہ تعالٰی سے خبر پاکراس دن کے حالات وواقعات کا ذکر اپنی اُمت سے فر مایا ہے تا کہ آ دمی جان لے کہ کسم میں کے اعمال سے ایے ایک راحت ملے گی۔

اس حدیث کے ذریعے ہمیں بتا دیا گیا کہ بیزندگی کیے گزاری جائے تا کہ قیامت کے روز کامیا بی اور سرخروئی حاصل ہواور نا کامی کا مند دیکھ کرسزا کا سزاوار نہ ہونا پڑے۔اگرانسان قیامت کے دن پوچھے جانے والے ان یا نچوں سوالوں کوسامنے رکھ کرزندگی گزارے تواس کا انجام یقیناً اچھا ہوگا۔

پہلا سوال پوری زندگی کے بارے میں ہے کہ اپنے شب وروز کیسے گزارے۔ بچپن لڑکین کیسے گزرا 'شعور کی زندگی شروع ہوئی تو انسان کن مشاغل میں مصروف رہا۔ آیا گناہ کے کاموں میں لگار ہایا اپنے مقصد زندگی کو پاکراپنے خالق اور مالک کی خوشنودی والے کام کرتار ہا۔ حقوق اللہ (عبادات) اور حقوق العبادی ادائیگی کو پیش نظر رکھایا اپنی خوا ہشا نے نفسانی کو پورا کرنے میں ہی لگار ہا اور فسق و فجو رمیں زندگی گزار دی اور بھی بینے سوچا کہ ایک دن بیزندگی ختم ہوجائے گی اور بہاں کیے گئے اعمال کے بارے میں مجھے بازیرس ہوگی۔

دوسراسوال جوانی کے بارے میں پوچھا جائے گا کہ کن مشاغل میں گزاری ۔اگرچہ جوانی بھی دنیوی زندگی ہی کا حصہ ہے کراس کا سوال بھی خاص طور پر پوچھا جائے گا' کیونکہ بیزندگی کا وہ دور ہوتا ہے جب انسان کی جسمانی قوت اپنے عروج پر ہوتی ہے۔اسے دنیوی سہولتوں کی ضرورت ہوتی ہے جن کے حصول کے لیے اسے محنت اور کوشش کرنا ہوتی ہے۔اگراس نے جوانی بےفکری اور آزادی میں گزاردی' اپنی قوت وصلاحیت سے مثبت فائدہ نہ اٹھایا بلکہ من مانیاں کرتار ہاتو گویااس نے اپنی جوانی کے قیمتی ایام ضائع کردیے' حالا تکہ یہ ایام تقویٰ اور خدا خوفی کے ساتھ نیکیاں کمانے اور برائیوں سے بھی کرگز ارنے کے قابل تھے۔

تیسر ااور چوتھا سوال مال کے بارے میں ہے کہ کس طرح کمایا اور کہاں خرچ کیا۔ روزی کمانے میں چِدو جُہد ہر شخص کو کرنا ہوتی ہے 'چنا نچہ اس شمن میں صدود وقیود کا تعین کر دیا گیا ہے۔ روزی حلال طریقوں سے حاصل کرنے کی ترغیب دی گئی ہے جبکہ حرام ذرائع اختیار کرنے سے روکا گیا ہے۔ جھوٹی قسمیں کھا کراور جھوٹ بول کر کمایا ہوا مال حرام ہے۔ ای طرح چوری' ڈاکہ' خیانت اور رشوت کے ذریعے حاصل کی ہوئی دولت مال حرام ہے۔ پھر سودی کا روبار کے ذریعے مال کمانا یا سودی کا روبار میں تعاون کر کے دولت حاصل کرنا' یہ بھی حرام ہے۔ ملازم کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے فرائض کی ادائیگی میں کوتا ہی نہ کرے اور طے شدہ شرائط کے مطابق اپنے فرائض مصبی ادا کرے۔ بصورت دیگر اس کی کمائی میں حرام شامل ہوجائے گا اور حرام کمائی کا اثر یہ





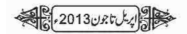
ہے کہ اس پیپے کے ساتھ خریدے ہوئے کپڑے میں نماز جیسی عبادت قبول نہیں ہوتی۔ اس ناجائز کمائی کے ساتھ حج نامقبول ہے۔ ای طرح اگر حرام کمائی کے ساتھ سحری کا کھانا کھایا اور پھر حرام کے پیپیوں سے خریدے ہوئے ماکولات اور مشروبات سے افطاری کی توبیدروزہ نہ ہوا بلکہ خواہ تخواہ کی بھوک پیاس برداشت کی۔

مال کا معاملہ یہاں تک ہی نہیں بلکہ پوچھا جائے گا کہ جو مال کمایا کہاں خرچ کیا؟ جو مال جائز طریقے سے کمایا اور اللہ کی رضا والے کا موں میں خرچ کیا' اس کے تو کیا کہنے' یہ تو بڑی خوش نصیبی کی بات ہے۔ لیکن اگر جائز طریقے سے کمایا موٹ ہوئے مال کوکسی نا جائز اور حرام کام میں خرچ کیا تو اس کی بھی باز پرس ہوگی — حرام ذرائع سے کمایا ہوا مال تو اکثر نا جائز کا موں میں ہی خرچ ہوتا ہے جس کا وبالِ جان ہونا ظاہر ہور ہا ہے' لیکن حرام مال کی محوست تو اس حد تک ہے کہ وہ نیکی کے کا موں میں خرچ کیا جائے تو اس سے پچھ حاصل نہ ہوگا۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ طیب ہے اور وہ طیب مال ہی قبول کرتا ہے۔ خبیث مال اس کے ہاں قبول نہیں ہوتا۔

جن طرح روزی کمانامشکل کام ہے اسی طرح خرچ کرنا بھی آسان نہیں۔ رزق حلال کو بھی اگرخوا ہش نفس کے تحت ناجائز کاموں میں خرچ کیا تو بھی وہ وبال جان بنے گا اور اگر جائز کمائی کونام ونمود کی خاطر ہے جا خرچ کیا تو بیا سراف اور تبذیر میں آئے گا' جبکہ فضول خرچی کرنے والوں کو اللہ تعالیٰ نے شیطان کے بھائی قرار دیا ہے: ﴿إِنَّ الْمُبَلِّرِیْنَ کَانُوْ ٓ اِنْحُوّانَ الشَّلِطِیْنِ ﴾ (بنی اسراء یل: ۲۷) '' بے شک بلاضرورت حدسے زیاوہ خرچ کرنے والے شیطان کے بھائی جیں۔'' معلوم ہوا کہ خرچ کرنے میں بھی انتہائی احتیاط کی ضرورت ہے تا کہ انسان مال کے خرچ کرنے کے سوال میں گرفت سے نیج سکے۔

قیامت کے دن ہونے والا آخری سوال یہ ہوگا کہ حاصل کر دہ علم پڑھل کس قدر کیا؟ دین کی سجھ حاصل کرنا ہوشن پر فرض ہے۔ حدیث میں ہے: ((طلک الْعِلْمِ فَوِیْفَةٌ عَلَی کُلِ مُسْلِمٍ)) یوں ہر شخص کی ذ مدداری ہے کہ وہ مقصد تخلیق کو پائے اور خالق کی پیچان کرے۔ بے علم رہنا خود گناہ ہے کہ بع '' بے علم نتواں خدارا شاخت' (بعلم شخص اللہ تعالی کو نہیں پیچان سکتا) — لیکن جب ضروریات دین کاعلم حاصل ہوگیا تو اب ان پر عمل کا مرحلہ آتا ہے اور اس کے بارے میں بھی پوچھا جائے گا۔ برائی اور بھلائی کی پیچان ہر شخص کی طبیعت میں ودیعت کردی گئی ہے' ازروے الفاظِ قرآنی: ﴿ فَالَهُمْ هَا فَجُوْرُ هَا وَتَقُولُو هَا ﴿ ﴾ (الشمس) — مثال کے طور پر ہر شخص جانتا ہے کہ اپنی استطاعت کے مطابق ضرورت مند کی مدد کرنا چاہے' بھلے کاموں میں دلچپی لینا چاہے اور اللہ کوفرض برائی کے کاموں سے دور رہنا چاہے۔ اسی طرح تمام حقوق العباد کی ادا نین بھی ہونا چاہیے' اور حقوق اللہ کوفرض برائی کے کاموں سے دور رہنا چاہے۔ اسی طرح تمام حقوق العباد کی ادا نین بھی ہونا چاہیے' اور اگر ایسانہ ہو جانتے ہوئے نماز دور کی پابندی بھی ضروری ہے تا کہ اس آخری سوال کا جواب بھی بن پڑئے اور اگر ایسانہ ہو گا جی عذاب کہتے ہیں۔ یوں اس حدیث مبار کہ میں زندگی گزارنے کا سیقہ بھر پوراور جام عانداز میں بتا دیا گیا۔ جے عذاب کہتے ہیں۔ یوں اس حدیث مبار کہ میں زندگی گزارنے کا سیقہ بھر پوراور جام عانداز میں بتا دیا گیا۔ جھنے کے مذاب کہتے ہیں۔ یوں اس حدیث مبار کہ میں زندگی گزارنے کا سیقہ بھر پوراور جام عانداز میں بتا دیا گیا۔









# علوم القرآن: مطالعهٔ قرآن کا ضابطه توسیعی وتجدیدی ضرورت

#### ڈاکٹر پروفیسر محمد عارف خان <sup>م</sup>

مطالعہ قرآن کے لیے با قاعدہ اصول وقواعد مرتب شدہ بین انہیں علوم القرآن کی اصطلاح ہے موسوم کیا جاتا ہے۔ ان قواعد واصول کی ترتیب وتشکیل اور توسیع واضافہ کی ایک مسلسل تاریخ ہے۔ '' وقت' کی مناسبت ہے ان قواعد واصولوں کا ارتقاء جب کسی موڑ پر رُک گیا تو مطالعہ قرآن کا منج '' وقت' کے نظریات وافکار کی تہذیب واصلاح سے قاصر رہنے لگا' جیسے گزشتہ چند صدیوں سے قرآن کا مطالعہ جدید علمی حقائق کو نظرانداز کر کے جاری رکھا گیا اور امت دنیا کی تیسری قوم بن گئی۔

#### ضرورت اورا ہمیت

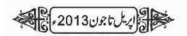
قرآن کی صدافت وعظمت میں پہلے فرق آیا نہ آئندہ آئے گا۔ سوال قرآن سے انسان اور انسانیت کے استفادے کا ہے۔ انسان کے قرآن سے اخذ واستنباط اور استفادے کے لیے اصول وضا بطے مقرر ہیں'ان میں سے پہلا ضابطہ مسلمان ہونا ہے' جو درجہ معرفت پر پہنچ کر قرآن کے گہر سے انسان کے استفادے کی صورتیں ڈھونڈ نکالنے کا فریضہ سرانجام دے گا۔ البت علمی تلاش وجبتو میں قرآن کئیم سے استفادہ ہرانسان کا حق ہے۔ یہ حق بھی تو فیقِ الٰہی ہے ممکن ہے۔ علمی تلاش وجبتو کے لیے علوم القرآن کے تحت اصول وقواعد اختیار کیے جاتے ہیں۔ ان سطور میں اس بات کا جائزہ مقصود ہے کہ علوم القرآن میں وقت کی مناسبت سے تو سیج و تجدید کی کس حد تک ضرورت ہے اور بیٹمل کیول ضروری ہے؟ ڈاکٹر محمد رفیع اللہ بن (۱) نے اس جہت پرخصوصی توجہ مرکوز کی ہے اور ضرورت کی نشان دہی کی ہے۔ انہوں نے لکھا:

"اس دور میں اسلام سوسائل کی زعدگی کو بنانے اور ڈھالنے والی ایک قوت کی حیثیت سے بے اثر ہوگیا ہے۔"(۱)

جب کوئی عقیدہ وفکر بے اثر ہوجاتی ہے تو افراد پر کوئی متبادل فکراثر انداز ہونے لگتی ہے۔اسلام ہی مسلم معاشرت پرواحد مؤقر قوّت نہیں رہی ۔ لکھتے ہیں:

''اب اسلام ایک ایسی قوت نہیں رہا جوزندگی کے سارے افعال واعمال پرنگران اور حکمران ہو۔''(<sup>۳)</sup> عقیدہ وفکر بے اثر ہو جائے تو کیا اُس کی صدافت بھی ختم ہو جاتی ہے؟ بیا ہم سوال ہے۔صدافتِ از لی

🖈 ڈائز مکٹر: میاں محمد بخش پلک لائبر میں میر پور







زمان ومكال سے ماوراء ہے۔ عقائد وافكار زمان ومكال ميں وارد ہوتے ہيں اُڑات مرتب كرتے ہيں اورمث جاتے ہيں۔ يداصول وقاعدہ محمط الشيخ ختم نبوت اور قرآن حكيم پرلاگونييں ہوتا۔ شعور ختم نبوت بھی زمان ومكال ميں آگے براھتا ہے اُڑات مرتب كرتا ہے ، مگر نتائييں ، كونكہ اسے نہ مٹنے كے اصول وضابطہ سے باندھا گيا ہے۔ ہاں اُڑات كاتعلق انسانی معاشروں ہے ہے۔ اُڑات كى معاشرے ميں كم وميش ہو كتے ہيں ، بلكہ اُڑات مث بھی سكتے ہيں ، مگر ختم نبوت كاشعور نبوت نہيں ہے گا ، كونكہ صدافت از لى كی تلاش وجبح كا بنيادى جو ہراى معور نبوت ميں ہوتى رہى ہے اس جو ہر ميں كمی آئی ہے نہ آئے گی أئی ہے تو ہمارى صلاحیت ميں نبیاں ہے اور قرآن اس كا بنیادى جو ہر ہے۔ اس جو ہر ميں كمی آئی ہے نہ آئے گی كمی آئی ہے تو ہمارى صلاحیت ميں نبیاں ہے اور قرآن اس كا بنیادى جو ہر ہے۔ اس جو ہر ميں كمی آئی ہے نہ آئے گی نہی ہوتی رہی ہے اور ہوتی رہے گی ۔ قرآن سے اخذ واستفادہ كی تازہ صورت كانقشہ ڈاكٹر محمد فیع الدین نے یوں كھینچا ہے :

''ہم نے علم کوعلم دین تک اور دین کوقر آن اور حدیث کے الفاظ تک محدود کر دیا' حالا نکداس وقت جس قدر مسلم حیح اور سچاعلم دنیا میں موجود ہے یا آئندہ زمانوں میں انسان کی وہنی کا وش سے پیدا ہونے والا ہے وہ علم دین کے سوا کچونہیں۔اس زمانہ میں علوم کی ترقی قرآن کے علم کو بہت آگے لے گئی ہے' لیکن ہم وہیں کے وہیں بلکہ قرآن آگے جارہا ہے اور ہمارا اُڑخ پیچھے کی طرف ہے۔ہم قرآن کے تازہ علم سے' جوانسان کے قلم کی بدولت صدیوں میں جمع ہوہو کر اس معیار پر پہنچاہے' بے اعتمانی برت رہے ہیں' حالا نکہ ہے اُس خدانے انسان کو دیا ہے جس نے قرآن نازل کیا تھا اور جس نے خودقرآن '' میں اس علم کو ایک بخشش اور عنایت کے طور پریاد کیا ہے''(۵)

عقیدہ وفکر ہے اثر ہوتھی جائے تو صدافت کی جبتو اور جدو جہد ٹتم نہیں ہوتی ۔انفرادی واجماعی سعی کا ایک خود کا رقتم کا نظام تاریخ سے ثابت ہوتا ہے ۔اُم مواقوام بنتی ہیں' ملتی ہیں' البتہ نصب العین واضح سے واضح تر ہوجا تا ہے۔انسانی شعور کی روزافزوں نمویذ ری اس کا واضح ثبوت ہے۔

مسلم معاشرت کاحری جوہر قرآن اور آپ مالی ایک ایک اسلام معاشرت کاحری جوہر جب کمزور ہوجا تا ہے تو نقشہ جو بنیا ہے ڈاکٹر محمد رفیع الدین نے اُسے یوں بیان کیا:

''کوئی بداخلاقی ایی نہیں جس سے اسلام نے نہ روکا ہو گیکن کوئی بداخلاقی ایی نہیں جس کے ہم مرتکب نہ ہورہ ہوں۔ رشوت ستانی 'چور ہازاری' کنبہ پروری' جھے بندی' دوست نوازی' جاہ طلی 'غداری' قومی ہورہ ہوں۔ رشوت ستانی 'چور ہازاری' کنبہ پروری' جھے بندی' دوست نوازی' جاہ طلی 'غداری' قومی ہے جمیعتی' اسراف 'حرص' منافقت' جھوٹ' عیاشی' آرام طلی' سہل نگاری' صوبہ پرسی' نسل پرسی غرضیکہ تمام رزائل جوقوم کی جڑ کا شنے والے ہیں' دوسری قوموں سے بڑھ کے ہم میں موجود ہیں۔ اب اسلام سے ہماراتھاتی قریباً قریباً ایک رسی یاروا بی حیثیت رکھتا ہے' ورنہ ہماری انفرادی اور اجتماعی زندگی کا کوئی ایسا پہلونہیں جس میں ہم اسلام سے الگ تھلگ نہ ہو بچے ہوں۔''(۲)

حرکی جو ہر( قرآن حکیم ) سے اخذ واستفادہ کا ضابطہ

مطالعہ وَنَظُر ٔ اخذ واستنباط اور عمل واطلاق کے قرآنی قواعد وضوابط کا ایک تدریجی و تاریخی ذخیرہ موجود ہے۔ اسے اصطلاح عام میں ' علوم القرآن'' کہتے ہیں۔ یہ قرآن حکیم کے مطالعہ وتفکر ' اخذ واستنباط اور عمل و اطلاق کا دروازہ ہے۔ یہ فی نوعیت کا ایک ضابطہ کارہے جو حکماءِ اسلام نے بتدریج مرتب کیا ہے۔اس پرآخری





کام شاہ ولی اللہ محدث دہلوی مُشِینَّہ کا''الفوزالکبیر'' کی صورت میں ہے۔اس کام کی انفرادیت اوراہمیت پر روشنی ڈالنے ہے قبل''علوم القرآن'' اوراس کی تاریخ پرایک طاہرانہ نگاہ کی ضرورت ہے۔حدیث مبارکہ ہے: ((إِنَّ لَمْذَا الْقُرْآنَ ٱنْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ ٱخْرُفِ فَاقْرَءُ وْا مَا تَيَسَّرَمِنْهُ)) (2)

اس حدیث پاک کو''علوم القرآن''کی بنیاد واساس قرار دیا جاسکتا ہے'اگر چہاس کے معنی و مذعا کی تعبیر وتشریح میں علائے سلف میں اختلاف ہے کہ اس سے مراد محض سات قراء تیں ہیں یااس کے اندر معنی و جہات بھی مراد ہے۔امام ابن الجوزی (۸)نے اس حدیث سے متعلق بارہ اقوال بیان کیے ہیں۔قولِ اوّل میں وہ ابن مسعود ڈٹاٹیؤ سے مروی ایک دوسری روایت نقل کرتے ہیں:

((كَانَ الْكِتَابُ الْأَوَّلُ نَوْلَ مِنْ بَابِ وَاحِدٍ عَلَى حَرُفِ وَاحِدٍ، وَنَوْلَ الْقُرُآنُ مِنْ سَبْعَةِ اَبُوَابِ عَلَى سَبْعَةِ اَخْرُفِ : زَجْرٌ وَأَمْرٌ وَحَلَالٌ وَحَرَامٌ وَمُحْكُمٌ وَمُتَشَابِهٌ وَأَمْثَالٌ ، فَأَحِلُّوْا حَلَالَةً ، وَحَرِّمُوْا حَرَامَةً ، وَافْعَلُوْا مَا أُمِرْتُمْ وَانْتَهُوْا عَمَّا نُهِيتُمْ عَنْهُ ، وَاغْتَبِرُوْا بِأَمْثَالِهِ ، وَاغْمَلُوْا بِمُحْكَمِهِ ، وَآمِنُوْا بِمُتَشَابِهِهِ ، وَقُولُوْا آمَنَا بِاللهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا)) (٥)

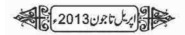
علامہ جلال الدین سیوطی نے بھی اس حدیث مبارکہ کے معنی و مدعا سے متعلق مخلف اقوال بیان کیے ہیں۔
وہ اے مشکل ترین حدیثوں میں شار کرتے ہیں۔ان کے زدیک لغت میں حروف کے مصداق حروف بجی کلمہ معنی اور پہلوسب ہی مراد ہیں جبکہ سبعہ کے لفظ سے مراد در حقیقت تعداد نہیں بلکہ سہولت اور وسعت مانی گئی ہے۔

(۱۰) ابن الجزری جوقر اءت کے مشہورا مام ہیں نے بھی اس حدیث کو مشکل قر اردیا ہے اور کہا ہے کہ وہ تمیں سال سے ذا کدع صداس پرغور کرتے رہے۔ (۱۱) سیوطی نے ابن الجزری کے اس حدیث سے متعلق اقوال پر سیر حاصل بحث کی ہے اور قر اردیا ہے کہ اس حدیث پاک میں سات (سبعة) کے لفظ سے در حقیقت تعداد مراد نہیں حاصل بحث کی ہے اور قر اردیا ہے کہ اس حدیث پاک میں سات (سبعة) کے لفظ سے در حقیقت تعداد مراد نہیں ہولت اور وسعت مانی گئی ہے:

أنَّه ليس المراد بالسبعة حقيقة العدد بل المراد التيسير والتَّسهيل والسَّعة ولفظ السبعة يطلق على إرادة الكثرة في الآحاد (١٢)

الزرقانی نے ''منابل العرفان فی علوم القرآن' میں اس حدیث پرسیرحاصل بحث کی ہے اور بخاری وسلم کی دوسری احادیث کی روشنی میں اورسلف کے اقوال کی روشنی میں آٹھ نقطہ ہائے نظر بیان کیے ہیں۔ (۱۳) اردو میں مولا نامحرتقی عثانی نے اس حدیث پر الزرقانی کی فدکورہ بالاکتب کے علاوہ سلف کی بحث کو بیان کرنے کے بعد قر اردیا ہے کہ سات حروف سے مراداختلاف قراءت کی سات نوعتیں ہیں اور بیقول امام مالک' ابن قتیہ' رازی' ابن الجزری اور باقلانی کا ہے۔ (۱۳) علوم القرآن کے تحت اس حدیث کی اساسی نوعیت اوراس کی فنی تعبیر ونشر سے پرسلف نے بحث کی ہے ۔ سوال میہ کے مطالعہ قرآن کے خمن میں میہ حدیث مخصوص ومحدود ضابطہ بناتی ہے یا اس میں وسعت پائی جاتی ہے کہ مطالعہ قرآن کے خمن میں میہ حدیث محت ہوتی ہے جبکہ خارجی یا معنوی نوعیت کو'' وقت' یا انسان کی نمویذ ربی کے عمل سے الگنہیں کیا جاسکتا اور نہ محدود کیا جاسکتا ہے۔

((فَاقُرَءُ وْا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ)) "جوتمهارے ليے آسان ہواُس طريقة سے مطالعہ كرو"۔اس حديث ياك





کے اگلے الفاظ بنیا دی طور پر دوباتوں کی نشان دہی کرتے ہیں:

(۱)مطالعه کرو۔

(۲) جس سے تجھے آسانی ہو۔

اقد ا (پڑھنایا مطالعہ کرنا) تلاوتِ قرآن پاک ہےآگے فی داخلی اور خارجی مطالعہ مراد ہے اور بیانسان کی سہولت ہے مشروط کیا گیا اور اس ہے آسانی 'سہولت اور وسعت کامفہوم لیا گیا ہے۔

مطالعهُ قرآن كا دروازه: علومٍ قرآن

دور حاضر میں علوم جدیدہ اُن کی شہرت اُن کی ترقی واثرات اور اُن کی استدلالی قوت ایک حقیقت ہے ' حتی وعقلی علوم پر انسانی محنت اور پھر ان نتائج کی روسے انسان کی نمو پذیری کا ایک روثن باب ہے۔ اس جدید شعوری جدو جُہد میں قرآن حکیم اور رسول اللّہ مَنَّ اللّٰیُ اُلْتُنِیْم کے توسط ہے شعور انسانی کو جواختیار وفریضہ ملا اس کا اعتراف مخرب کے ہاں اگر اساس سطح پڑبیں ہے تو بوجوہ یہ بات شکوہ وشکایت کی نہیں ہے 'کیونکہ علومِ جدیدہ کی ترقی اور انسان کی نمو پذیری کا یہ باب الگ سے ہے اور روثن ہے۔ امت کے حکماء کے ذمہ یہ کا منہیں ہے کہ وہ محض علومِ جدیدہ کو تقید کا نشان بنا کیں اور نمو پذیری کے ارتقاء وترقی ہے اپنے آپ کو الگ کرلیں' بلکہ فریضہ یہ ہے کہ حکماء اسلام اپنے الہا می وقکری سرمایہ کو دور و حاضر کے انسان کے لیے فیصلہ کن افادہ کی سطح پر لاسکیں۔

علوم جدیدہ روایت کشنہیں ہیں اور ماضی کے انسان کی حسی وعقلی محنت اور آنسان کی نمویڈ ری کا ارتقاء ہے۔ الہامی وفکری سرمایہ کو آج انسان کی نمویڈ ری کے نصب العین کے حصول کے لیے بروئے کار لانا وقت کی ضرورت ہے۔ یہ حقیقت ہے کہ قرآن حکیم انسان کا کامل دستورعمل ہے۔ اس دستورعمل کی دورِحاضر میں اطلاقی صورت کم فرورہے۔ اس دستورالعمل کو قابل عمل جدید معاشرے پراطلاق پذیر اور نتیجہ خیز بنانا حکماءِ اسلام کا کام ہے۔ علوم القرآن ورآن سے حسی وعقلی علوم کے استخراج کی راہ میں حقیقتاً رکا و نہیں ہیں مگر عملی طور پر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ حکماء وعلماء مطالعہ قرآن کا دائرہ وسیع کرنے ہے گریزاں ہیں حالا تکد سلف کے ہاں اسے بہت معلوم ہوتا ہے کہ حکماء وعلماء مطالعہ قرآن کا دائرہ وسیع کرنے ہے گریزاں ہیں حالاتکہ سلف کے ہاں اسے بہت وسعت ملی۔ امام بدرالدین زرکشی (م۹۴ م ھی) نے سنتالیس ایسے علوم کا تذکرہ کیا ہے جومطالعہ قرآن میں مفید و مدرگار ہیں ہیں۔ امام بدرالدین زرکشی (م۹۴ م ھی) نے سنتالیس ایسے علوم القرآن کی ان انواع پر اضافہ کرکے انہیں مدرگار ہیں ہیں۔ اس کتاب کی بنیاد پر جلال الدین سیوطی نے علوم القرآن کی ان انواع پر اضافہ کرکے انہیں درگار ہیں۔ فرار دیا اور خیال ظاہر کیا کہ اس تعداد میں تین سوتک اضافہ مکن ہے درجس پر ہیسویں صدی کے برصغیر کے مفترین نے نوجس سے نی ہوں صدی کے برصغیر کے مفترین نے نوجس سے نی ہوئی ہے نوبی سے نوبی سے نوبی استفادہ بھی کیا ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ:

کے علوم القرآن مطالعة قرآن کا داخلی و خارجی دروازہ ہے۔اس دروازہ میں توسیع کے بغیر دورِ جدید میں قرآن کا مطالعة نتیجہ خیز نہیں ہورہا۔

المراعلوم القرآن كي واعد وضوابط مين تبديلي يا توسيع كاطريقة كاركيامو؟

قر آن علیم کی لِسانی وفق تحقیق و تدوین وافلی معنویت کی جانج پڑتال اور خارجی حکمت عملی کی اطلاقی صورتِ حال پررسول الله کالی کی زندگی میں ہی کام شروع ہو گیا تھا' اور جب اسلام تحریک بلا دِعرب سے باہر نکلی





تو مختلف انسانی معاشروں اور تہذیبوں کی اصلاح اور تہذیب کی خاطر مطالع قرآن کے نئے قواعد کلیہ دوشناس کرانے کی روش ڈالی گئی۔ ان قواعد کلیہ پر مشتل کتابوں کی فہرست ابن ندیم نے ''افٹہرست'' اور جلال الدین سیوطی نے مرتب کی ہے (ایک) جو کتب اشاعت پذیر ہو کر دور جدید میں پیچی ہیں ان میں ابن الجوزی (۱۸) امام بدرالدین زرکشی (۱۹) جلال الدین سیوطی (۲۰) نمایاں ہیں ۔ متاخرین میں عبدالعظیم زرکانی (۱۱) اور ڈاکٹر صحی صالح (۲۲) شامل ہیں ۔ اس کے علاوہ برصغیر میں شاہ ولی اللہ (۲۲) کی کاوش نمایاں ہے ۔ علوم القرآن پر کتب کی ایک فہرست ماضی قریب میں بروکلمان اور فواد سنیر گین نے مرتب کی جن کی تعداد چھ سوے زائد ہے۔ یہ فہرست اردودائرہ معارف اسلامیہ نے شائع کی ہے ۔ (۲۲)

# قرآن حکیم سے اخذ واستنباط کی تاریخ

(۱) حفظ وتحریر: حفظ سے تحریرُ مطالعہ قرآن میں وسعت اختیار کیے جانے کی طرف پہلا قدم تھا۔حضرت ابو بکر صدیق ڈٹاٹیئز کے ایما پرقرآن کی جمع ویڈوین' حفاظت قرآن اوراسے دوسری اقوام تک پہنچانے کا اہم سبب بنا۔ (۲۵)

(٢) تفسير وتاويل: امام زركشي في بيان كياب كه عبارت كي ذيل مين تين باتين مطلوب موتى بين:

( فهو المقصود والمراد (معنى وتقصودعبارت معلوم كرنا)

التفسير في اللغة (تفير من لفظ كلغوى يا ظاهرى معنى معلوم كرنا)

ع) التاويل فأصله في اللغة من الاول (تاويل مين لفظ سے باطني معنى كى دلالت)(٢٦)

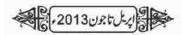
(٣) تفسير بالما ثور وتفسير بالرائے :تفسير بالما ثور آن کی تفسير بالروايت ہے 'جبکہ تفسير بالرائے کا وسيع ميدان ہے ۔ پھمات ومتشابهات ميں بھی اس کی تقسيم موجود ہے ۔علامہ سيوطی نے عبيد بن الحن سے روايتا بيان کيا ہے کہ رسول اللّٰدَ مَنْ الْشِرِ فَالِيا:

" ہرآیت کا ایک ظاہر ہے اور ہر حزف کی ایک حدہے اور ہر حد کا کوئی مطلع بھی ضرورہے" (۲۵)

علامہ سیوطی نے بعض علماء کے حوالے سے بیان کمیا کہ ہرآیت کے ساٹھ ہزار فہم ہیں۔ گویا قرآن معنوں کا پ سمندر ہے۔ (۲۸)

ڈاکٹر محمود احمد غازی کے مطابق اجتہاد تفییر قرآن میں بھی جاری ہے۔ جوشخص صحیح رائے پر پہنی جائے گا اُسے دو ہراا جراور جوخطا کرے گا سے ایک اجر ملے گا۔ قرآن مجید میں تفکر کر بڑاور تعقل کی بہی ترغیب ہے۔ (۲۹) (۲) روایت و درایت حدیث: اُمت پر ایک ایسا وقت آیا کہ انہیں آپ تکا لیڈیڈ کی حدیث وسنت کو پانے کے لیے ایک نیاعلم اور اس کے لیے اصول وقو اعد کو بنانا پڑا 'جس سے ثابت ہوتا ہے کہ امت ضرورت کے وقت علوم القرآن میں تبدیلی دوسعت لاسکتی ہے۔

بظاہراحادیث کی چھانٹی ایک چونکا دینے والا معاملہ ہے 'لیکن موضوع (گھڑی ہوئی جھوٹی )احادیث کی مجر مارنے محد ثین عظام کوایک ایسے کا ایجاد کا راستہ دکھایا جس کی مثال ماقبل و مابعد مشکل سے ڈھونڈی جاسکتی ہے۔اصولِ علم حدیث' تاریخ علم میں ایک نیاعلم وطریقۂ استدلال ہے۔(۳۰)





حدیث علوم القرآن اورفہم القرآن کی فنی و داخلی معنوں کی اساس ہے۔ مولا ناشبلی نعمانی کے مطابق: حدیث وجی غیر مثلو ہے۔ حدیث فہم القرآن کا بنیا دی جو ہرہے۔

حدیث اور قرآن کے لفظ آپ مَنْ اللّٰهُ کَالَ بِان سے ادا ہوئے۔ قرآن بلفظ وحی ہے اور سنت بالمعنی (۳۱)

۵۔ اخذ واستنباطِ احکام: قرآن عکیم سے اخذ واستنباطِ احکام کے عمن میں بے پناہ ذہنی قلبی اور علمی وسعت کا مظاہرہ کیا گیا۔ فقد احکام اور قانون ایک ہی مطلب لیے ہوئے ہیں۔ فقد ایک علمی اصطلاح کے طور پرمشہورہوئی ہے۔ فقد قرآن وحدیث کی روثنی میں با قاعدہ اصولوں کے تحت احکام وقوا نین کواخذ ومرتب کرنا ہے۔ یوں پانچ ندا ہب فقہ پرامت کا اجماع ہے 'لیکن تاریخ کے ایک خاص دور میں اس پرخوب کام ہوا ہے۔ امام غزالی نے قرآن کے بنیادی ما خذمیں سنت 'اجماع اور عقل کو بھی بیان کیا ہے۔ (۲۲)

(٢) اخذ واستنباطِ فکر: قرآن حکیم ہے احکام وقانون کے اخذ و تنظیم میں اُمت نے جس کمال کا مظاہرہ تاریخ کے ایک خاص دور میں کیا وہ حصولِ فکر ونظریہ میں نہ ہوسکا۔ شاید وہ دورنظریاتی نہیں تھا' جبکہ آج نظریہ وافکار کا چیلنج در پیش ہے ۔مطالعہ قرآن کے ضمن میں بی نظریاتی چیلنج تا زہ مطالبہ ہے اور قرآن اس کے لیے کفایت کرتا ہے۔

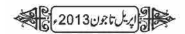
## علوم القرآن کے قواعد کلیہ

(الاس : علوم القرآن بنیادی طور پرقرآن حکیم سے احکام وفکر کے قواعد وضوابط ہیں جو وقت کے ساتھ ترتیب پاتے رہے اور آج نے سرے سے ان کی تجدید و تہذیب کی ضرورت ہے 'کیونکہ وقت احکامی مسائل سے قکری ونظریاتی دور کا آگیا ہے۔ مجلة الاحکام العدلیه کے مطابق:

'' قواعد کلیہ سے واقفیت کے بعد انسان کے لیے روز مرہ زندگی میں شریعت کے نقطہ نظر کو جاننا اور اپنے معاملات پرمنطبق کرنا آسان ہوجا تا ہے'' (۳۳)

ان قواعد وضوابط کی ایک تاریخ ہے۔

اوّل: امام الدين بن عبدالسلام (م ١٩٣٥) نے دوقاعد مفعیت و مفرت (١٣٠) ابن السبکی (م ١٥٥٥) نے پانچ (١٣٥) سیوطی (م ١٩٥٥) نے پانچ (٢٠١) اور ابن نجیم (م ١٩٥٥) نے چھ قواعد بیان کیے (٢٠٠) دوم: وہ قواعد جو مختلف اقسام کے ابواب کے درمیان مشترک ہیں ۔امام کرخی (م ١٣٥٥) "رسالة الاصول" زرشی نے "المنشور فی القواعد "اورسیوطی نے "الاشباہ والنظائر "میں اسے بیان کیا ہے۔ سوم: ایک قتم مے مختلف باب میں بعض مشترک قواعد ثامل ہوتے ہیں مثلاً عبادت یا مالی معاملات وغیرہ میں (١٦٠) چہارم: کسی ایک باب ہے تعلق رکھنے والے قواعد ابن السبکی ابن نجیم اورسیوطی نے ممل باب باندھے ہیں (١٩٥) جبارم: شاہ ولی اللہ ات کے مطابق تجدید و







تہذیب کی اور بے قواعد کی نشاند ہی گی۔''الفوز الکبیر'' کے مقدمہ میں لکھتے ہیں: ''عنایتِ خداوندی ہے امید ہے کہ طالب علموں کے لیے ان قواعد کے قہم کے بعد قہم مطالبِ قرآن کی کشادہ راہ مل جائے گی۔'(۴۰۰)

شاہ ولی اللہ یک بعد علوم القرآن کی تجدید و تہذیب کی تا حال با قاعدہ سی نہیں ہوئی حالا نکہ اس دوران دنیا میں تغیرات و تبدیلی بہت تیزی ہے ہوئی فہم قرآن کی بیخریک ضرور آ گے بڑھی اور زیادہ تر مفترین نے شاہ ولی اللہ کے کام کو بنیا دبنایا مگر یہ کوشش ایک مقام پرآ کررگ گئی ہے۔ بہت سے مفسرین نے تغیرات و تبدیلی کوشلیم کیا اور قرآن کا مطالعہ اس وقت کی مناسبت سے کرنے پرزور دیا۔ ان میں سرسیدا حمد خان (۱۳) مولا نا ابوالکلام آزاد (۲۳) مولا ناعبدالما جددریا آبادی (۳۳) علامہ محمد اقبال (۳۳) مولا ناسید ابوالاعلی مودودی (۵۵) مولا نامین احسن اصلاحی (۳۳) مولا ناعبدالما جددریا آبادی (۳۳) کا مرار احمد اقبال (۳۳) والاعلی مودودی (۵۵) والم المون المون

قرآن کی حرکی جو ہریت اورعلم جدید کا نظریاتی پہلو

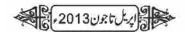
قرآن کی حرکی جوہریت کے احکامی قواعد وضوابط کا اطلاق اور اس کے اثرات تاریخ کا ایک اہم اور درختاں باب ہے۔ تغیرات و تبدیلی کا موجودہ دور شعورانسانی کے کمالات کا غماز ہے موجودہ تبدیلی اور نمویڈی کے پس منظر میں نظریاتی و فکری جنگ ہے۔ نظریاتی جنگ کے دوران مذہب کا احکامی پبلوشکست سے دو چار ہوا اور اس کی جگہ نظریاتی وابستگی اور اس کی رو سے زندگی کے مسائل حل کرنے کا پبلوعاوی ہوگیا۔ نظریاتی یا خارجی اثر ات کا پبلوعلوم القرآن کا حصہ نہیں بنایا گیا ،جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مطالعہ قرآن کا دائرہ قرآن حکیم کے داخلی و احکامی پبلو وک تک محیط رہا اور نتائج آنے بند ہو گئے ۔علوم القرآن میں توسیع واضافہ کی مجتمدانہ سعی کے بغیر مطالعہ قرآن میں وسعتِ فکر محدود در ہتی ہے ،جوعمر حاضر کے نظریاتی و ملی مسائل سے الگ تھلگ نظرآتی ہے۔ علم جدید اور اس کے اثر ات انسانی زندگی کے بہت سے مسائل حل کرنے میں کا میاب نظرآتے ہیں 'لیکن نظریاتی جدید اور اس کے اثر ات انسانی زندگی کے بہت سے مسائل حل کرنے میں کا میاب نظرآتے ہیں 'لیکن نظریاتی دائر ہے۔ علم کرتا ہے۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ علوم القرآن میں علم جدید کے موضوعات شامل کرکے مطالعہ قرآن کا دائرہ وسیعے کیا جائے تا کہ نظریاتی پہلو میں اصلاح و تہذیب کا کام ممکن ہو سکے۔

علم جدید کے موضوعات کوئٹین حصوں میں بیان کیا جاتا ہے:

(۱) علمیات (۲) فکریات (۳) معاملات

جدیداصطلاح کے تحت علمیات کے تین میدان ہیں:

( ( ) طبیعیات : طبیعیات کے میدان میں موجود ہلمی ترقی '' مادہ'' کے اس تصور پربٹی ہے کہ بی قدیم ہے خود بخود کے ا ہے اور خود کار ہے' جبکہ قرآن کے مطابق مادہ حتی قطعی طور پر خداکی خالقیت اور ربوبیت کی وجہ ہے ہے۔ (۵۳)







حقیقتِ اشیاء کے متعلق مغربی طبیعیات کا موقف ہے کہ صداقت صرف وہی ہے جے ہم براہ راست اپنے حواس خمیہ سے دریافت کر سکتے ہیں۔اس کے علاوہ اشیاء موجود ہی نہیں یا معددم ہیں (۵۵) قرآن محسوسات کوذر بعیرَ علم توتشلیم کرنا ہے' گروا حد ذریعہ کے طور پرتسلیم نہیں کرنا۔ان دونوں باتوں کا تعلق نظریات ہے ہے۔ (ب) حیاتیات: حیاتیات محض زندگی کی سائنس ہے اور زندگی ایک خود کار ارتقائی عمل کا نتیجہ ہے [۵۷] <u>ڈارون کے نظریے کے مطابق ارتقاء نے اس تصور کوسائنٹی اورعلمی میدان میں نظریا تی طور پرمشحکم بنیا دیں فراہم</u>

کی ہیں (۵۷) قرآن حقیقتِ ارتقاء کور ذہیں کرتا مگراہے خود کارار تقاء بغیر کسی باشعور ہتی کے تشکیم نہیں کرتا ہے اورواضح طوریر''کین'' کانخلیقیعمل باورکرتاہے۔

(ج) نفسیات: نفسیات کاتعلق انسانی فطرت کے شعوری علم، توت محرکہ نصب العین اور فعلیت عظمل سے ہے۔مغرب کا مادی ومیکا کئی نظریہ وجو د عقل منیز محبت اورعبادت سب کوایک اتفاق سمجھتا ہے (۵۸) میگڈوگل انسان کی قوتِ محرکہ جبلتوں کو قرار دیتا ہے (۵۹) فرائیڈ انسان کے لاشعور میں طوفان تمنا (جنسی خواہش) قرار دیتا ہے (۲۰) جبکہ قرآن کے نزدیک انسانی قوت محرکداور حقیقت فعلیت جذبہ محبت ہے اور آ درش ونصب العين خدا ہے حبت ہے (١١)

جدیدا صطلاح میں'' فکریات'' کوبھی تین بڑے نظریات کے تحت بیان کیا جاسکتا ہے۔

(ال نظربيارتقاء (١٢)

(ب) نظریه جلت (۱۳)

(ع) نظريدلاشعور (١٢)

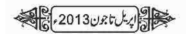
جدیداصطلاح میں''معاملات''انفرادی'اجتاعی یا قومی اور بین الاقوامی سطح برحرکت وفعلیت ہے متعلق باور ہوتے ہیں' جوساسات' معاشات' عمرانیات اورا خلا قیات ہیں:

( ) سیاسیات: ریاست 'وجو دِریاست اور فریفنهٔ ریاست کوقومیت 'وطنیت اور جمهوریت کے تحت جدید طاقت میسرآئی ہے۔ (۱۵<sup>۱)</sup>قرآن تو میت وطنیت اور جمہوریت کے انسانی آ درش کونظرا ندازنہیں کرتا مگروہ ان کوانسان کی واحد بنیاد شلیم نہیں کرتا۔ دوسری طرف قرآنی مثال کسی اسلامی ملک میں رائج نہیں ہے۔اس کے برعکس محض تحریری طور پر تاریخی سیاسی عمل کوزیر بحث لا یا جا تا ہے ' مگر رائج الوقت سیاسی نظاموں کوقر آن کی کسوٹی پر پر کھنے کی ضرورت ہے۔اس محمن میں تین معروف سیاسی نظام حکومت عمل پذریہیں:

(۱) بادشا بی یاشهنشا بی نظام (۲) فوجی آمریت (۳) جمهوریت

( ) معاشبات: مولانا حنیف ندوی نے بیان کیا:

''جب تمام انسان شرف انسانیت میں برابر ہیں'جب سب کی ضرور تیں یکساں احترام کے لائق ہیں' یعنی جب ہر خض کی دہنی اور جسمانی تو انائیوں کی پرورش کے لیے عمدہ غذا در کارہے ؛ جب سب کوایسے صحت مند ٹھکانہ کی ضرورت ہے کہ جس میں وہ زندگی کے دن اطمینان ہے گزار سکے جب اس کی صحت مناسب دوا اورعلاج کی سہولتوں سے بہرہ مندی کی طالب ہے اورسب کی روحانی واخلاقی یافنی تربیت اس بات کی





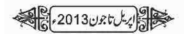
مقتضی ہے کہ اس کے لیے بغیر کسی امتیاز کے دائش گا ہوں کے درواز ہے کھلے رہیں' تو پھر یہ کیا اندھراہے کہ ہمارے ہاں ان حقائق سے قطع نظرایک ہی انسانی معاشرہ دو مختلف خانوں ہیں بٹا ہوا ہے اور ایک ہی
تصویر کے دومتفا درُخ نمایاں ہیں۔ایک گروہ کو نہ صرف زندگی کی تمام ہولتیں حاصل ہیں بلکہ وہ قعیش اور
تحول کے اس مقام پر فائز ہے کہ جہاں دولت کی فروانی اس کو اخلاق کے حدود سے تجاوز کر کے گناہ و
معصیت کی وادیوں ہیں لا ڈالتی ہے اور دوسرا گروہ نانِ شبینہ تک کامخاج ہے۔''(۲۲)
اس پس منظر میں چند نظام روبھ کی ہیں اور قرآن کی کسوٹی پر پر کھے جانے کے روادار ہیں:
(۱) سوشلزم (۲) کمیونزم (۳) اسلام ازم (۴) کمیولام

ا نہی نظاموں کا نتیجہ ہے کہ آج جہال کی طلزم ہے وہ پہلی دنیا ، جہاں سوشلزم و کمیونزم ہے وہ دوسری و نیااور جہاں اسلام ازم ہے وہ تیسری دنیا ہے۔ وار ثانِ قر آن کے لیے کم از کم یہ نتیجہ حوصلہ افز انہیں ہے۔

نظام زرآج کا نعرہ اور نظریہ ہے۔انسان کی بھبوداس سے دابستہ ہے۔کاغذی نوٹ بصورت زر نظام بینکاری اور بین الاقوامی لین دین بیں ڈالز پاؤتڈ بورواوررو پیچھائق ہیں۔ان حقیقق کو پیش نظرر کھ کرقر آن سے را جنمائی درکار ہے۔قرآن سے را جنمائی کا واضح متیجہ مسلمان کی خوشحالی وآسودگی کی صورت میں نکلنا ہی جیت قرآن ہے۔ یہ خوشحالی وآسودگی تین مرکزی میدانوں یعنی سیاست معیشت اور معاشرت میں واضح طور پرنظرآئے۔ونیا کے اکثر ممالک میں خوشحالی وآسودگی کا متیجہ بہت واضح ہے۔وہ ایک معیار ہے۔اس معیار کو یا نااور پھرائس سے آگے بڑھنا قرآن کا نصب العین ہے۔

(ج) عمرانیات بتعلیم 'صحت' انصاف عمرانی زندگی کے بنیادی میدان ہیں ۔ان میں ترقی کسی قوم کی ترقی شارہوتی ہے۔ بیزندگی کے اہم معاملات ہیں۔ دلچیپ بات مید کہ مسلم دنیا میں بیر تنیوں میدان سب ہے کم توجہ کے لائق تھہرتے ہیں۔ اگر آپ کو تعلیم 'صحت اور انصاف آج کے وقت کے مطابق میسر نہیں تو آپ نظریا تی جنگ نہیں لڑ سکتے اور دنیا کی تیسری قوم رہیں گے۔ جہالت کی سب سے بدصورت شکل مسلم مما لک میں ہے' جوسب قرآن پر بطور عقیدہ ایک مضبوط ایمان رکھتے ہیں' اور جواپنا آغاز ہی'' اقرائ' سے کرتے ہیں اور ان کا دعویٰ ہے کہ وہ علم ہی علم ہے۔

صحت مندانسان کے لیے ۲۲ گفتے کا ایک کمل مید و نصرف قرآن نے دیا بلکہ بتکرار بتایا اور سخت نظم دیا۔ کیسے کھانا کیسے بینا کس وقت کھانا کس وقت بینا کس وقت سونا اور جاگنا کمنڈ دانت کہا تھ صاف کرنے ہیں۔ عبادات کے اوقات کاراس نظم کی ایک لمبی تفصیل ہے۔ یہ شخصی ضابطہ کار ہے۔ ابتماعی ضابطہ کار معالج گاہیں شاندار طریقے سے بنائی ہیں اور مسلم دنیا میں زیادہ ترقل گاہیں ہیں۔ انصاف معاشرے یا قوم کومٹ جانے سے روکتا ہے۔ مسلم ممالک میں انصاف کو اسلامی قوانین اور جدید مؤثر قوانین میں تقسیم کردیا گیا ہے۔ قرآن انصاف کولازم قرار دیتا ہے۔مقصد انصاف کا حصول ہے۔ یہ کی قانون ونظام سے پورا ہوجائے قرآن کا بی انصاف ہوگا۔ البتہ قرآن نے انصاف کے بنیا دی اصول بھی دے رکھے ہیں۔ سے پورا ہوجائے قرآن کا بی انصاف ہوگا۔ البتہ قرآن نے انصاف کے بنیا دی اصول بھی دے رکھے ہیں۔ انصاف کو اخلاقی حدود مہیا کرنا معاملات زندگی میں اولین تقاضا ہے کا دور مہیا کرنا معاملات زندگی میں اولین تقاضا ہے کا دور مہیا کرنا معاملات زندگی میں اولین تقاضا ہے کا دور موجائے کا دور معاشرت کو اخلاقی حدود مہیا کرنا معاملات زندگی میں اولین تقاضا ہے کا دور معاشرت کو اخلاقی حدود مہیا کرنا معاملات زندگی میں اولین تقاضا ہے کا دور موجائے کے دور میا کہ دور مہیا کرنا معاملات کو خوا کی دور موجائے کو دور مہیا کرنا معاملات کو کرنے کی میں اولین تقاضا ہے کا دور معاشرت کو اخلاقی حدود مہیا کرنا معاملات کا حدود میں اور کیا کی دور موجائے کی دور موجائے کے دور موجائے کو دور میں کرنا معاملات کو کرنا کی دور کیا کیا کو دور موجائے کو دور موجائے کرنا میں دور کرنا کی میں اور کیا کو دور کو دور موجائے کی دور کرنا کو دور کو دور کرنا کیا کیا کو دور کو دور کرنا کو دور کیا کے دور کو دور کو دور کیا کی دور کو دور کو دور کرنا کو دور کرنا کو دور کو دور کو دور کرنا کو دور کو دور کو دور کو دور کو دور کے دور کو دور کرنا کو دور کرنا کو دور ک





لیکن پیربات زیر بحث رہتی ہے کہ کیا ان معاملات کو اخلاقی جواز مہیا کرنا ضروری ہے؟ قرآن انسانی ساج کی بنیادا خلاق پراٹھانا باور کرتا ہے۔ قرآن کا یہی وہ نسخہ کیمیا ہے جس کی اہمیت ہم ابنمایاں نہیں کر سکے مگرآنے والے وقت میں قرآن کا یہ پیغام نمایاں ہوکررہے گا۔قرآن معاملات کوحل کرنے کے لیے گو بنیادی راہنما اصول دیتا ہے کیکن قرآن کا زوراس بات پر ہے کہ انسان اپنے ارتقاءِ تجربہ ومشاہدہ سے معاملات کے حل کے لیے جوکوشش وطریقہ اختیار کرے انہیں ہر حال اور ہر قیت پر اخلاقی جواز مہیا کرے۔ معیارِ اخلاق کوسیاسی قربان گاہ پر چڑھا کرمعاشی میدان میں من پیند یا ذات پیندی کا موجب بنادیا گیا' گرعلم کی دنیا میں معیار اخلاق خیراورشر کے گرد ہی گھومتا ہےاور قرآن کا سبق بھی معاملات میں خیروش جائز ونا چائز اور حلال وحرام ہے۔ علم جدید کے مؤثر اور نتیجہ خیز نظریات کوعلوم القرآن کی فہرست میں شامل کیے جانے کی ضرورت ہے۔اس وجہ ہے قرآن کے مطالعہ کا میدان وسیع ہوکرتمام داخلی معنویت اور خارجی نظریات واثرات کا احاطہ کرے گا۔ جیتِ قرآن حرکت 'تبدیلی' وقت اور فاصلے ہے مشروط ہے علم جدید کے جن نظریاتی موضوعات کی نشاندہی کی گئی ہے بیسب حرکت 'تبدیلی وقت اور فاصلہ کے مرہونِ منت ہیں۔ان موضوعات ونظریات کے تحت ایک دنیانے جو الرّات قبول كرليے ہيں اورنتائج سامنے لے آئے ہيں'ان ہے چٹم پوشی مسئلہ كاحل نہيں ہے'امت كا آلهُ شعور و میزان قرآن عکیم اور محمطًا لینے کا اسوءَ حسنہ ہے۔علم جدید نے مطالعہ قرآن میں سہولت دی ہے۔ضرورت اس امر کی ہے کی علم جدید کومطالعہ قرآن کے لازمی موضوعات قرار دیے جائیں ۔مولا ناعبدالماجد دریا آباوی لکھتے ہیں: '' كه بيالله تعالى يرمنحصر ہے كه وہ جے جاہے' جتنا دے' بتلا دے نصوص قرآنی بی ہے اشارہ كا دلالہ كا اقتضاءً 'يا اقوال رسول مَكْ يَشِيمُ عصراحنا 'يس سارے كاساراحق باور متشابهات كمعنى جو يجي بھي مول

علامها قبال نے تجدد کی اس تحریک ہے استفادہ پر زبر دست زور دیا اور علماء وحکماء کو بہت حد تک اس طرف توجہ پر مائل کیا۔انہوں نے بیان کیا کہ:

🖈 گزشته یا خچ صدیوں ہے اُمت مسلمہ زوال وجود کی کیفیت میں ہے۔

🛠 اس دوران بورپ نے اُن مسائل برغور وفکر جاری رکھا جو بھی مسلم علماء و حکماء کے زیرغور تھے۔

🖈 یورپ علمی عملی امامت کے قابل ہوا تو عالم اسلام نے تیزی ہے اُس طرف بڑھنا شروع کر دیا۔

🖈 پیره وقت ہے کہ جس میں انسانی فکراور تجر بے کی دنیامیں غیر معمولی وسعت پیدا ہو چکی ہے۔

🖈 فضیلت کاایک نیااحساس اور نے نئے نقطہ بائے نظر پیدا ہورہے ہیں۔

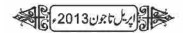
🖈 عقلِ انسانی زمان ومکان اورعلّیت ایسے بنیا دی معقولات ومندر جات کی دنیا سے بھی آ گےنکل جائے گی۔

🖈 اوربیکانسانی علم وادراک اور مجھ بوجھ کے متعلق بھی ہمارے تصورات بدل رہے ہیں۔

🚓 قرآن مجید کی روح کومدنظرر کھتے ہوئے مسلمانوں نے متعدد جدیدعلوم کی بناڈالی۔

🖈 ذات خدا تعالی کی الہامی وروحانی جبتو کو درست قرار دے کراختیار ومشاہدے کی روح کو بیدار کیا۔

🖈 قرآن مجید کے زویک کا ئنات میں ایک عظیم مقصد کام کررہاہے جوہمیں نئے نئے سانچوں میں ڈھلنے پرآمادہ





کرتاہے۔

﴿ گُویا قرآن مجیدنے ہمیں تغیّر وتبدیلی ایسی زبر دست حقیقت کی طرف متوجہ کیا۔ (۱۸) ڈاکٹر محمد رفیع الدین کا موقف ہے کہ:

''اب جبکہ وہ نبی مُخَافِیُظِ جن پرقر آن نازل ہوا تھا'ہم میں نہیں ہیں اور دوبارہ ہم میں نہیں آ کے 'بدلتے ہوئے حالات کے اندر خدا اور رسول کے منشا اور قرآن کے مطلب اور مدعا کو معلوم کرنے اور فہم قرآن کے مطلب اور مدعا کو معلوم کرنے اور فہم قرآن کے بارے میں اپنے اختلا فات کو مثانے کا ایک ذریعہ قدرت نے ہمارے لیے موجود رکھا ہے اور وہ یہ ہے کہ ہم قرآن کو حکمیاتی انداز سے بچھے لگیں اور علم کی ترقیات کی بدولت ایسا ضرور ہوکررہے گا۔''

دوسری جگه لکھا:

''میرے خیال میں قرآن کا یمی عقلی یا حکمیاتی علم ہے جواب اسلام کے لیے تمام فتم کی ترقیوں کا دروازہ کھول سکتا ہے۔ جب تک قرآن کا بی حکمیاتی علم آشکارانہیں ہوگا ہم حکمت مغرب کے چیلنج کا جواب نہیں دے سکیں سے ''(19)

وقت آگیا ہے کہ علم جدیداوراس کے اثرات کو ایک حقیقت کے طور پرلیا جائے۔ حکماءِ اسلام حقیقت کا مطالعہ کریں۔ علم جدید کتنانصب العینی ہے اور اُس کے اثرات منفی کس قدر ہیں؟ ان دونوں باتوں کو ہی قرآن کی کسوٹی پرلانے کی ضرورت ہے۔قرآن ایک معیار ومیزان ہے۔اس معیار ومیزان کو انسان کی بہتری کے لیے برقر ارر کھنے کا فریضہ امت کے حکماء پرہے۔

# مطالعة قرآن كي تين جهتين نمايان صورت ركھتي ہيں:

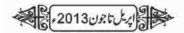
(۱) داخلی معنویت قرآن (۲) نظریاتی مناقشه اورعصر جدید (۳) خارجی اثرات اورعلم جدید

### (۱) داخلی معنویت اور قرآن

قرآن حکیم کے الفاظ کی داخلی یا لغوی معنی و مفہوم کی تحقیق وجبتو اولین جہت ہے اور اس جہت پراُمت کے علاء و حکماء کا کام صدیوں کی محنت وریاضت پر پھیلا ہوا ہے۔ اہم ترین بات بہہے کہ قرآن کے لفظوں کی حفاظت کا ذمہ تو خدا تعالی نے خود لے رکھا ہے' الفاظ کے داخلی معنوں کی حفاظت بھی اُمت کے علماء و حکماء کے ذریعے ممکن بنادی ہے۔ یہ محنت جاری ہے۔ قرآن کے ان علوم کو اصطلاحاً ''علوم القرآن' کا نام دیا گیا ہے۔ یہ امدادی علوم کے طور پر بتدری مرتب ہوئے۔ امام بدرالدین زرشی نے سینتالیس اور امام جلال الدین سیوطی نے اضاف ہے کرتے ہوئے ان کی تعدادات کی اور اس اضافے کی مزید نشاندہ می کی۔ استی (۸۰) علوم القرآن کا تذکرہ اکثر کرہ اکثر کرہ اکثر کرہ اکثر کہ بیان کی اور اردومیں موجود ہے۔

(۲) نظریاتی کشکش اور عصرِ جدید

۔ گزشتہ چندصدیاں نظریاتی کھکش اور مناقشہ کی صدیاں ہیں۔نظریات کی اس جنگ میں ہرقوم اور ہر انسان نے حصہ لیا ہے۔ سرد جنگ کے بعداس میں وقتی کمی آئی۔ کمیونزم وسوشلزم کوکیپطنزم کے ہاتھوں شکست ہوئی'





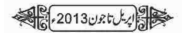


گریے نظریاتی جنگ اب نے روپ میں سامنے آپھی ہے۔ اب یہ کھکش اور مناقشہ کی پیلوم اور اسلام ازم کے درمیان برپا ہے۔ گزشتہ صدیوں میں اسلام ازم دفاع پر رہا بلکہ کی پلام کی جمایت پر آمادہ بھی نظر آیا۔ اب صورت حال تبدیل ہو پھی ہے۔ اسلام ازم کے علمبر دار مسلمان ہیں۔ مجمد رسول الله مکی گئر آن کے رہبر اور قر آن اُن کا دستور العمل ہے۔ قر آن سے نظریاتی کشکش میں سرخروئی کے لیے ہدایت در کا رہے۔ قر آن سے اخذ واستنباط کا تازہ زاویۂ نگاہ اور جدید جہت وائد از کی ضرورت ہے۔ متکلم قر آن ہوکر ہی جدید مؤثر نظریات کو قر آن کی کسوٹی پر پر کھ سکتے ہیں۔ متعلم قر آن کو جدید نظریات اور جدید علوم سے براہ راست آگاہی کے بعد ہی مطالعہ قر آن سے جیتی جائے گی۔ درج ذیل نظریات کوقر آن کے تحت مطالعہ کی غرض سے انہیں ضابط قر آن برائے مطالعہ ''علوم القر آن' کا حصہ بنا دینے کی تجو بز علاء و تکماء کے ہاں پیش خدمت ہے۔ ینظریات ہیں۔ اُمت کی نظریاتی سطیر آگے بڑھنا ہوگا۔

نظریاتی علوم کو''علوم القرآن' کے اصول وضوابط میں بطور قاعدہ کلیہ شامل کریں نظریاتی علوم کوقر آنی نظریہ کی کسوٹی پر پرکھیں ۔منفی حصہ کی نشاندہی کریں تا کہ ان نظریات نے جواُمہ پر اثر ڈالا ہے اس کا از الہ کیا جاسکے۔اسی (۸۰) علوم القرآن کی فہرست میں مزیداضا فہ سے قرآن کی تفہیم کا دائر ہ وسیع ہوگا۔

کیپطرم (Capitalism): سرماید داری نظام اس کا مرکزی محود سرماید کاری ہے اوراس سرماید کاری سے منافع حاصل کرنا ہے اس کا آغاز اٹھار ہویں صدی عیسوی میں برطانیہ سے ہوا جوایک صنعتی ملک کا درجہ اختیار کر رہا تھا۔ انیسویں صدی عیسوی تک کیپطرم ہا قاعدہ ایک نظریہ بن گیا اور سیاسی نظام اس کی گرفت میں آکراس نئی اصطلاح (کیپطرم) کانعم البدل بن گیا اور سیاسی اصطلاح کے تحت سرمایہ داری نظام بن گیا۔ اس نظام (کیپطرم) کے صحیح وغلط نتائج اور اُس کے مسلم تدن پر اثر ات کے مثبت تجزیہ کے لیے قرآنی فکر بطور آلہ ومعیار ہے۔ اس کے لیے اصول میر ہے کہ ''کیپطرم'' کے عنوان کو 'علوم القرآن' کا ایک قاعدہ کلیے قرار دے دیا جاتے تاکہ مسلم ذہن موجودہ وقت کے مؤثر نظریات سے لاتعلقی رکھ کرقرآن سے اخذ واستنباط نہ کرے' بلکہ جدیدانسان کو جدید قرآنی فکر سے آگاہ رکھنے کے لیے جدید نظریات کو مذ نظر رکھے۔

سوشلزم (Socialism): سیاسی کھاظ سے بیا اصطلاح کی طلزم کے مخالف پیدا ہوئی۔ نظریاتی مناقشہ مح معنوں میں سوشلزم اور کی طرح کے درمیان پیدا ہوا۔ کی بطرح میں مدار دولت و منافع کا کاروبار ہے سوشلزم کا مدار انسانی نمود یا خودعیاں (self evident) ہے۔ بقول مائکل نیو مین سوشلزم کی اعلیٰ سطح پر بنیا در کھی گئی اور کچی سطح پر منظم ہوا۔ سوشلزم نے ریاستی نظام کے طور پر ایک سے زائد شکلیں اختیار کیس جوساری کی ساری کی طرح کے خلاف سخیں ۔ سوشلزم کو ماننے والے سوشلسٹ کہلائے۔ اُن کا خیال ہے کہ انسانی شعور کی تنظیم سے دنیا میں تبدیلیاں لا ناممکن ہے۔ اس فہم نے مسلم ممالک کے اعلیٰ ذبین افر ادکومتاثر کیا 'لیکن بیذ بین افر اداسلامی فکر کے حوالے سے کوئی قابل قبول ہم آ ہنگی کی فکر پیدا نہ کر سکے۔ اسلامیانِ دنیا کا بنیا دی اصول محد مصطفے منافی ہو اور آن پر مدار کوئی قابل قبول ہم آ ہنگی کی فکر پیدا نہ کر سکے۔ اسلامیانِ دنیا کا بنیا دی اصول محد مصطفے منافی ہو کہ درکار ہے۔ اس لیے کرنا ہے۔ بنیا دی اصول کی چھان پھٹک درکار ہے۔ اس لیے کرنا ہے۔ بنیا دی اصول کی چھان پھٹک درکار ہے۔ اس لیے



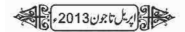


ہیں مناسب تھمت عملی ہوگی کہ سوشلزم اور دوسرے نظریات کوعلوم القرآن کا حصہ بنا دیا جائے تا کہ ان سیاسی ومعاشی نظریات کوقر آن کی فکر کے تحت براہ راست زیر بحث لایا جائے نہ کہ انہیں قرآنی فکر سے غیر سمجھ کرمنتشر انداز میں بحث کرکے وقت ضائع کیا جائے۔

کمپوزم (Communism): کمپوزم کانظریکارل مارس اورا پنجلز نے دیا۔ سوشلزم میں بھی کارل مارس کی پیروی ہوتی ہے۔ مارس اورا پنجلز نے مل کر کمپونسٹ منشور (Communist Manifesto) تربیب دیائی میں جو یہ معاشی وساجی خامیوں کی نشا ندہی کی اورا پنے اصولوں پر دنیا کو چلانے کا نظرید یائی جس کے بنیادی اصولوں میں تاریخ کی مادی تعبیر' طبقاتی کشکش' نظریہ قدرِ زائد' انقلاب کا ناگزیر ہونا' غیر طبقاتی ساج اور محنت کشوں کی حکومت شامل ہے۔ بنیادی طور پر بیمعاشی اور ساجی نظریہ ہے۔ قرآن کا اپنا معاشی اور ساجی نظریہ ہے۔ کمپوزم ایک محدود دائر کے میں عوام کی معاشی وساجی بہتری کے لیے نظریہ اجاگر کرتا ہے۔ اُس کے مقابلے میں قرآنی نظریہ غیر محدود دائر کے میں عوام کی معاشی وساجی بہتری کے ساتھ زندگی کے دوسرے پہلوؤں اور ضرورتوں کے لیے نظریہ غیر محدود مدتک عوام کی معاشی وساجی بہتری کے ساتھ زندگی کے دوسرے پہلوؤں اور ضرورتوں کے لیے بھی ہدایت ورا ہنمائی فراہم کرتا ہے۔ قرآن نظریاتی بنیادوں پر کسی بھی نظریہ کی چھان پھٹک سے گریز نہیں کرتا ہے۔ ڈاکٹر محمد رفیع الدین نے ''کمپونسٹ مینی فیسٹو'' کے خلاف'' مینی فیسٹوآ ف اسلام'' (۲۰) تحریر کی ہے۔ کرتا ہے۔ ڈاکٹر محمد رفیع الدین نے ''کمپونسٹ مینی فیسٹو'' کے خلاف'' مینی فیسٹوآ ف اسلام'' (۲۰) تحریر کی ہے۔ اس کے مقالم آن' کے حت لایا جاسکتا ہے۔

سيكولرزم (Secularism): يه اصطلاح عيمائي ندب كے كليمائي حكراني كے پس منظر ميں سامنے آئی۔ ندبی اجارہ داری ندبی استصال اور جابرانہ حكرانی كو و كے ليے نظرياتی حل تلاش كيا گيا۔ كليمائی ندب موت سے و راكر حكرانی كو خدائی بنا ديتا تھا۔ سيكولر نظريہ ميں آخرت كے بجائے موجود ہ زندگی كوم كر توجہ بنايا گيا۔ عوام كی بہوداور ضروریات پر توجہ مبذول كی تی ۔ یہا يک حكمت عملی تھی جو بنائی گئ اس پرعمل پيرا ہوا گيا۔ اس كے عوام كے حق ميں نتائج بھی آئے۔ ايک نئی دنيا آباد كردی گئ۔ ترقی كی بلنديوں كی چھوا جارہا ہے كيكن اس كے عوام كے حق ميں نتائج بھی آئے۔ ايک نئی دنيا آباد كردی گئ۔ ترقی كی بلنديوں كی چھوا جارہا ہے كيكن غذہ بسب عيمائی تو چھوڑ انہيں گيا۔ گرجا گھر بھی موجود ہيں عبادت بھی ہوتی ہے۔ ہاں صرف وہ پہلے كی طرح كليمائی گرفت ختم ہوچكی ہے۔ قرآن حكيم سے بظاہراس كا نظرياتی فكراؤ نہيں ہے كيونكہ يہ حكمت عملی كليما كے خلاف تھی۔ مگران مما لک كوزير كرليا اور سيكولرزم خلاف تھی۔ مگران مما لک كوزير كرليا اور سيكولرزم كے مغربی ما ڈل كوسلم مما لک ميں دوشتاس كراديا اور گہرے اثرات مرتب كيے۔ مسلمانوں كی بہودا ورضو دريات كے معربی ما ڈل كور يكر كرليا اور سيكولرزم كے ليے قرآن كی روشنی میں حكمت عملی مرتب كرنا وار ثان قرآن كا كام ہے اور بيكام ان نظريات كے اصول كے ليے قرآن كی روشنی میں حكمت عملی مرتب كرنا وار نابون قرآن كا كام ہے اور بيكام ان نظريات كے اصول و قواعد كا قرآن كی روشنی میں حكمت عملی مرتب كرنا وار نابون قرآن كا كام ہے اور بيكام ان نظريات كے اصول و قواعد كا قرآن كی تو تو تھيان پھنگ سے ہے۔ اس كے ليے انہيں ' علوم القرآن' كے تحت لا نا ہوگا۔

عوامی ازم (جمہوریت): نظریاتی جنگ میں شامل مذکورہ نظریات کی ترتی وترویج کے لیے اسے جو ریاسی
جستری اور نظام ملا اُسے جمہوریت (ا<sup>ن)</sup> یعنی عوامی ازم کا نام دیا گیا ہے۔اسلام ازم کے علاوہ تینوں نظریات
معیشت وکاروبار کو بنیاد بناتے ہیں۔اس کاروبار اور منافع کے حصول کے لیے عوام کو شامل کیا گیا۔عوام نے
باہمی مشاورت کے نظام کو تنظیم دی اور رائے کا احترام کیا'اس عمل کو جمہوریت کا نام دیا گیا۔اسلام ازم ہیں اس
عمل کونا پیندیدہ باور کیا گیا'جو درست عمل نہ تھا' دوسری جانب مسلم ریاستوں کی سطح پراس کا کمزور تج بہ کیا گیا۔





نصب العین کاتعین پہلی شرط ہے اور ہم نصب العین کا تعین کرنے کی صلاحیت سے عاری ہوگئے ہیں۔اس لیے بیجے نہیں آسکا۔اسلام ازم بطور نظر بیعوا می ازم (جمہوریت) کا پُر جوش داعی ہے۔مسلم سیاسی نظام کی اصطلاح ' خلافت' خالفتا عوامی ازم کی عکاس رہی ہے۔علوم القرآن کا حصہ بننے کے بعدعوامی ازم کے تناظر میں جوریت اور خلافت بھی زیر بحث آئیں گی اور عصرِ حاضر کے مسلمانوں کو بیدار کرنے اور معاشی لحاظ سے فیصلہ کرنے میں لائے عمل میسرآئے گا۔

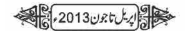
آفاقی ازم (گلوبل ازم): دنیا نے انسانی تجربات ومشاہدات اور تدبیر وبصیرت کی بناپر علاقائیت و محدودیت ہے آفاقیت وعائمگیریت (۲۰) کا نظریہ اپنالیا ہے۔ بطور نظریہ بیانسانیت کا نصب العین ہے۔ بطور عمل چند بردی قوتوں کا کاروباری ومنافع پہندی کا منصوبہ ہوسکتا ہے 'لیکن دنیا کے آگے بردھنے کے لیے نظریہ کی بھی ضرورت ہوتی ہو اور آفاقی انسانوں کو متوجہ کیا اور آفاقی انسانوں کو متوجہ کیا اور آفاقی نظریہ دیا 'جب کہ' نیاآیُٹھا الَّذِیُنَ الْمَنُوا'' کی بید و مدداری لگائی کے قرآن کے آفاقی نظریہ کا اطلاق وفاقی پرکریں۔ انسانیت کے نظریہ کو طاقت ورمحرک بنانا وار ثان قرآن اور حکما اونظریہ انسانیت کی ذمد داری وفاقی پرکریں۔ انسانیت کے نظریہ کو طاقت ورمحرک بنانا وار ثان قرآن اور حکما اونظریہ انسانیت کی ذمد داری خدمت نہیں ہے۔ کاروباری ومنافع پہندی کا عمل بذات خود غلط نظریہ نہیں' لیکن'' نظریہ استحصال'' انسانیت کے نظریہ کی خدمت نہیں ہے۔ انسانیت کا نظریہ گوبل ازم کے مضبوط محرک بننے سے انسانیت کو آگر ہو ہے کے مواقع فراہم کرے گا۔ گلوبل ازم کی پیچر کیک پرانی نہیں ہے' لیکن وار ثان قرار دینے ہے کم از کم حامل فکر قرآن اس ممل کرے گا۔ گلوبل ازم کو علوم القرآن کا قاعدہ قرار دینے ہے کم از کم حامل فکر قرآن اس ممل میں شریک ہونے ہے گلوبل ازم کو علوم القرآن کا قاعدہ قرار دینے ہے کم از کم حامل فکر قرآن اس ممل میں شریک ہونے ہے گلوبل ازم کو علوم القرآن کا قاعدہ قرار دینے ہے کم از کم حامل فکر قرآن اس ممل میں شریک ہونے ہے گلوبل ازم کو علوم القرآن کا قاعدہ قرار دینے ہے کم از کم حامل فکر قرآن اس ممل

اسلام آزم: متحارب نظریات کے اس مناقشہ میں اسلام ازم بطور نظر بیشامل رہا ہے۔ کپیلام کی بشت پناہی مسلم یورپ جبکہ سوشلزم وکمیونزم کے علمبر دار روس و دوسری و نیا کے ممالک تھے 'اور اسلام ازم کی بیشت پناہی مسلم ممالک کی سطح پر کمز ور ہونے کے باوجود اصولی موقف کو پذیرائی ملتی رہی ہے۔ آج اسلام ازم نظریاتی لحاظ سے ایک مضبوط نظریے کے طور پرا مجرا ہے۔ بیا ایک مضبوط نظریے کے طور پرا مجرا ہے۔ بیا ایک بڑی پیش رفت ہے۔ کپیلام کے چھچے تین سپر پاور زاور سوشلزم وکمیونزم کے پیچھے دوسپر پاور زاور موجود تھیں۔ بینظریات مضبوط وسائل کے مالک تھے مگر بڑی طاقتوں کی پشت پناہی اور بے پناہ وسائل کے باوجود بینظریات اسلام ازم پر بطور نظریہ حاوی نہیں ہوسکے اور آج اسلام ازم کا نظریہ کمزور ریاستوں کے باوجود ایک اُمید کے طور پرانسا نیت کا منشور بنے جارہا ہے۔مطالعہ قرآن کومزید انسان نواز بنانے کے لیے بطور نظریہ اسلام ازم کو علوم القرآن کا حصہ بنانا مفیدر ہے گا۔

(m) خارجی اثرات اورعلم جدید

خارجی اثرات ایک الی حقیقت ہے جے بروقت تسلیم نہ کرنے سے قومیں باقی رہنے اور آگے بڑھنے کی دوڑ میں پیچےرہ جاتی ہیں۔ انسانی تدن کی نمو میں عقیدہ یا نصب العین بنیادی محرک ہوتا ہے۔ دنیا کا نظام دنیا کی جغرافیا کی حدود میں مختلف انسانوں کے رہن ہمن سے وجود میں آتا ہے۔ مختلف خطوں میں انسان اپنے عقیدہ یا نصب العین کے تحت نمو پذیر ہوتے ہیں۔ جب وہ دوسرے انسانوں سے ملاپ کرتے ہیں توریخ کا الگ الگ

213





انداز جوسا منے آتا ہے اُسے تدن کہا جاتا ہے۔ تدن کا لفظ علمی اصطلاح کے طور پر استعال ہوتا ہے۔ وقت کی رفتار کے ساتھ انسان کے رہن ہن میں جہاں ترتی ہوئی ہے وہاں مختلف خطوں میں بسنے والے انسانوں کے زیادہ ملاپ کی سہولتیں بھی پیدا ہوگئی ہیں۔ ملاپ کے اس عمل میں انسان نے ایک دوسرے کو متاثر کرنا شروع کیا۔ اس میں میں ہیکہنا درست نہ ہوگا کہ ایک خطے کے تدن ایک عقیدہ کے لوگوں ایک فد جب کے پیروکاروں یا ایک نصب العین سے محبت کرنے والوں نے دوسروں پر زیادہ اثر ات مرتب کیے۔ ہر ایک فریق نے ایک دوسرے پر اثر ات مرتب کیے۔ ہر ایک فریق نے ایک دوسرے پر اثر ات مرتب کیے ہیں۔ انہی کو یہاں'' خار تی اثر ات مرتب ہوئے۔ مثال کے طور پر قر آنی فکر نے دنیا کے ہر تدن پر مثبت اثر ات مرتب ہوئے۔ مثال کے طور پر قر آنی فکر نے دنیا کے ہر تدن پر مثبت اثر ات مرتب ہوئے۔ مثال کے طور پر قر آنی فکر کو ان اثر ڈالنا ہے جس میں سے کا عضر غالب ہوتا ہے۔ میام واقع ہے کہ قر آن سے بی سے جن کی سے جن سے کہ قر آن سے بی سے جن سے بھی ہی تھے ہے۔

خارجی ترقی واثرات کے نمایاں نظریات کی قرآن حکیم کی روشنی میں چھان پھٹک ایک ضروری عمل ہوگا' لیکن کسی نظر سے برحتی تنتیخ و تقید درست انداز نہ ہوگا۔قرآن حتی وقطعی ہے مگرانسانی علوم وافکارا قدام وخطا کے انداز میں آ گے بڑھتے ہیں اور اس عمل ہے گزر کرخود انسان ہی حتمی وقطعی علوم وافکار کو پالیتا ہے۔ میل جول کی وسیع سہولتوں نے انسان کوایک آفاقی یا عالمگیر دنیا کا انسان بنا دیا ہے۔ ہر مذہب مرنظر بیداور ہرنصب العین کا آخری مقصود حضرت انسان کی شعوری ترتی ونمو ہے۔ جو جتنا سیا ہوگا اور بچ پرمضبوط ہوگا آ گے بڑھے گا۔ انسانی قافلہ رکنے والانہیں ہے۔ اُمہ پر جو خارجی اثرات مرتب ہو چکے ہیں وہ حقیقت ہے ۔ قوموں کی دوڑ میں اُمہ گزشته کی صدیوں سے پیچھے ہے۔قرآن کی معجزہ نماصورت اور محمصطفے مُنافیع سے عقیدت ومبت مسلمانوں میں ایک عظیم الثان حقیقت ہے۔اسے حکمت عملی سے نمایاں کرنے کی ضرورت ہے۔ پیچکمت عملی' معلوم القرآن'' میں خار کی اثرات کے حامل افکار ونظریات کو حصہ بنا کر زیر بحث لانا ہے۔اس موقف کی روشنی میں ''علوم القرآن' كے تحت شار كيے جانے والے افكار ميں اضافه كى تجويز ہے۔ بيتجاويز علامه محمدا قبال اور ڈاكٹر محمد رفيع الدین کے خصوصی حوالے سے ہیں۔ بہتجاویز احقر کے بی ایچ ڈی کے مقالہ میں بھی زیر بحث آئی ہیں۔ یقبیناً علامہ اقبال اور ڈاکٹر محمد رفیع الدین نے مطالعہ قرآن کا جدیدعلوم وافکارے ناطہ جوڑے رکھنے کی ترغیب دلائی ہے لیکن''علوم القرآن'' کی اصطلاح کہیں استعال نہیں کی۔احقر کے نزدیک اُن کے افکار کوظم دینے کے لیے کی نئے قاعدہ کی ضرورت ہے یا قرآن کے سابقہ قاعدوں میں وسعت درکار ہے۔ تاریخی تشکسل اورعلوم القرآن کے علمی ارتقاء کی روشنی میں بیرمناسب اقدام ہوگا کہ اس تسلسل کو قائم رکھتے ہوئے علوم القرآن کے قاعدوں میں جدیدافکارکوشامل کر کے مطالعہ قرآن کے میدان کو مزید وسیع کریں اور خارجی اثرات کے حامل نظریات کی تہذیب واصلاح کریں اور اُمہ کو بین الاقوامی طاقت ورحیثیت ہے آ گے بڑھنے کا فکری وعملی سامان مہیا کریں۔ ذیل کی چندمعروضات اور''علوم القرآن'' کے مزید قاعدوں کی نشاند ہی اس بات کی غماز ہیں۔اس عمن میں قرآن حکیم کی درج ذیل آیت انتہا کی توجہ کی حامل ہے:

﴿ سَنُرِيْهِمُ الْتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ الْوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ





عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيْدُ ﴿ ﴾ (حم السحدة)

''ہم عنقر یب اُن کواپی نشانیاں (اس) دنیا میں دکھا کیں گا درخودان کی ذات میں بھی یہاں تک کداُن

رکھل کرر ہے گا کہ یقر آن تن ہے۔ کیا آپ کے پروردگار کا یہ وصف کافی نہیں کہ وہ ہر چیز کا شاہد ہے!''(۲۳)

یہ آیت دنیا اور نفسِ انسانی میں تغیر وتبد یلی کے ایک عالمگیر گرح کت پذیر اصول کی نشاندہ ہی کرتی ہے۔ اس
تغیر کے حرکت پذیر عالمگیر اصولوں کا اطلاق آفاق وانفس پر ہوتا ہے۔ علم جدید کی اصطلاحوں میں آفاق وانفس
سے مراد طبیعیات عیا تیات اور نفسیات ہیں۔ طبیعیات عیا تیات اور نفسیات کے علوم میں جوتر قی ہوئی ہے اور جو
دریافتیں ہونا باقی ہیں وہ سب قرآن کا لفظی نہیں تو معنوی حصہ ضرور ہیں اور ہوں گی۔ بیدریافتیں دراصل قرآن
عکیم کی تعبیر وتشر تے میں معاون ہیں اور قرآن کیم کے الفاظ ومعنی کی حقیقت پر شاہد ہیں۔ علم لوحِ محفوظ سے نازل
ہوتا ہے۔ قرآن کیم کے اندر علم کا فزانہ ہے۔ بیعلم وقت کے ساتھ نمودار ہوکر قرآن کیم کے سچاعلم ہونے پر دلیل
ہوتا ہے۔ قرآن کیم کے اندرا کی معنوی سمندر موجود ہے جو لا متنا عی ہے۔ جیسے سورۃ الکہف 'آیت ۱۰۹ میں
سمندر کی مثال دی گئی ہے۔

ڈاکٹر محمد فع الدین کاموقف بیہے کہ:

''انفس وآفاق میں نمودار ہونے والی آیات (نشانیاں) بظاہر قرآن سے باہر ہوں گی نیکن اس کے باوجود وہ قرآن کی تشریح اس طرح کریں گی کہ قرآن کی صدافت پرشبہ ناممکن ہوجائے گا۔''<sup>(24)</sup>

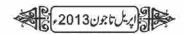
میر ہے تحقیقی مقالہ کا خصوصی حوالہ ڈاکٹر محمد رفیع الدین ہیں۔ اُن کے پور ہے لٹریچ میں علوم القرآن کا موضوع تو در کناریہاں تک کہ لفظ علوم القرآن بھی استعال نہیں ہوا' جبکہ اُن کا سارا زورِقلم قرآن کے مطالعاتی افاد ہے کے لیے علم جدید سے اخذ واستنباط اور ہم آ ہنگی پر ہے۔ قرآن اور علم جدید میں مطابقت کی علمی سعی اور ہم آ ہنگی کی کوشش یا قاعدہ ایک تاریخ رکھتی ہے۔ اس کا آغاز فلفہ یونان کی مسلم ونیا میں آمداور پذیرائی ایک تاریخی حقیقت ہے۔ قرآنی علوم کو دلیل کی عوامی علمی راہ پر ڈالنے کی کوشش فلفہ یونان کے پس منظر میں سامنے تاریخی حقیقت ہے۔ قرآنی علوم کو دلیل کی عوامی وعلمی راہ پر ڈالنے کی کوشش فلفہ یونان کے پس منظر میں سامنے آئی۔ اس کے دوا سباب تھے:

لازن: قرآن حکیم کی متعدد آیات مشاہد ہُ فطرت 'تجرباتِ زندگی اور عقلی تدبر وَنَقَر پرزور دیتی تھیں۔ گویا قرآن کی منشا کو مدنظر رکھا گیا۔ سورۃ البقرۃ کی آیات ۱۵۱۱ور۲۶۹ بطورِ مثال ہیں۔

۵۷): فلسفہ بونان کو قرآن تکیم کی کسوٹی پر پر کھنے کی مضبوط روش قائم ہوئی۔اس کام میں اسلامی فکر کے بڑے بڑے بڑے خکماء مثلاً الفارا فی ابن سینا 'ابن ماجۂ ابن رشد ٔ الغزالی اور متعدد شامل ہیں۔اسی روش کوعلا مہ حجمہ اقبال کی اقتد امیں ڈاکٹر محمد رفیع الدین نے آگے بڑھایا ہے اور عصر حاضر کے مغربی سائنسی نظریہ کولیا ہے۔ لکھتے ہیں:

د علم کے جس شعبہ کو ہم سائنس کہتے ہیں اس کا دوسرانا معلم کا نئات ہے جس میں انسان کاعلم بھی شامل ہے۔ سائنسی علوم کی کلید کا نئات کے قدرتی حالات وواقعات یا دوسرے لفظوں میں مظاہر قدرت کا مشاہدہ ہے۔' (۵۵)

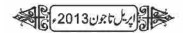
مطالعة قرآن کے پس منظر میں علامہ اقبال اور ڈاکٹر رفیع الدین کا سارا زوراس دعوت پر ہے کہ مشاہدہ





فطرت وتجربات زندگی اور پھران برعقلی غور وفکر کامنظم علم قرآن سے غیر نہیں ہے مگروہ اس کے طریق کارکو زیر بحث نہیں لائے ۔اُن امور کی نشاند ہی نہیں کی کہ کن قواعد وضوابط کے تحت مطالعہ قر آن اور علم جدید کو ہم آ ہنگ کیا جائے یا مطابقت پیدا کی جائے یا قرآن کی کسوٹی پر پر کھا جائے۔البتہ محدر فیع الدین نے بہت تفصیل کے ساتھ قرآن اورعلم جدید میں مطابقت پر بحث کی ہے۔ مجھے بیسعادت حاصل ہوئی کہ میں نے اُن کے افکار کو ا بینے تجربات ومشاہدات اورغور وفکر کامحور بنایا۔ مجھے از حد سترت حاصل ہوئی ہے کد اُن کے افکار کو کھنگالنے یا تحقیق وتجزیہ کے بعدوہ کلید دریافت کرنے میں کامیاب ہو گیا ہوں جوشایداُن کی تمنائقی۔ یہ حقیقت ہے کہ ڈاکٹر محمد رفع الدین علامہ اقبال کی فکر کے متندشار ح ہیں اور اس بات کا اظہار انہوں نے جابجا اپنی تحریروں میں کیا ہے جبکہ علامہ اقبال کے علاء و محققین أن كوعلامہ كامعنوى شاگر د قرار دے بچکے ہیں 'اور بیجیب اتفاق ہے كہ مجھے محمد رفع الدین کامعنوی شاگر دہونے کا اعزاز حاصل ہواہے'ایک اور واسطے سے بھی مجھے علامہ اقبال سے فیض حاصل کرنے کا موقع ملاہے اور وہ ڈاکٹر بر ہان احمد فاروقی نقشبندی تھے۔ مجھے براہ راست اُن سے کسب فیض حاصل کرنے کا شرف حاصل ہواا در اُن کوعلامہ اقبال کا براہِ راست شاگر دہونے کا اعز از حاصل ہے۔ وہ کلید' جوراقم کے غور وفکر کا نتیجہ ہے اور جو بہاں علاء وحکماء کے لیے دعوت فکر ہے وہ بیہ ہے کہ قرآن کے مطالعۂ قرآن کی تفییر، قرآن کی آیات برتد براور قرآن سے فکری اخذ واستنباط کے لیے گزشتہ چودہ صدیوں سے ایک ضابطہ مقرر ہے' قواعد وضوابط مرتب شدہ ہیں۔انہیں قرآنی فکر کے پس منظر میں''علوم القرآن'' کہتے ہیں۔ ظاہر ہے یہاں میرا مطلب علم یا فکر قرآن نہیں ہے بلکہ وہ مقرر شدہ ضا بطے ہیں جنہیں اصطلاحاً ''علوم القرآن'' کہتے ہیں۔ یعنی ان ضابطوں اور قاعدوں کو مدنظر رکھتے ہوئے قرآن کا مطالعہ وتفسیر اور تدبرروارکھا گیا ہے اور روا رکھا جار ہاہے۔تغیرز مان کی مناسبت ہےان قاعدوں اور ضابطوں میں توسیع ورکار ہے۔ یہ میراموقف ہے۔ یہ بات پیش نظر دبنی جا ہے کہ مطالعہ قرآن کے ضمن میں قواعد وضوابط یک بارگی مرتب نہیں ہوئے بلکہ جوں جوں مسلمانوں کا پھیلاؤ ہوتا گیا تو اُن علاقوں کے علمی ذخیرے 'تدنی روابط اور تہذیبی نوعیت کے مطابق ان میں اضافہ ہوتار ہا' اور بیاضافہ گزشتہ صدی میں ہندوستان کے مسلمانوں کے اندرجنم لینے والی تحریکِ قرآن ك يخت بهي سامنة آيا ؛ جبكه اس خصوصي علم كي مناسبت سے شاہ دلي الله كي "الفوز الكبير" كو بردي اہميت حاصل ہوئي ہے۔غالبًا یہ آخری منظم کوشش تھی۔

راقم الحروف کی علاء و حکماء کے لیے دعوت فکر ہیہ ہے کہ ' علوم القرآن' میں ' وقت' کی مناسبت سے اضافہ و تبدیلی ہوتی رہی ہے جس کا مقصد و منشأ ہمیشہ قرآنی فکر کا اخذ و حصول رہا ہے۔ آج کا دورعلمی طور پر زیادہ منظم اور تیز رفتار ہو چکا ہے۔ الثرات تیزی سے مرتب ہوتے ہیں اور آگے بڑھ جاتے ہیں۔ علوم القرآن میں انفرادی مگر خاموش اضافہ ہوتار ہتا ہے۔ ہر مفسر مطالعہ قرآن کے سمندر سے نگی بات ضرور سامنے لاتا ہے' بلکہ ہر مفتر کسی خاص علمی یا فکری پہلوکو مدنظر رکھ کر تفسیر کرتا ہے تا کہ قرآنی فکر مزید اجا گر ہو۔ بیسلسلہ جاری ہے اور جاری رہے گا۔ ضرورت اس امری ہے کہ علاء و حکماء کی ایک جماعت اس کام پر مامور ہواور'' وقت و زمانہ'' کی رفتار کے مطابق علوم القرآن پر نظر رکھے تا کہ قرآن کا عام قاری تذبذ ہے کے جائے اطمینان سے مطالعہ قرآن





كرے مطالعة قرآن كے مقاصد كو خضراً يوں بيان كيا جاسكتا ہے:

(ا) شعورانسانی کی نمو

( ب) شعورِنبوت کاارتقاء

(ج) شعور حقیقی کاادراک

اسى طرح علم جديد كے مقاصد كو يوں بيان كيا جاسكتا ہے:

(١) علم طبعيات بين انساني ترتي

(٧)علم حياتيات مين انساني ترقي

(ج) علمِ نفسيات مين انساني كمال

ہم اگر مقاصد قرآنی اور مقاصد علم جدید کا تقابلی مطالعہ کریں توصورت بینتی ہے کہ قرآن کے مقاصد میں اول وآخرا کیے حقیقی نصب العین کا حصول ہے۔اس کے لیے ابتدائی اور آخری کر دار حضرت انسان کومو ثر بنانے کا واحد ذریعے علم ہے اور شعور نبوت کی ابتدا'ار تقا اور اختتام محض حضرت انسان کوعلم اور شعور سے بہرہ ورکر ناتھا تاکہ وہ شعور حقیقی کی معرفت حاصل کر سکے۔اسے مذہبی نظریہ بھی کہا جاسکتا ہے اور اسلام کا بھی بہی نظریہ ہے۔

دوسری طرف علم جدید کا بھی ابتدائی اور آخری کردار حضرت انسان ہے۔انسان نے جو ماضی سے
سیمھا' اُس کوتر تی و وسعت دی علم طبیعیات' علم حیاتیات اور علم نفسیات میں انسان کی سوجھ بوجھ میں اضافہ خدا
سے بعاوت نہیں بلکہ کا ئنات میں غور وفکر کرنے کا کم از کم قرآنی تھم واضح ہے اور دوسرے ندا ہب کواس پر
اعتراض نہیں ہے۔ بیتمام علوم شعورانسانی کی ترتی ونموکا حصہ ہیں اور قرآن کے مقاصد کے خلاف نہیں' بلکہ انسانی
تجربات ومشاہدات کی غلطیوں اور پھر درستگیوں کا عمل ہے۔

علم جدید کے تمام نمایاں اور مؤٹر نظریات علم جدید کے مقاصد ہیں۔ بیعلوم بالکل نے نہیں ہیں' تاریخ میں کہیں نہ کہیں اور کسی نہ کسی سطح پر موجود رہے ہیں۔ گزشتہ چندصد یوں میں ان کی تہذیب جدید ہوئی۔ انسان نے عالیشان ترقی کی۔ اسلامی تاریخ میں بھی بیعلوم زیر بحث رہے ہیں۔ بید کہنا ہے جانہ ہوگا کہ ان علوم کی بنیادیں مسلمانوں نے قرآنی پس منظر میں رکھیں اور آج کے انسان نے ان علوم کی نموکوسائنسی استدلال دے کر تہذیب جدید کی بنیاد ڈالی اور انسانوں کے لیے زیادہ مفید بنانے کی کامیاب کوشش کی۔ البتہ وقت کے ساتھ علوم کا ارتقاء جدید کی بنیاد ڈالی اور انسانوں کے لیے زیادہ مفید بنانے کی کامیاب کوشش کی۔ البتہ وقت کے ساتھ علوم کا ارتقاء علوم القرآن کے قواعد وضوابط و معلوم القرآن کا آج بھی حصہ ہیں گر ضرور کی خبیں ہے کہ وہ آج بھی پہلے کی طرح قابلِ استعال یا قابلِ بحث ہوں۔

علم جدید کی روسے دنیا بحثیت مجموعی دورحاضر میں تیزی ہے آگے بڑھی ہے کیکن گزشتہ چندصدیوں میں اُمت کا کردارنمایاں نہیں رہا ہے۔اس کا بنیادی سب علم جدید سے غیریت اور مخاصمت ہے۔منظریہ سامنے آیا کہ علم جدید کو کفر کے کھاتے میں ڈال دیا گیااور''وقت''کے''مسلمان'' آگے بڑھنے کے لیے درکار فکر'عمل اور یقین کو قرآنی علم یہ میں کامیاب نہ ہوسکے۔اس تفاوت نے قرآنی علم پریقین کو زائل

(30)





کیااوراس موقف کوتقویت ملنے گئی کہ علم جدیداب دنیااورانسان کے تمام چیلنجز اورمسائل کوعل کرنے کی استعداد حاصل کر مبیٹا ہے۔

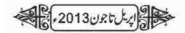
زوال و کلت آمادگی کے باوجوداُمت کا قرآن اورشار ی قرآن مان کافید آبری بھین برقر ارر ہاہے۔ یہ یقین وہ دولت وقوت ہے جواُمت کا سرمایہ ہے اور جوستقبل قریب میں انسان کوآگے بڑھنے کی تازہ اُمنگ مہیا کرے دولت وقوت ہے جواُمت کا سرمایہ ہے اور جوستقبل قریب میں انسان کوآگے بڑھنے کی تازہ اُمنگ مہیا کرے گی۔ ڈاکٹر محمد رفیع الدین نے علم جدید کے غالب اور مؤثر نظریات کوقرآن کی کسوٹی پر پر کھا ہے اور گراں قدر نکات وافکار سامنے لائے ہیں۔ دورانِ مطالعہ و تحقیق یہ بات سامنے آئی ہے کہ علوم القرآن اور علوم الانسان کی اصطلاحوں کوا ختیا رکر کے اگر علم جدید کو زیر بحث لایا جائے تو محمد رفیع الدین کے کام کوایک نئی جہت بھی دستیاب ہوجائے گی اور علم جدید کے حوالے سے جو تحفظات مدت مدید سے اُمت کے اذبان میں جاگزیں ہو چکے ہیں'اس منفی رجیان کو کم یا ختم کیا جا سکے گا۔

یدامر طے شدہ ہے کہ علم جدید قطعی باطل ہے اور خطعی مثبت۔ یہ کہنا بھی درست نہ ہوگا کہ علم جدید نہ ہی بغاوت کے نتیج میں پیدا ہوا ہے۔ علوم چا ہے نہ ہی متصور ہوں یا غیر نہ ہی نبیا دی طور پر انسانی کر دار وبصیرت ہی کے ذریعے زبان واظہار پاتے ہیں۔ اس لیے اُمت کے عروج وزوال کی منزلوں سے گزرتے ہوئے جوعلوم وافکار آج کے انسان تک پہنچے ہیں نیفینا قرآن وحدیث سے بھی ماخوذ ہیں کیکن اخذ واستنباط کا اختیار تو اُمت کے بڑے انسان سی کی ترقی اور اُس کے آگے بڑھنے کی رہنمائی کے باوصف محرصدی دوصدی بعد قرآن اور اُس کے علوم کی تعبیر وتشریح وقت کی ضرور توں کے مطابق ہوتی رہی ہے۔

ڈاکٹرمجر رفیع الدین نے بیان کیا ہے کہ نبوت کے علاوہ بھی انسان کوا کی ایساراہ نمادیا گیا ہے جو مستقل طور پر انسان کے پاس رہتا ہے اور یہ انسان کی فطرت کا وہ جذبہ جس ہے جوابخ اظہار واطمینان کے کمال کو پہنی کر ایک زندہ و پشکلم قرآن کی صورت اختیار کر لیتا ہے۔ پشکلم قرآن جیسے انسانی کر دار کی عدم موجودگی میں علوم القرآن کو داخلی معنوں تک محدود کر دیا گیا۔ قرآن سے اخذ واستنباط پشکلم قرآن کی حیثیت اختیار کرنے والا انسان مومن کی کرتا ہے اور ان کا اطلاق انسان اور اُس کے ساج پر ہوتا ہے اور شبت اور خوف و فم سے پاک نتائج ہی کسوئی ہوتے ہیں۔

علوم الانسان انسان کی بصیرت کا غماز فکر کا حاصل عمل کا تجرباتی طریقه کار اور پھر مثبت ومنفی نتائج کی کسوٹی ہوتے ہیں علم وحی والقاء اقدام وخطا اور عمل ونتائج کا ایک مسلسل ارتقاء علم انسانی ہے۔انسان وحی سے اخذ واستنباط میں غلطی کرتا ہے تو دوسرا پینکلم قرآن اُس کور فع کرتا ہے۔ تجربہ وعمل میں بھی انسان ہی درست سمت کا تعین کرتا ہے اورا گرفلطی کرتا ہے تو اگلے موڑ پر انسان ہی اُس غلطی کو درست کرتا ہے کیونکہ انسانی فطرت زیادہ ورخلطی پر کاربند نہیں رہ سکتی ۔

علّومِ انسانی کومنشائے خدا وندی کےخلاف باور نہیں کیا جاسکتا۔علوم انسانی میں کسی خاص وقت کا انسانی علّ م انسانی علوم علم ادب میں علوم عمل غلط ہو کر ایک تجربہ کا موجب بنتا ہے تو بیہ تجربہ ہی انسان کوخق کی طرف لے جاتا ہے۔مسلم ادب میں علوم القرآن بھی انسان (مؤمن) کے اخذ واستنباط کی قوت فکر کا نتیجہ ہوتے ہیں۔انسان ہی اُن بڑمل پیرا ہو کر تجربے القرآن بھی انسان (مؤمن) کے اخذ واستنباط کی قوت فکر کا نتیجہ ہوتے ہیں۔انسان ہی اُن بڑمل پیرا ہو کر تجرب





ہے گزرتے ہیں اورا یک ساج میں اس کے اثر ات مرتب ہوتے ہیں ۔ ضروری نہیں کہ مذکورہ اخذ شدہ فکرصد یوں نتائج وے۔جب وہ نتائج وینا بند کردیتی ہے تو اُس وقت کے بطن سے دوسرے کی منکلم قرآن جنم لیتے ہیں اور یوں پیسلسلہ رُکتانہیں۔اُمت میں بیسلسلہ رکا اور نتائج آنے بند ہو گئے تواب پھر متکلم قرآن کی ضرورت ہے۔ قرآن وی البی ہے۔ بیروی سلسلہ نبوت کے آخری پیغیر محد مصطفے منالیفیز کے ذریعے انسان تک پیچی کئی صديون كاسفرقر آنى وى اورخاتم النبيين مَا النَّيَعْ كى حقانية ،عظمت اورمقام كوجمثلانبين پايا ہے اور ندامكان وخطاكى کوئی دلیل لاسکا ہے۔ وجی ورسول مُنافیق سے خطا کا گمان ممکن نہیں ہے۔ وجی وشار یہ وجی مُنافیقیم سے علوم کے اخذ واشتباط کا سلسلہ علاء وحکماء کے ذریعے آ گے بڑھتا ہے تو خطا کا امکان ممکن ہے۔ وی وشارح وی مُنَافِیّا کے اقدام میں خطانہیں خطا کا امکان تب ہوتا ہے جب میرانسانی اخذ واشنباط اور تجربہ وعمل کے دائرے میں آ جاتے ہیں۔علوم القرآن اورعلوم الانسان کی درمیانی کڑی إنسانی کردار اور اُس کے بصیرت کونظر انداز کرنے سے دونوں میں مطابقت کے بجائے تقاوت نظرآنے لگاہے۔مسلم ادب میں علوم القرآن میں انسانی اخذ واستنباط کی استعداد پوری طرح استعال ہونے کے باوجوداہے بطور اصول تسلیم کرنے میں لیت ولعل سے کام لیا جاتا ہے جبکہ دوسری طرف علم جدید میں نہ ہی وتاریخی علوم کی روایت سے اخذ واستنباط کے باوجودا مے محض محسوسات کا نتیجة قرار دے کرنہ ہی وتاریخی روایت کوتسلیم کرنے سے اجتناب برتاجا تاہے۔ یوں علوم القرآن اور علوم الانسان كے درمیان امتیاز وتفاوت كى كيركوطول دیا جاتا ہے۔سابقہ انبیاء كی شریعتوں كا حاصل ہو یا علوم القرآن ہوں'ان کوانسان کی زبان واظہار بن کرعلوم الانسان بنتا ہوتاہے۔اس عمل سے انسان منظم ککریا تاہے اور عملی مظاہر ہے وجی کے منشا کوآ گے بڑھا تا ہے۔محمد فیع الدین نے اس بات کوان لفظوں میں بیان کیا ہے: ''علمِ صدافت کا القاایک قتم کی وی ہے۔ پیغبر کی وی اور غیر معمولی ذبانت کے انسان کی وی دونوں ایک دوسرے کے مخالف نہیں بلکہ ممرومعاون ہیں' کیونکہ دونوں کا مقصدایک ہی ہے' یعنی ابدی سچائیوں

بیان کردہ حقائق ونظائر کی روشی میں محمد رفیع الدین کا موقف بیا بھرتا ہواسا منے آتا ہے کہ مطالعہ قرآن کے اصول وضوابط میں تبدیلی لانے کی ضرورت آن پڑی ہے۔ ''وقت'' کے مؤثر اور غالب نظریات کا محاکمہ کیے بغیر قرآن کی تغییر ونشر تک مؤثر ایس ہوسکتی اور جدید نظریات پر عمل سے جنم لینے والے ترقی وتو انائی کے مسلم وغیر مسلم معاشر سے پراثر ات کو پیش نظر رکھے بغیر مطالعہ قرآن انسانی مسائل حل کرنے میں مفیر نہیں ہو پار ہا۔ اس لیے مطالعہ قرآن کے لیے نئی جہتوں پرغور وفکر کی ضرورت ہے۔ اس ضمن میں علم جدید کے چند غالب ومؤثر نظریات کو زیر بحث لایا گیا ہے جو کہ علمیات میں مسلمات کی صورت اختیار کر بچکے ہیں علمیات میں مسلمات نظریات کو زیر بحث لایا گیا ہے جو کہ علمیات میں مسلمات کی صورت اختیار کر بچکے ہیں علمیات میں مسلمات دوقت'' کی زبان واسلوب ہوتی ہیں اس لیے مطالعہ قرآن ''وقت'' کی زبان واسلوب میں مطلوب ہے۔ انداز راقم الحروف نے بطور تجویز مزید سولہ ایسے ضا بطے تجویز کیے ہیں جنہیں ڈاکٹر محمد رفیع الدین اپنا انداز سے زیر بحث لائے ہیں۔ بیسار سے علم جدید کے نظریات نہیں بلکہ ان میں گئی ایسے نکات ہیں جن کی مطالعہ قرآن کے لیے تہذیب جدید درکار ہے۔ مگر میر سے زدیک ان سولہ نکات کو 'علوم القرآن'' کے قواعد کا حصہ بنا دیا جائے تو





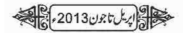
مطالعة آن کے دوران علم جدیداور عصر حاضر قاری کے مدنظر رہ سکیں گاورا خذہ و نے والی فکر قرآن جدیدانسان کے لیے زیادہ مؤثر ثابت ہوگی اور یہی قرآن کا منتا ہے۔ یہی آ گے بڑھنے اور ترقی کرنے کا قرآنی راستہ ہے۔

ار تقاء: ڈارون کا نظریہ ارتقاء حیاتیات کے میدان سے علمیات میں اپنی مسلمیت منواچکا ہے۔ حیاتیات میں اس نظر یے پر تنقید زیادہ رہی ہے اور اس کی تہذیب واصلاح کا بھی ایک ارتقاء ہوا ہے۔ محمد رفع الدین نے سبب ارتقاء و نتائج ارتقاء کو قرآنی دلائل سے مستر دکیا ہے 'حقیقت ارتقاء کے عموی علمی تصور کوقرآن سے متضاد قرار نہیں دیا ہے۔ البتہ علوم الانسان کے ناطے نظریہ ارتقاء کی خود انسانوں نے بتدری تہذیب واصلاح کی منہاں کی سلم پر لانے میں مضا نقہ نہیں ہے اور نظریہ ارتقاء کو علوم القرآن کو ''وقت'' کے علمی منہاج کی سطح پر لانے میں مضا نقہ نہیں ہے اور نظریہ ارتقاء کو علوم القرآن کے حت لانے سے علم القرآن کی جہاں ایک نئی جہت سامنے آ کے گو وہاں نظریہ ارتقاء کی مرابت وراہنمائی کا موجب بن جائے گا۔

گو وہاں نظریہ ارتقاء کی ہوایت وراہنمائی کا موجب بن جائے گا۔

جبلّت: جبلت کسی خاص سبت میں عمل کرنے کا ایک فطری حیاتیاتی و ہاؤ ہے جس کا سامان قدرت نے جسم و د ماغ
کی مادی ساخت میں رکھا ہے۔ جبلت افعالِ جیوانی اور اعمال انسان کی کامل قوت محرکہ ہے اور سب حرکات
وسکنات جیوانی وانسانی اس کے ماتحت ہیں۔ نبیادی طور پر بہ جیوان وانسان کی عضویاتی حرکات وافعال کا سائنسی
جزیہ ہے۔ قرآن میں فطرت کا لفظ استعال ہوا ہے جوانسان کے لیے مخصوص ہے۔ محمد رفیع الدین نے میگڈوگل
کے نظر پہ جبلت کو ایک موثر وجد پر علمی انتشاف کے طور پر لیا ہے اور بہ باور کرایا ہے کہ مسلم اوب میں فطرت
و جبلت کسی قدر مختلف معنوں میں زیر بحث رہے ہیں۔ میکڈوگل نے چودہ جبلتوں کا تذکرہ کیا ہے۔ دوسرا اُس
کے نزد میک حیوان اور انسان کی جبلتوں میں فرق جبیں ہے۔ ڈاکٹر محمد رفیع الدین حیوان اور انسان کی سب
جہلتوں کو ایک قرار نبیس دیتے ۔ وہ تشلیم کرتے ہیں کہ جبلتوں انسان وجوان میں موجود ہیں گراس سے انفاق نہیں
کرتے کہ ان کا عمل ایک جبیہا ہے۔ یہ جبلتیں انسان میں مختلف انداز سے کا مرتی ہیں۔ دوسرا اُن کا اس سے بھی
افقاق نہیں کہ محض جبلتیں ہی قوت محرکہ ہیں۔ ان چودہ جبلتوں کو حیوانی وانسانی حیاتی بدن کے کو کا اس سے بھی
عرب سائنسی حقیق ہے اس میں کی بیشی ممکن ہے۔ سوال بیہ ہے کہ قوت محرکہ محض ان جبلتوں کو قرار دینے
سے حیات کا مادی تصور بچ عابت ہوتا ہے جب کہ کا نات کا مادی تصور آ ہت آ ہتدہ م تو ٹر رہا ہے۔ حیوان جبلتوں
کے تحت افعال پر مجبور ہے مگر یہ بات انسان پر اگوئیس ہوتی۔ انسان کے اندرا یک فطر تی ترب ہوجو ہے
جے محمد رفیع الدین آ درش یا نصب العین کہتے ہیں۔ یہ آدرش یا نصب العین خدا کے حسن کا بے پناہ جذبہ ہے
جو محمد رفیع الدین آ درش یا نصب العین کہتے ہیں۔ یہ آدرش یا نصب العین خدا کے حسن کا بے پناہ جذبہ ہے
جو محمد رفیع الدین آ درش یا نصب العین کہتے ہیں۔ یہ آدرش یا نصب العین خدا کے حسن کا بے پناہ جذبہ ہے
جو محمد رفیع الدین آ درش یا نصب العین کہتے ہیں۔ یہ آدرش یا نصب العین خدا کے حسن کا بے پناہ جذبہ ہے
جو محمد رفیع الدین آ درش یا نصب العین کہتے ہیں۔ یہ آدرش یا نصب العین خدا کے حسن کا بے پناہ جذبہ ہے
جو میں الیہ کی میں کی سے میں کی بیٹن کی انسان کے انسان کے انسان کے انسان کے بناہ جذبہ ہے
جو میں میں کو میں کی بیٹ کو کو کی بیات کی کو بناہ کو کو بیات کو بیات کی بناہ کو کی کو کیات کو کی کو کیات کو کی کو کو کو

<u>لاشعور:</u> حیاتیات کے میدان میں حیوان وانسان کی فعلیت سے متعلق سائنسی تحقیق میں فرائیڈنے''لاشعور''کی در یافت کی شعور اور فوق الشعور کے تحت انسانی دماغ کی فعالیت کی درجہ بندی کی ہے۔ قرآن تھیم میں فطرت اور نفس کے الفاظ استعال ہوئے ہیں جوانسانی فعالیت کے پس پردہ حیاتیاتی وروحانی عمل کو بیان کرتے ہیں۔ محمد رفیع الدین قرآن تھیم کے پس منظر میں ان سائنسی اصطلاحات یا درجہ بندی کو متعارض قرار نہیں دیتے





ہیں ۔ فرائیڈ لاشعورکوتمام انسانی اعمال کامنیع قر اردیتا ہے اور یہ کہ لاشعور میں جنسیت کے محرک کے علاوہ کچھنہیں ہے۔ فرائیڈ کا بیموقف قابلِ اعتراض رہا ہے کہ انسانی شعور کی فعلیت محض لاشعور سے جنسیت کا پیغام ہے۔ انسان کے اندرجنسی جذیے سے قرآن کواٹکارنہیں 'بلکہ قرآن نے جنسی جذیے کی سلیقہ بندی پر بہت زور دیا ہے اور متعدّداً یات وارد ہوئی ہیں 'لیکن بیدرست نہیں کہ سارے اعمال انسانی کی قوت محرکہ جنسی جذبہ ہے۔ بیرایک محرک کے طور پرتشلیم ہوتا ہے' مگر صرف یہی ایک محرک قرار دینا قابل اعتراض کھیرتا ہے۔قرآن کے نز دیک میہ دراصل خداکو یانے کے لیے جذبہ عبادت ہے جوانسان کی فطرت میں رکھا گیا ہے۔ جنسی جذبے کانسل انسانی کے آگے بڑھنے اور تحفظ ہے متعلق ہے اور بیدرست ہے کہ نسلی تحفظ کا جذبہ فطری ہے مگر آ گے بڑھنے اور تحفظ نسل کا جذبہ بذات ِخودمقصد نہیں ہوسکتا۔ مقصد کے حصول کے بیدز رائع ہیں' بذات ِخودمقصد نہیں ہے۔ شعور ولاشعور کی سائنسی بحث قرآن عکیم کی تعبیر وتشریح کے ذیل میں علمی منہاج کے طور پر بیان کی جاسکتی ہے۔ وطدیت کولومکیاولی کی کتاب'' برنس' نے مغرب کے ریاستی ڈھانچ' حکمرانی کے انداز اور سیاس فکر پر گہرے ا ٹرات مرتب کیے ہیں۔ علاقائی ونسلی ولسانی جنگوں کے دوران کھی جانے والی اس کتاب نے علاقائی 'نسلی ولسانی ریاستوں کو جوازیت بخشی مغرب کے بعد ساری دنیا میں بیروش عام ہوئی۔ یہاں تک که أمت اپنی عظمت اور اتحاد کے نشان''خلافت'' سے محروم ہوگئی۔مغرب نے بلاشک وشبہ نے ریاستی ڈھانچوں'اندازِ حكمرانی اورسیاس فكر (جمہوریت) كے بل بوتے پرانسان كومادى ترقى كے نصف النہار پر پہنچا دیا۔محمد فیع الدین نے جمہوریت کے ثمرات میں ہے انسان کے محدودتصور کو تنقید کا نشانہ بنایا ہے کہ انسان کا آورش جب محدود علاقوں' محدودنسلوں اورمحدووز بانوں کی حدود میں مقید ہوجا تا ہے تو اس سے دوسرے انسانوں کے خلاف نفرت' بغض اورعناد بروان چڑھتا ہے۔قرآن سب انسانوں کے ایک خدا کی بنیاد بررہ کر بھائی حارہ اورمحبت کی فکر دیتا ہے۔اس کیے ریاستی حکومتی اور سیاسی امور میں قرآن کے بنیادی اصولوں کی بنیاد برانسان ساز وانسان دوست فکر کونمایاں کرنے کی ضرورت ہے۔مغرب ریائتی امور میں عوا می شرکت کا جمہوری تصورا پنانے کی راہ پر ہے۔ مسلم دنیا ریاستی محکومتی اور سیاسی میدان میں خلافت کے بعد اندھیروں میں ٹاکٹ ٹوئیاں مار رہی ہے۔ قرآن ریاستی امور میں نصب العین کے تعین اور اُس کے حصول کے لیے انسان ساز اور انسان دوست فکر اور لائحمُل رکھتا ہے۔اس فکرولائحمُل کوعصر حاضر کے انسان کی سمجھ کی سطح پر لانا ہی قرآن کی کامیاب تعبیر وتشریح ہوگ ۔ فلسفه: فلسفه المن ميں انساني عقل ووجدان كانام ہے جووحي مظاہرا ورتجربات كے نتائج ہے مرتب ہوتا چلا آر ہاہے۔ دوسر کے لفظوں میں فلسفدایک منظم علم ہے۔علوم القرآن اور علوم الانسان کی الگ الگ توشیح کا مقصد محض پیہے کہ وحی وصحیفہ جات ہے انسان نے اپنی عقل ووجدان سے علم کی صورت میں جوسمجھا' جواخذ کیا' جیسے تدوین وتر تیب ہے گزرا' و ہ علوم الانسان میں شار ہوتا ہے تا کہ انسانی خطا و درنتگی کاعمل وحی وصحیفہ جات ہے الگ رہے۔اس عمل کے نتائج کوفلے فہ کہا جاتا ہے۔اصطلاحاً فلے کسی نہ کسی صورت میں نزولِ قرآن سے پہلے موجود تھا۔اس کا قدیم مسکن یونان شار ہوتا ہے۔وحی کی آ مداور آپ مُلَاللَّا کی موجود گی میں عربوں کی زندگی کو نئے نصب العین ہے آشنا کرنے اوراُس پر کار بند ہونے کے لیے ابتداءً عقل وفلسفہ کی ضرورت محسوس نہیں ہوئی' اور جب

اربل تا بون 2013ء كا

حکمت قرآن 🕏

آپ آگافی این نام بر با ور مسلمانوں کو اپنی عقل وبصیرت کے استعال کی ضرورت محسوں ہوئی تو فلسفہ بونان بلاد عرب میں داخل ہوکر تذبذب کا باعث بن رہا تھا۔ مسلمانوں کا اس سے روبیہ خاصمانہ طور پر سامنے آیا اور بہ روایت دور جدید تک آئی ہی ہے۔ دور جدید میں علم کی ترقی نے اسرار کا نئات وانسان کے گئی نئے در پیچے کھول دیے ہیں اور اُمت کے علماء وحکماء نے اس عہد میں بیٹے کرمطالع قرآن شروع کیا تو قرآن نے علم جدید کی موجود ہرقی کے واضح اشارے بیان کرر کھے ہیں۔ علم ترقی کر کے فلسفہ کی تنظیم حاصل کرتا ہے تو قرآن کے خلاف نہیں جا تا۔ قرآن قرآن ہے فلسفہ فلسفہ ہے۔ فلسفہ ایک علمی ارتقاء حاصل کر کے نظیمی صورت اختیار کرتا ہے۔ یوں یہ علوم الانسان کی ایک منظم شکل کا روب دھارتا ہے۔

سائنس: قرآن سائنس کے مضاد ہے۔ یہ نصوراً مت کے دورِز وال میں ترقی کر گیااوراُ مت سائنسی سرگرمیوں

التعلق ہوگئ البتہ سائنسی ایجادات کے استعال سے لاتعلق ندرہ سکی اور عجیب مزاحتی تشکش نے جنم لیا۔ تضاد

کا معاملہ اس کے بالکل برعکس ہے۔ اسلام کا مقصودا نسان کو بلند سے بلند ترسطے پر لے جانا ہے۔ قرآن کسی علی

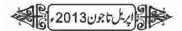
مرگری سے نہیں روکتا 'کیونکہ ہرعلمی سرگری کے مثبت نتائج قرآن کا لفظی یا معنوی حصہ ہوں گے۔ محدر فیع اللہ بن

مرگری سے نہیں روکتا 'کیونکہ ہرعلمی سرگری کے مثبت نتائج قرآن کا لفظی یا معنوی حصہ ہوں گے۔ محدر فیع اللہ بن

فرآن اور سائنس کے درمیان تضاد کے تصور کو درست قرار نہیں دیا اور دلائل سے ثابت کرنے کی کوشش کی کہ

موجودہ سائنسی ایجادات کس طرح قرآن کا تشریحی مواد ہے۔ سائنسی علم کی بنیاد تجربے ومشاہدے پر ہے اور سے علم فلفہ اور انسان علم کا منبع لوچ محفوظ ہے 'اس لیے سازا سے علم قرآنی ہے۔ جوعلم انسان کے لیے مفید نہیں ہے وہ قرآنی علم نہیں ہے اور اس غیر مفید علم کی بہیان بالآخر انسان ہی اپنی عقل وبصیرت اور تجربے ومشاہدے سے مصارکہ رکھ

علم الکلام: علم الکلام مسلم ادب کی ایک مستعمل اصطلاح ہے۔ بنیادی عقائد کوعلمی استدلال سے نابت کرنے کی ہیں سرگرمیاں آغاز اسلام سے ہی شروع ہوگئ تھیں۔ اب جبکہ مادہ کی بنیاد پر سائنس اور فلسفہ کی ترقی و نظیم نے پورے نہ ہب کو مستر دکر دیا تو علم الکلام کا دائر ہ بھی وسیع ہوگیا اور بات عقیدہ کے دلائل سے پورے نہ ہب کو دھائج پر آگئ ۔ سائنس وفلسفہ سے قرآن کے تضاد کی سوچ اُمت میں اس اشکال کی وجہ سے پیدا ہوئی کہ ایک تو کلیسا نے سائنس وفلسفہ کو مستر دکیا۔ دوسری طرف سائنس وفلسفہ نے نہ ہب کو صرف مستر دنییں کیا' بلکہ اقدامات کے اور انسان کو موروثی غیر حقیقی نہ ہی گرفت سے آزاد کیا اور انسان کے لیے آسانیاں اور آسودگیاں پیدا کرکے نہ ہب کو مستر دنییں کیا تو نہ ہب کو مستر دنییں کیا گرفتیجہ نہ ہب کو مستر دنییں کیا تو نہ ہب کو مستر دنییں کیا تو نہ ہب کو مستر دنییں کیا گرفتیجہ مغرب نے نہ ہب کو مستر دنییں کیا تو نہ ہوگی دیا اور نتائی بھی دیے۔ اُمت نے نہ ہب کو مستر دنییں کیا گرفتیجہ کسی نہ دے۔ اُمت نے نہ ہب کو مستر دنییں کیا گرفتیجہ کسی نہ دے۔ اُمت نے نہ ہب کو مستر دنییں کیا گرفتیجہ کسی نہ دیے۔ اُمت نے نہ ہب کو مستر دنیا تو تعلم الکلام کو جدید علم کی دریا فتوں اور تقاضوں کی روشنی میں عقلی اور منطقی اور منطقی ہیں آسانی پیدا کی جسید کا کانات کی تلاش دیا اور جدید علم الکلام کو تجھنے میں آسانی پیدا کی جہ مبدأ کا نکات نہ تو مورکا نکات اور مقاصد کا نکات کی تلاش دیتھو انسان کی فطرت ہے اور قرآن تد تر ونگل سے جہ مبدأ کا نکات نات اور مقاصد کا نکات کی تلاش دیتھوں انسان کی فطرت ہے اور قرآن تد تر ونگل سے حمیداً کا نکات نات اور مقاصد کا نکات کی تلاش دیتھوں انسان کی فطرت ہے اور قرآن تد تر ونگل سے در مبدأ کا نکات کی تلاش دیتھوں کی مقبر انسان کی فطرت ہے اور قرآن تد تر ونگل سے در مبدأ کا نکات کی تلاش دی تو در انسان کی فطرت ہے اور قرآن تد تر ونگل سے در مبدأ کا نکات کی تلاش دیتھوں کی در اور کی تلاش دیتھوں کی در اور کی تلاش دیتھوں کی در وزائی کی در اور کی در اور کی در اور کی کی در وزائی کی در وزائی کی در وزائی کی در وزائی کی در اور کی در وزائی کی در وزائی





تلاش وجنجو کی بھر پور حوصلہ افز ائی کرتا ہے۔

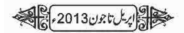
ارتقائی جہت: ارتقائی جہت کاعلمی منہاج واصول پر مطالعہ قرآن علم جدید کے چوٹی کے اذہان کو متوجہ کرنے کا سبب بن سکتا ہے کہ قرآن ایک زندہ کتاب ہے اور محمد کاللینظ ارتقاء نبیادی طور پر حیاتیات ہے متعلق تھا مگر ڈارون اور اُس کے پیشروؤں نے اسے ایک مؤثر علمی آلہ یا منہاج میں ڈھال کر ماضی کے ہرطرح کے نظریات کی کاٹ کا اجتمام کیا اور کا میاب کوشش سے زندگی کے تمام شعبوں میں گہرے اثرات مرتب کیے محمد رفیع الدین نے قرآن مجید کے جدید مطالعہ کے پس منظر میں ارتقاء کے علمی منہاج کو اختیار کرنے میں اسے غیر مناسب خیال نہیں کیا ہے۔

حرکت: خدا' کا نئات اورانسان کامحور ہے۔ حرکت' زمان اور مکان کی بحث سے خدا اور کا نئات کاعلم حاصل ہوتا ہے۔ یہ علمی شعبہ معرضِ ارتقاء میں رہا ہے۔ فلسفہ منطق کی مجر دزبان کاعلم ہے۔ قرآن کا خدا' کا نئات اور انسان کے بارے میں بیان بہت سا دہ ہے۔ علم جدید دلیل و برہان ہی کے منہاج پر بھر و سہ کرتا ہے۔ '' وقت'' کی ضرورت بیہ ہے کہ قرآن حکیم کے سا دہ بیان کواستد لا لی جہت دی جائے تا کہ علم جدید کے سانچ میں ڈھلے اؤہان کوقرآنی علم کی طرف متوجہ کیا جاسکے علم سے شعور بیدار ہوتا ہے اورانسان اس شعور کی بنیاد پرآگے بڑھنے کی حرکت وجبت و پاتا ہے۔ حرکت انسان کی نمود وموجودگی کی ایک بنیادی شرط ہے۔ انسان کی نمود خدا کی نمود کا انسان اور معرفت خدا کی لازمی شرط ہے۔

شعورانسانی: کا نئات کی تخلیق کے ساتھ حرکت ووقت اور زبان ومکان قائم ہوتے ہیں اور انسان کی تخلیق کے ساتھ شعور انسانی کا آغاز ہوتا ہے۔ شعور انسانی کی حرکت شعور نبوت سے ہوتی ہے۔ بہی وجہ ہے کہ پہلا انسان نبی بھی تھا۔ شعور نبوت کا سفر خاتم النبیتین مظافیۃ اپر اختتا م پذیر ہوگیا ہے۔ شعور نبوت و حقیقت نبوت یا مصلح کا تصور کسی نہ کسی صورت میں تمام اقوام میں شلیم کیا جا تا ہے۔ ارتقاء مغربی علمیات کے ایک مسلم علمی اصول کے طور پر مرق جے۔ قرآن تحییم میں نبوت و شعور نبوت انبیاء کی ایک مسلمل کڑی سے منسلک ہیں۔ قرآن نے آدم مایٹھا کو بالتر تیب یہود یوں اور عیسائیوں کا نبی مانا ہے اور مسلمانوں کو بھی انہیں نبی مانے کا حکم مدے رکھا ہے۔ اس کھا ظ سے محم مثل تھی اور آخری کڑی ہیں۔ مغرب کے چوٹی کے حکماء محم مصطفی مثل تعلی نبوت سے انکاری نبیس ہیں اور نہ انہوں نے موٹی اور عیسی مقیل کے بعد آپ مثل تعلی کے علاوہ کسی کو بطور نبی پیش کیا ہے۔

محبت: محبت وحب و الدّت علم جدیدی مثالی معاشرت یعنی مغرب کے بنیادی نصب العین کے ساتھ مسلک ہو چکے ہیں۔ مگر عصرِ جدید میں محبت و حسن اور لذت کا روباری منفعت و می غلبہ کے داعیات اور جنسی عمل سے مشروط ہے۔ گویا یہ الفاظ اپنی حقیقی سطح ہے بہت بنچ آ گئے ہیں اور اس کے اثر ات مشرق اور اُمت میں محسوس کیے جاسکتے ہیں۔ قرآن کا نظریہ محبت و حسن اور لذّت ِ حقیق ہے جوانسان کی محبت کو بلند ترین نصب العین سے روشناس کراتا ہے۔ حسنِ ازلی کو پانے کی آرزو ویتا ہے۔ نصب العین کا احساس اور حسن ازلی کو پانے کی آرزو کے سفر پر جب انسان آگے بردھتا ہے۔ تب جاکر لذت ِ حقیق سے آشنا ہوتا ہے۔ علم جدید کی عامیانہ سوچ سے کے سفر پر جب انسان آگے بردھتا ہے۔ تب جاکر لذت ِ حقیق سے آشنا ہوتا ہے۔ علم جدید کی عامیانہ سوچ سے

(3)





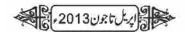
انسان کو باہر لا نا وارثانِ قرآن کے ذمہ ہے۔ وہ مطالعہ قرآن کے ایسے زُخ کوسامنے لائیں جن میں ان مضامین وتصورات کے عامیانہ بن کو حقیقی تصورات کے ذریعے اجا گر کیا جاسکے۔

<u>شعور نبوت:</u> شعور حقیقی شعور نبوت اور شعور انسان الله تعالی کے مقاصد و منشا کے بنیادی عناصر ہیں۔ شعور حقیقی شعور نبوت کے ذریعے شعور انسان کا ایک خاص تدریجی حکمت سے حصہ بنمآ آر ہا ہے۔ سلسلہ بنبوت کی تکمیل ہوئی تو شعور ابردی نے شعور نبوت شعور ذات انسانی کے سپر دکر دیا۔ محمد رفیع اللہ بین اس کوخود شعوری کا نام دیتے ہیں جس سے مراد ذات کا اپنا شعور ہے۔ خود شعوری انسان کو حاصل ہونے والی وہ آزادی ہے جو شعور حقیقی کے مقصد و منشا کے حصول کی استعداد پیدا کردیتی ہے۔ یہی مقصد خاتم انبیتین مُثالِیّنِ کما تھا اور ہے 'اور قرآن خود شعوری کے آنے والے والے کا دستور العمل ہے۔

تحکمت عملی: مطالعة قرآن ' وقت ' کا مقاضی ' ہے۔ نے چیلنجز اور تازہ مسائل ہے عہدہ برآ ہونا جیتِ قرآن بھی ہے۔ نئی جبتوں پر مطالعة قرآن کے لیے قرآن تھیم ہے تائید اور حکمت عملی درکار ہے۔ حکمت عملی '' وقت '' کا اجتاعی گروہ تھکیل دیتا ہے۔ یہ مسئلہ آج اُمت کو در پیش ہے۔ محمد رفیع الدین اس صورت حال ہے عہدہ برآ ہونے کے لیے جدید حکمت عملی مرتب کرنے کی فکر کے دائی ہیں۔ قرآن تھیم کتاب حکیم وحکمت ہے۔ شاہ ولی اللہ اُرتفا قات کے تحت حکمت عملی کی نشاندہ می کرتے ہیں۔ علامہ اقبال کی حکمت عملی کے انسان وتی فطرت 'تاریخ اور عقل استقرائی لازمی اجزاء ہے۔ محمد رفیع الدین آفاق کی سطح پر حکمت عملی کامحورا کی نصب العین یعنی ایک خدا کا تصور قرار دیتے ہیں۔ اس سب کے علاوہ '' وقت '' کے مؤثر ات کے تعین ومقام کے بغیر حکمت عملی کامیاب نہیں ہوگئی۔ یہ مؤثر ات نے تعین ومقام کے بغیر حکمت عملی کامیاب نہیں ہوگئی۔ یہ مؤثر ات ' عقلیت ' حدیث مادیت ' تحربیت ' میکا نیت' اخلاقیت اور جمہوریت وغیرہ ہیں۔

نصب العین: نصب العین جہت مطالعہ و تفہیم القرآن کے لیے ایک نئی جہت ہے۔ نصب العین وہ بنیادی محرک ہے جوانسان کوآگے بردھنے کے لیے مجبور کرتا ہے۔ محد و دنصب العین محد و دسوچ و قرکر کوجنم دیتا ہے جبکہ عظیم تر نصب العین عظیم تر قطب العین عظیم تر نصب العین عظیم تر قطب العین عظیم تر نصب العین علی کر و العین العین کا نام بھی دیا گیا ہے۔ نصب العین دراصل تمام انسانی اعمال کی روح اور جذبہ محرکہ ہے۔ نصب العین جب ایک خدا ہوتو مطالعہ قرآن سے علم وعمل کا ایک مربوط نظام فکر اجا گر ہوگا اور ایک خدا کا نصب العین آفاتی سطح کی سوچ پیدا کرنے کا موجب ہوگا کے کوئکہ ایک خدا کا نصور خطری محرک ہے۔ کیونکہ ایک خدا کا نصور فطری محرک ہے۔

علم: علوم الوحی کا نزول لوحِ محفوظ سے ہوتا ہے اور علوم الانسان اس وحی کے تجربات وعمل سے بتدریج مرتب ہوتے ہیں۔ ڈاکٹر محمد رفیع الدین نے علم کی وسعت کے پیش نظر قرآن تھیم کے مطالعہ کو مزید وسیع کرنے پر ذور دیا ہے۔ علم سے لاتعلقی کو درست خیال نہیں کیا کہ علم جس قدر بھی انسانوں کو حاصل ہوتا ہے وہ لوح محفوظ سے تقسیم ہوتا ہے۔ قرآن تھیم بھی لوحِ محفوظ سے اتارا گیا ہے۔ لوحِ محفوظ سے ایک وحی پیغیبر پر نازل ہوتی ہے 'لیکن ہوتا ہے۔ قرآن تھیم بھی لوحِ محفوظ سے اتارا گیا ہے۔ لوحِ محفوظ سے ایک وحی پیغیبر پر نازل ہوتی ہے' لیکن الہام کسی انسان پر وارد ہوکرنی علمی دریافت کا موجب بن جاتا ہے۔ یہ ماہر طب 'سائنس دان' فلسفی اور عابد ودرویش ہوسکتا ہے۔ قرآن مجید اور اُسوہ رسول مُلی فیڈوکی کا معیار وکسوٹی ہیں' جب کہ ان ما خذ اور ماقبل و مابعد





ظهور قرآن انسانی تاریخ ہے محسوسات مقعو لات ادیات استدلالات اور وجدانیات انسان کے ذرائع ومعیاریں۔

صدافت: "صدافت " وہ معیار ومیزان ہے جو ہر نظام فکر وحکت کی تفکیل جدید کی بنیاد ہے نصب العین کے تعین کا پیانہ ہے اور علم کی تفکیل جدید کا میزان ہے۔ علم نصب العین اور صدافت مسلم ادب وحکت کا حصد ہے ہیں اور علم جدید بھی انہی معیارات کو بنیاد بنائے ہوئے ہے۔ ہر نبی اور ہر مذہب نے اپنے "وقت" میں صدافت کے معیار ومیزان کو بیان کیا ہے۔ بیسلم خاتم النبین منافی پائی پرختم ہوتا ہے۔ پیغیرانہ ہدایت کا ایک حصد ابدی سپائیوں کا بیان ہوتا ہے اور دوسرا انسانی شعور کو اس قابل بنانا کہ وہ اپنی بھیرت وجبتی ہے صدافت یا سکے۔ معیار صدافت کا میان موسل میں انہی دوطریقوں کو مقبولیت حاصل رہی ہے۔ مذہبی سپائیوں اور صدافت یا سکے۔ معیار ومیزان کا پیان عمر حاصر بیں جبکہ دوسری طرف معیار ومیزان کا پیان عمر حاصر بی کی اپنی جبتی میں کا ہے۔ علم جدید قرآنی یا ذہبی ابدی سپائیوں کے بیان کو چین کر رکھا ہے۔ انسان اُس کو پانے کی اپنی جبتی میں لگا ہے۔ علم جدید قرآنی یا ذہبی ابدی سپائیوں کے بیان کو چین کر رکھا ہے۔ انسان اُس کو پانے کی اپنی جبتی میں لگا ہے۔ علم جدید قرآنی یا ذہبی ابدی سپائیوں کے بیان کو چین کر رکھا ہے۔ انسان اُس کو پانے کی اپنی جبتی میں لگا ہے۔ علم جدید قرآن یا ذہبی ابدی سپائیوں کے بیان کو چین کر رکتا ہے۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ قرآن کو صدافت کا معیار ومیزان بنانے کے لیے علم جدید کے معیارات کو قرآن کے ذبل میں ثابت کیا جائے۔ مطالعہ قرآن کی یہ جبت قرآن کی جیت کرباعث ہوگی۔

#### توسيع وتجديد يحكماء كااتفاق

شاه ولى الله محدث و بلوئ كي ' الفوز الكبير ' علوم القرآن كارتقاء مين ايك الهم مورّ بي- "الاتقان ' کا خلاصہ کر کے علوم القرآن پر بحث کی ہے۔ باب اول میں مطالعہ قرآن کو پانچے علوم کے تحت بیان کیا ہے۔ اول علم الاحكام جس ميں عبادات معاملات تدبير منزل وسياست مدن شامل ہے۔ دوم علم مناظرة جس ميں يہود نصاري مشرکین اور منافقین ہے معاملات کرنا۔ یعنی تمام غیرمسلم قو توں کے علمی چیلنج کا قرآن کی رویے تسلی بخش جواب مہیا کرنا ہے۔ سوم' تذکیر بالاءِ اللهُ جس میں اللہ تعالیٰ کی وحدانیت' خالقیت' ربوبیت اور رحت زیر بحث آتی ہے۔ چہار مُ تذکیر بایام اللہُ جس میں ہدایت وضلالت اور حق وباطل کی مشکش یا خارجی اثرات کا تعین وحل پنجم، تذكير بالموت ومابعدالموت 'جس ميں موت اور بعداز موت كى حقيقت كابيان ہے۔ يول قر آن كے بے پناہ علوم كو یا پچ عنوانات کے تحت بیان کر کے مطالع قرآن کے لیے آسانی پیدا کی ہے۔ بہت مختصراور جامع طور پر بیان کیا ہے اور جارا بواب کے تحت تقشیم کیا ہے۔ یعنی وجوہ خفائے نظم قر آن نظم قر آئی کے لطا کف اوراُس کے اسلوب وبدیغ کی تشریک فنون تفییر اور غرائب قرآنی کے تحت بیان کیے ہیں (۷۷) محمود احمد غازی نے علوم پنج گانہ کوآسان عنوانات عقائدُ احكامُ اخلاقُ تزكيه واحسان اور تذكرهٔ موت و مابعد الموت كے تحت بيان كيا ہے (٢٨) مولانا محمد حنیف ندوی نے''مطالعہ قرآن'' میں محقویات قرآن کے تحت شاہ ولی اللہ کے ان علوم پنج گانہ کی تفصیلی وضاحت کی اور خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے کہا کہ قریب قریب قریب قرآن کے تمام معارف کو یا نج خانوں میں تقسیم کر کےعلوم القرآن کے باب میں ایک ٹئی جہت دی ہے۔اس کے باوجودمولا نا کابید دعویٰ ہے کہ: '' ابھی متعدد نجوم وکوا کب ایسے ہیں جنہیں اس کتاب ہدی کے مطلع روشن ہے ابھرنا اور طلوع ہونا ہے اور بے شار نکات ومعانی ہیں جنہیں زمان دارتقاء کی مناسبتوں کے ساتھ ساتھ نکھر نا اور واضح ہونا ہے''(<sup>(2)</sup>



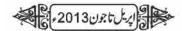
مولا نامحرتقی عثانی نے ''علوم القرآن' برِلکھااوراُ سے کتابی صورت دی۔علاء میں سے بیرجد بدکوشش ہے جو بالغ نظری پرمشتل ہے۔انہوں نے لکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جہاں انسان کو پیدا کیا تو اُس کے علم ومعلومات کے تین آلہ جات بھی عنایت فرماد ہے۔یعنی:

(۱) حواس (۲) عقل (۳) وحی

حواس علم کا پہلا'عقل علم کا دوسرااور وتی علم کا تیسرااور حتی درجہ ہے۔ بہت ی باغیں حواس سے معلوم ہوتی ہیں اور بہت می باتوں کی سمجھ عقل ہے آتی ہے اور جہاں عقل کی حدین ختم ہوجاتی ہے وہاں علم کا واحد ذریعہ وحی رہ جاتی ہے۔ (۸۰)

مولا ناتقی عثانی نے ان سطور میں جدیدیت کے آلہ علم حواس وعقل کی پوری اہمیت کو درست سلیم کیا ہے اور وی کی اعلیٰ وہرتر اہمیت کو قائم رکھتے ہوئے انسان کے ابتدائی آلہ جات سے الگنہیں کیا۔ تطابق وہم آہنگی کی یہ زبر دست کوشش ہے۔ تطابق وہم آہنگی کی یہ کوشش فروع میں نہیں کی بلکہ ابتدائی اصولوں میں کی ہے۔ اصولوں میں جب تعارض واقع نہیں ہوگا تو فروع میں مسائل پیچیدہ نہیں ہوں گے۔ مغرب یاعلم جدیدنے دوآلہ جات پر میں جب تعارض واقع نہیں ہوگا تو فروع میں مسائل پیچیدہ نہیں ہوں گے۔ مغرب یاعلم جدیدنے دوآلہ جات پر ایخ یقین کو دوام دے دیا ہے۔ انسان نے اپنے حواس وعقل پر بھروسہ کرنا سیکھ لیا ہے۔ وہ دیوتا سے ابنہیں فررتا۔ ڈرنے کی کیفیت سے نکلنے کے لیے وہ اب اکثر اوقات خدا سے بھی ڈرنے سے انکار کرتا ہے۔ اس انکار کا تعلق دراصل ایک تاریخی و فر بہی تعبیر وتشر ت کی کا خوف ہے نہ کہ خدا تعالیٰ کا ۔ ایک کیفیت جو انسان کوخوف زدہ رکھتی تھی' انسان اُس سے باہرنگل آیا ہے۔ یہ اعلیٰ بلوغت اورانسان کے اعتماد کی نشانی ہے۔

وحی کی علمی وحتی حیثیت مسلمہ ہے ۔علم جدید کے علمی آلہ جات کومستر دیے بغیر جب ایک نئے یقین افروز آلے علم کو ہاور کرانے میں کامیاب ہوجاتے ہیں اور کامیاب نہ ہونے کی کوئی وجنہیں ہے تو ہم علم جدید کی مزید ترقی کا ہاعث بنیں گے اور بیانسان کی خدمت ہوگی ۔اُس کی اعلیٰ بلوغت کو یقین ملے گا۔





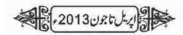
دائرہ میں انسان کی تمام فکری کا وشیں شامل ہیں جن کی ست درست ہواور جن کی اساس صحیح ہو۔اس میں آئے دن نے نے علوم ومعارف شامل ہورہے ہیں اور مسلسل اضافہ ہور ہاہے۔ اور کہا کہ جب مسلمانوں کے موجودہ معاشرتی وانسانی علوم از سرنو مدون ہوجائیں گے تو پھر پیران کی طرح قر آن فہنی میں مدد گار ہوں گے۔ (۸۲) صدافت: علوم القرآن کے تحت مرتب شدہ قواعد وضوابط قرآن کے مطالعہ وتفییر کا ابتدائی دروازہ ہیں۔اس دروازه کی جب تک توسیع نہیں ہوتی جدیدعلمی دریافتوں کوقر آنی علوم کی کسوٹی پر پر کھنامشکل ہے اور مطالعہ قرآن کی نئی جہتوں کا تعین ممکن نہیں ہے۔ اُمت علوم القرآن کے قواعد وضوابط سے ہٹ کر کسی مطالعہ اور کسی جہت کو درست خیال نہیں کرتی ۔ تاریخی طور برقر آنی مطالعہ وتقسیر کے لیے جن قو اعدوضوا بط کوعلوم القرآن کی اصطلاح دی گئی ہے بنیادی طور پر بیمطالعة قرآن کے امدادی علوم ہیں جوقرآن کے داخلی معنوں تک چینی میں معاون ہوتے جیں علوم الحدیث علوم الفقہ بھی امدادی علوم ہیں۔مطالعة قرآن کے لیے بیامدادی علوم عبد به عبد مرتب ہوئے ہیں۔وقت جدیدآج پھران علوم میں وسعت کا متقاضی ہے۔قرآن زندہ کتاب ہےاورشارح کتاب اورخاتم النبيين مَا النَّهِ إِن احاديث محفوظ ہيں' فقداور تاریخی مسلم سر ما پیموجود ہے' مگر نتائج مسلمانوں کے حق میں نہیں آ رہے ہیں۔ نتیجہ خیزی کے لیے قرآن وحدیث ہی ہمارے لیے مینارہ نور ہیں۔ جدیدمسائل کوقرآن کی کسوٹی پر بر کھنے کے لیے علوم القرآن کے دائرے کو وسیع کرنے کی ضرورت ہے۔علوم القرآن کے زیادہ تر قواعد وضوالط قرآن کے لفظی وداخلی معنوں کی خاطر مرتب ہوئے ہیں۔خارجی ترقی اوراُس کے اثرات جنعلوم کی بنیاد پرظہور پذیر ہوئے انہیں زیر بحث لانے کے لیے مزید قواعد وضوابط در کار ہیں۔خار جی ترقی واثرات کے نمایاں نظریات کی قرآن حكيم كي روشني ميں چھان پھٹك ايك ضروري عمل ہوگا اليكن كسي نظريه پرحتى قطعي تنتيخ وتنقيد درست انداز نه ہوگا۔ قرآن حتی قطعی ہے گرانسانی علوم وافکارا قدام وخطا کے انداز میں آ گے بڑھتے ہیں اوراس عمل سے گزر کر خودانسان ہی حتمی وقطعی علوم وافکار کو پالیتا ہے۔

# حواشي وحواله جات

(۱) ڈاکٹر محمد رفیع الدین علامہ محمد اقبال کے معنوی شاگردوں میں شار ہوتے تھے۔ بین الاقوای شہرت کی حامل فکرر کھتے ہے۔ اور ۱۹۴۹ء میں حادثاتی موت کا شکار ہوگئے (اناللہ داناالیہ داجعون)۔ جائے پیدائش جمول 'جمول شمیراور جائے وفات کراچی ہے۔ اقبال اکیڈی کراچی کے ۱۱ سال ڈائر کیٹر رہے۔ متعدد کتابوں کے مصنف ہیں 'جن میں'' آئیڈیالوجی آف دی فیوچ'' نے بین الاقوامی شہرت حاصل کی' جبکہ'' قرآن اور علم جدید'' ،

مصنف ہیں 'جن میں'' اور' حکمت اقبال' نے برصغیر کے چوٹی کے علاء و حکماء میں شہرت پائی۔ تین چار ادارے ان کی فکر بریام کررہے ہیں۔ زیر نظر مقالہ میں ڈاکٹر محمد رفیع الدین کی فکر بنیا دی توجہ کی حامل ہوگی۔ ان کی علمی اہمیت اور فکر پریرہ فیمر محمد مورم زار قبطر از ہیں :

'' فلسفہ دوین کا تال میل اکثر مسلمان فلاسفہ میں نظر آتا ہے مگریدا متزاج حضرت علامہ کے بیبال دار دہوکر عروج کو پہنچ جاتا ہے۔اس امر کی ترجمانی ڈاکٹر محمد رفع الدین صاحب کے نظریات کرتے ہیں۔'' (تبھرہ اسلای تعلیم' جلدا' شارہ ۱۹۷۲' میں ۳۵)





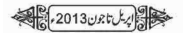


- (۲) ڈاکٹر محمد رفیع الدین و آن اور علم جدید و آل پاکتان ایجو کیشن کانگرلیں کے فرینڈ ز کالونی لا ہور ۱۹۹۲ (چھٹا ایڈریشن )ص∗ا۔
- (۳) ڈاکٹر محمدر فیع الدین پاکستان کامنتقبل آل پاکستان ایجو کیشن کانگرلیں کا ہورص ۴۲۔ دوسراایڈیشن ۱۹۹۳ء۔ پہلا ۱۹۵۳ میں شیخ برکت علی اینڈسنز لا ہورنے شائع کیا تھا۔
  - (٣) سورة العلق ٩٦ \_ آيات ٥٠ هـ (٥) و اكثر محدر فيع الدين ياكتان كاستقبل ص ١٥٥ ـ و اكثر محدر فيع الدين ياكتان كاستقبل ص ١٥٥ ـ
    - (٢) الضاً ص٠١٠
- (۷) بخاری و مسلم میں بیر حدیث مبار که متعدد الواب میں بیان ہوئی ہے۔ مزید برآ ل بیر حدیث الو داؤد (۱۴۸۵) ، ترندی (۲۹۴۳) نسائی (۹۳۵) اور دوسری کئی کتب میں بھی بیان ہوئی ہے۔
- (۸) جمال الدین ابی الفرج عبد الرحمٰن بن علی بن محمد ابن الجوزی (متوفی ۱۹۵ه) علوم القرآن پر 'فنون الافنان فی علوم القرآن ' کے علاوہ ۴۸ کتابوں کے مصنف ہیں۔ "تذکرۃ الاریب فی تفسید الغریب' (غریب قرآن الکریم) میں حالات زندگی اور فہرست کتب بیان کی گئی ہے۔ یہ کتاب جدید انداز سے دار لکتب العلمیہ بیروت لبنان سے ۲۰۰۹ء میں شائع ہوئی ہے۔
- (۹) شرح مشکل الآ ثارللطحاوی: ۱۵/۸ ایم وبیش الفاظ کے ساتھ بیددیث مندامام احمد منتدرک حاکم' اورسنن دارقطنی میں بیان ہوئی ہے۔
- (۱۰) جلال الدین عبدالرحمٰن بن ابی بکر البیوطی (۸۳۹ هـ ۱۹۱۰ه ۱۳۳۵ء ۱۵۰۵ء) "الانقان فی علوم القرآن" دارالکتاب العربیهٔ بیروت لبنان ۲۰۰۷ء نوع۱۴ م ۱۳۳ سیوطی نے اس حدیث پر بردی تفصیلی بحث کی ہے۔ اس کا اردوتر جمہ دوجلدوں پر مشتمل شائع ہوگیا ہے۔محم حلیم انصاری کا ترجمہ ادارہ اسلامیات لا ہور نے ۱۹۸۲ء میں شائع کیا۔
  - (۱۱) ابن الجزري (م٨٣٣ه) النشرفي القراءت العشر "ومثق (١٣٣٥ه) جلدا ص٢١-
    - (۱۲) سيوطي الاتقان في علوم القرآن ص ١٢٣\_
  - (١٣) محمة عبدالعظيم الزرقاني منابل العرفان في علوم القرآنُ دارالكتاب العلميه بيروت لبنان ٢٠٠٠ و٠٠٠ و١٨ تا١١٠-
- (۱۴) مولا نامحرتی عثانی علوم القرآن طبع جدید مکتبد دارالعلوم کراچی ۲۰۰۵ و ص۱۰۱۰ آیتی عثانی کے ہال سات سے مرادم من کثر تنہیں بلکہ عدد مراد ہیں اور آپ شاشیخ کی حضرت جرائیل کی آمد اور رب العزت ہے آپ شاشیخ کی معذرت اور مغفرت کے بعد ایک حرف سے سات حرف کی منظوری قراءت سے متعلق ہے ۔ انہوں نے بید دونوں احادیث بخاری و مسلم محموعبد العظیم الزرقانی کی کتاب ''منامل العرفان فی علوم القرآن' کے حوالے سے بیان کی ہیں۔
- (۱۵) امام بدرالدین زرکشی'البرمان فی علوم القرآن' دارالکتاب العلمیه بیروت ۱۹۹۸ء ـ بیرکتاب دوجلدول اور چار اجزاء پرشتمل ہےاورعلوم القرآن پرمفید بحث موجود ہے۔
  - (١٦) علامه جلال الدين سيوطي الانقان في علوم القرآن وارالكتاب العربيه بيروت ٢٠٠٧ ء 'ص ٣٥ س
  - (١٤) ابن نديم الفهرست مطبعه رحمانيهم مصرص ٥٥ جبكه سيوطي نے الاتقان كے مقدمه ميں اسے بيان كيا ہے۔
    - (١٨) ابن الجوزي فنون الافنان في عجائب القرآن دارالكتاب العربيه بيروت ٢٠٠٠-
    - (١٩) امام بدرالدين الزركشي البربان في علوم القرآن دارالكتاب العربيد بيروت ٢٠٠٠-





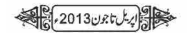
- (٢٠) جلال الدين سيوطي الاتقان في علوم القرآن وارالكتاب العربية بيروت ٢٠٠٤ ٢
- (۲۱) محمرعبدالعظیم زرقانی مناہل قرآن فی علوم قرآن دارالکتاب العلمیہ بیروت ۴۰۰۴-
- (۲۲) ڈاکٹر جبی صالح'مباحث فی علوم القرآن۔اس کاار دوتر جمہ (ازغلام احمد حریری) دستیاب ہے۔
- (۲۳) شاہ ولی اللہ ٔ الفوز الکبیر فی اصول النفیر 'تر جمہ رشیدا حمد انصاری' مکتبہ بر ہان اردو بازار جامع محبد دبلی ۱۹۵۵ء۔ یہ کتاب دری کتاب کے طور برگئی بارشائع ہو چکی ہے۔
  - (۲۴) اردودائر ه معارف اسلامي بنجاب يو نيورشي لا مور ص ۵۲۹ (عنوان قر آن )\_
- (۲۵) جمع و تدوین قرآن پرمتعدد کتب کلهی گئی ہیں۔الانقان نوع ۷۵س۵۳ منابل العرفان' زرقانی باب ۸۵س۳۳ ملاحظه کی جات الداز میں اسے ڈاکٹر حمیداللہ نے'' خطبات بہاول پور'' میں احسن انداز میں بیان کیا ہے۔ادار ہ تحقیقات اسلامی' اسلام آباد' اشاعت نهم' ۲۰۰۳ء۔
  - (٢٦) امام زركشي البريان في علوم القرآن جز٢ ص ١٩٠\_
  - (٢٧) الانقان نوع ٨٨ ص ٨٨ ل \_ (٢٨) اليناً \_
- (۲۹) ڈاکٹرمحوداحمہ غازی محاضرات قرآنی الفیصل لا ہور ۴۰۰۴ء ص۲۴۲ محموداحمہ غازی کا ماہ تمبر ۱۰۱۰ء میں انتقال ہوگیا۔ (اناللہ داناالیہ راجعون) میرکہنا ہے جانہ ہوگا کہ''محاضرات قرآنی ''علوم القرآن میں تازہ ہوا کا جموز کا ہے۔
- (۳۰) یہ عجیب بات ہے کہ علوم القرآن کے تحت ککھی جانے والی کتب اور علوم القرآن کی فہرست بندی میں علم اصول حدیث اور علم اصول فقہ کا تذکرہ نہیں کیا جاتا 'اورا لیے محسوں ہوتا ہے کہ بیعلوم' فہم قرآن سے الگ سی علم کے اصول وقاعدے ہیں۔ حالانکہ انہیں علوم القرآن میں بہت نمایاں درجہ پر ہونا چاہیے۔
  - (٣١) مولا ناشبلي نعماني 'سيرت النبي تالطيط جلدم' ص٩٢\_
- (۳۲) امام غزالی المستصفی من علم الاصول ۲۰۸ صفحات پر مشتل عربی میں بیتازہ اشاعت دار الکتاب العلمید بیروت نے شائع کی ہے۔ اجماع اور عقل پرمباحث ہیں۔
- (۳۳) مجلّہ الاحکام العدلیۂ طبع ہیروت ۱۹۸۰ء ٔ ص۱۳ بیمجلّہ بنیادی طور پرفقهی قواعد وضوابط پرمشممّل ہے۔ بیقواعدو ضوابط قرآن وحدیث سے مسائل واحکام کے استنباط کے لیے ترتیب دیے گئے ہیں محصٰ فقهی قواعد وضوابط کہہ کر پکارنے سے بیتا ثر ملتا ہے کہ شاہدیے قرآن وحدیث کے علاوہ یا غیر ہیں۔
  - (٣٣) امام غزالي عزالدين بن عبدالسلام قواعدالا حكام ص ١٠٠٠
- (۳۵) على بن تمام ابن السبكى 'القواعد والاشباه والنظائز' بحواله ذاكثر جمال الدين عطيه ُ فقداسلا مي كي نظريد سازي (ترجمه) الفيصل لا بهورُ ١٩٧٧ء 'ص٩٥ \_ ١٣٠ \_ ١٣٠ \_
- (۳۷) جلال الدین سیوطی الا شاہ والنظائر۔ بیضیم کتاب ۸۱۵صفحات پرمشتل ہے۔سات ابواب پرمشتل اس کتاب میں قواعد وضوابط بیان کیے گئے ہیں۔ پہلے باب اور درسرے باب میں اسخر ابتی قواعد بیان کیے گئے ہیں۔ پیش نظر اشاعت ۲۰۰۷ء کی دارالکتاب العربی بیروت لبنان کی ہے۔
  - (٣٤) ابن تجيم' الإشاه والنظائر' ص ١٥\_
  - (٣٨) ڈاکٹر جمال الدین عطیۂ فقدا سلامی کی نظر پیسازی ترجمہ الفیصل لا ہور ۱۹۷۷ء ص۹۵۔ ۱۰۰۔
    - (۳۹)ایشآ'ص۱۰۱۔







- (۴4) شاه ولى الله الفوز الكبير ترجمه رشيدا حمد انصاري صس
- (٣١) سرسيداحدخان (١٨٨٤ء ١٨٩٨ء)تفيير قرآن أيك جلد دوست اليهوى ايك لا مور
- (٣٢) ابوالكلام آزاد (١٨٨٨ ـ ١٩٥٨ء) ترجمان القرآن أسلامي ا كادى لا بهور جلدا ص١٠-
- (سه) عبدالما جددريا آبادي (۱۸۹۷-۱۹۷۷ء) مقدم تفسير ماجدي تاج تميني لا مور دوجلد
  - ( ۴۴ ) علامه محمرا قبال تشكيل جديدالهيات الاسلامية بزم اقبال لا موروس ١٨ \_
- (۴۵) مولا ناسیدا بوالاعلی مودودی (۳۰ ۱۹ ۱۹ ۱۹ ع) مقدمة نتیجم القرآن اداره ترجمان القرآن لا مور -
  - (٣٦) مولا ناامين احسن اصلاحی () تدبرقر آن مقدمه ملاحظه يجيجيه
  - ( ٤٧) و اكثر اسراراحد ( ١٩٣٢ ٢٠١٠) مسلمانوں برقر آن مجيد كے حقوق لا ہور ١٩٩٢ و ٥٠٠ سام
- (۴۸) ڈاکٹر برہان احمد فاروقی نے '' قرآن اور مسلمانوں کے زندہ مسائل''اور''منہاج القرآن'' ہیں عمد گی ہے اس رجحان کو بیان کیا ہے۔ بیدونوں کتب ادارہ ثقافت اسلامیہ ۲ کلب روڈ لا ہورسے شائع ہو چکی ہیں۔
- (۳۹) ڈاکٹر محوداحمہ غازی (وفات سمبر ۲۰۱۰ء) نے سلسلہ محاضرات کی پہلی کاوش''محاضرات قرآنی'' میں علوم القرآن اور فہم القرآن کی پوری تاریخ کوعمد گی سے بیان کرنے کے ساتھ عہد حاضر میں مطالعہ قرآن کے طریقوں کی نمایاں نشاندہی کی ہے۔
  - (۵۰) ڈاکٹرمحدر فیع الدین قرآن اورعلم جدید 'ص۱۰۳ (۵۱) ایننا 'ص۲۳۔
  - (۵۲) ایننا 'مقدمه کتاب میلانینا 'ص۱۱۸
    - (۵۴) محمدر فیع الدین ٔ اسلام اور سائنس ٔ مرتب مظفر حسین ٔ سائنس کی دینیات ٔ ص۷۲۔
  - (۵۵) محدر فيع الدين عكت اقبال ص ٢٦٨ ١ (٥٦) اليضا م ٣٦٨ ١
- (۵۷) چارلس ڈارون (۱۸۰۹ -۱۸۸۴ء) نے The origin of species میں بینظر بیپیش کیا جو بے حدمقبول ہوا۔اس نے حیاتیات کے تین اصول بیان کیے۔اول تنازع للبقاءُ دوم بقائے زندگی سوئم انتخاب طبعی۔
  - (۵۸)محمدر فيع الدين قرآن اورعلم جديد ُص ٣٨\_
- (۵۹) میکڈوگل (۱۸۷۱–۱۹۳۸ء) سوشل سائیکا لوجی ص ۳۸ تر جمه محمد بإدی (معاشر تی نفسیات) ٔ جامعه عثمانید حیدر آباد دکن ۱۹۲۷ء۔
- (۱۰) فرائیڈ (۱۸۵۲–۱۹۳۸ء) "The Ego and the Id" (۱۹۳۸–۱۸۵۱) دی گریٹ بکس۔فرائیڈ کی متعدد کتب ہیں۔ دی گریٹ بکس برٹیز کا نے اصل بیکسٹ کو یکجا کیا ہے۔ یہ سیریز ساٹھ جلدوں پر مشتل ہے جس میں یورپ کے سربرآ وردہ حکماء کو یکھا کیا گیا ہے۔
  - (۱۲) قرآن اورعلم جدید ٔ ص ۳۳۱ سے (۲۲) حاشیہ نمبر ۵۷ میں بیان ہوا ہے۔
    - (۱۳) عاشینمبر۵۹ میں بیان ہوا ہے۔
- "Ideology of the Future) محمد رفیع الدین نے میکیا ولی کے نظریہ سیاست کو' قرآن اور الام جدید''اور Ideology of the Future'' میں بیان کیا ہے۔
  - (۲۲) مولا نامحر حنيف ندوي سياسيات اسلام ص ٢١٧\_
  - (٧٤) عبدالما جد دريا آبادي تفسير ما جدي تاج تميني لا مور ٔ جلداول ٔ ص١٢٣ ـ







(٧٨) ذا كثر علامه محمدا قبال خطبات صااب

(١٩) ۋاكثرمحدر فيع الدين قرآن اورعلم جديدُص ١٧١٥\_

(4+) "Manifesto of Islam" کا اردوتر جمد ڈاکٹر ابصاراحد نے "منشور اسلام" کے نام سے کیا ہے جسے مرکزی المجمن خدام القرآن لا ہورنے شائع کیا ہے۔

(اک) جمہوریت (Democracy) پرمخضر معلوبات کے لیے آکسفورڈ کی ٹائع کردہ Bernard Crick کی اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ عاصق ہے۔

(۷۲) گلوبل ازم آج کا موضوع ہے۔ متعدد تخریریں سامنے آچکی ہیں۔ مخضر معلومات کے لیے آکسفور ڈے شاکع کردہ Manfred Steger کی Globalization کی Globalization لاحظہ کی جاسکتی ہے۔

(۷۳) ترجمه آیت مولاناعبدالماجد دریا آبادی کی د تفسیر ماجدی "سے لیا گیا ہے۔

(۷۴) ڈاکٹرمحمدر فیع الدین قرآن اورعلم جدید ٔ ص•اا۔

(۷۵) ڈاکٹرمحمر فیع الدین ٔ سائنس کی دینیات ٔ صاک

(۷۱) ڈاکٹرمحدر فیع الدین قر آن اورعلم جدید ٔ ص ۴۸۔

(۷۷) شاہ ولی اللہ ٔ الفوز الکبیر (عربی) اردوتر جمہ: مولا تا رشید احمہ انصاری کمتبہ برہان دہلی ۱۹۵۵ء۔اس کے علاوہ اجرہ کونسل سے شائع شدہ انگریزی کانسخ محمر سلیم عبداللہ کا تر جمہ شدہ نسخہ جواردواکیڈی سندھ کراچی نے ۱۹۲۰ء بیس میں شائع کیا اور جونسخہ ادارہ اسلامیات لا ہور نے ۱۹۸۲ء بیس دبلی نسخہ کی کا پی کر کے شائع کیا اور مولا تا تقی عثانی کی کتاب 'دعلوم القرآن' کا ایک باب بھی دیا ہے ُ راقم کے پیش نظر ہیں۔

(۷۸) ڈاکٹر محمود احمد غازی محاضرات قرآنی 'الفیصل لا ہور ۲۰۰۴ء' ص ۳۴۷ علوم القرآن پر بیتازہ ترین پیش رفت ہے۔ اے کتب سابقہ کا جامع کہنا ہے جانہ ہوگا۔ خطیبا نہ انداز کی عام سادہ زبان میں علوم القرآن کے سارے موضوعات کو بنیا دی ماخذ اور عصر جدید کی ذہنی ضرور توں کو پیش نظر رکھا گیا ہے۔ بارہ خطبات میں خطبہ تنم کوخصوصاً معموم القرآن ''کے مختصر حائز ہے کے لیے مخصوص کما گیا ہے۔

(۷۹) مولا نامحم حنیف ندوی مطالعة قرآن اداره ثقافت اسلامیدلا بهور طبع سوم ۱۹۹۸ و ص۱۵۱ در آن مولا نا صاحب کی اہم کتاب ہے۔اس میں وہ' علوم القرآن' کے روایتی موضوعات کے تحت جدید قکر کو بیان کرتے ہیں اور شاہ ولی اللہ کے کام کوآ گے بڑھانے کی کوشش کرتے ہیں۔

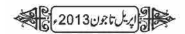
(٨٠) مولا نامحرتقى عثاني علوم القرآن ص ١ ١١٠-

(٨١) وْاكْرُمْحُوداحِد عَازَيْ مَحاصْراتِ قِرْ آنيْ الفيصل لا مورس ٢٠٠٠ ، ص١٧٠ ـ

(۸۲)الفِناً مس ۲۰۸\_











# قرآن اورمستشرقين

#### بسلسله : تعريك استشراق: ايك تعارف

#### ڈاکٹر حافظ محمدز ہیر

اس تحقیقی مضمون کے مطالعہ میں چند نکات کو مد نظر رکھنا جا ہے: ۱) ہرمستشرق کے بارے میں پرکوشش کی گئی ہے کہ پہلی دفعہ میں اس کے مترجم اردو نام کے علاوہ اصل انگریزی بحرمن یا فرانسیبی نام بھی بیان ہوجائے۔ بہت ہے منتشر قین ایسے ہیں جن کے اردو نام ہمیں نہیں ملے یا ابھی تک اردو میں ترجمہ نہیں ہوئے تو ان کے اصل نام کی اردو بناتے ہوئے انگریزی کیجے (American English Accent) کو معیار بنایا گیا ہے۔مثلاً اگر کسی جرمن یا فرنچ مستشرق کونقل کیا گیا ہے تو اس کے نام کے انگریزی لیجے کی اردو بنائی گئی ہے نہ کہ جرمن یا فرنچے ۲) کسی بھی مستشرق کے پہلی دفعہ بیان کے وقت اس کی من پیدائش اورسٰ وفات بھی ساتھ ہی نقل کی گئی ہےاوراس ہارے میں آن لائن انسائیکلو پیڈیا' وکی پیڈیا کو ماخذ بنایا گیا ہے۔٣) اکثر منتشر قین کے حالات زندگی کتب میں نہیں ملتے 'لہذا حالاتِ زندگی کے بیان میں بھی زیادہ تروكى ييديابى يراخصاركيا كيا باوراس ميس كوئى شك نبيس بكهتاز وترين معلومات كاعتبار سيديد انسائیکو پیڈیاایک بہترین مصدر ہے۔ ۴) اختصار کے پیش نظر کسی مستشرق کے افکار کا خلاصہ اردو میں بیان كرويا كياب جبكهاس كى اصل عبارت آخر مضمون ميں حواثى كى صورت ميں نقل كردى كئى ہے۔ ۵ ) بد مضمون انے موضوع برایک تمہید ہاوراس میں کوشش کی گئے ہے کدا یم فل اور بی ای ڈی سطح برقر آنیات کے موضوع برکام کرنے والوں کو د فاع کتاب کے بارے میں نئے موضوعات اور نئی راہیں بھائی جا کیں تا کر صحیح معنوں میں کتاب اللہ کے دفاع کاوہ فریضہ انجام یا سکے جوامت مسلمہ کے ذھے ایک قرض بن چکا ہے۔ ۲) ہمارے مال لائبر بریوں کی جوصورت حال اے اس سے سب آگاہ ہیں۔ ایک معروف پبلک یو نیورٹی جوعلوم اسلامید میں ایم فل اور بی ایج ڈی کروار ہی ہے'اس کی لائبر ری کی سمیری کا بیعالم تھا کہ ضرورت بڑنے اور تلاش کرنے برراقم کو وہاں ہائبل کا نسخہ تک نیل سکا۔للبذا کتب کے انٹرنیٹ ایڈیشنز ہے بھی استفادہ کیا گیا ہے جوعیسا کی مشنری ویب سائٹس نے اسلام دشمنی میں انباروں کی صورت جمع کیے ہوئے ہیں۔ 2) عربی میں اگر چہاستشراق برکافی کام ہوا ہاورراقم کے پاس بھی تقریباً ۵ االی عربی کتب موجود ہیں جوتح یک استشراق اورمنتشرقین کے ردمیں ہیں'لیکن بیساری تحقیق بھی مستشرقین کی کتب کے عربی تراجم پر نقتر کے گردہی گھوتی ہے۔ منتشرقین پر براہ راست نقد کرنے والے یا نقد کرتے ہوئے ان کی انگریز ی نصوص یا اصطلاحات کو بیان کرنے والے نہ ہونے کے برابر ہیں۔ایے اس مضمون میں ہم نے میکن کوشش کی ہے کہ کسی مستشرق کی اصطلاح یا اعتراض انگریزی میں ہی بیان کیا جائے اگرچە ساتھە میں اس کاار دوتر جمہ یا ماحاصل بھی بیان ہوجائے۔

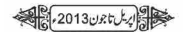


تھےوڈور نولڈ کے Friedrich میں اور اس کے جرمن متنشرق تھا۔ ۱۸۳۱ء میں تاریخ قر آن پر پی ای ڈی کی ڈگری حاصل کی اور اس کا پیخفیقی کام اس کے شاگر دفریڈرک شوا یلی Friedrich تاریخ قر آن پر پی ای ڈی کی ڈگری حاصل کی اور اس کا پیخفیقی کام اس کے شاگر دفریڈرک شوا یلی متابع ہوائی ہوائی ہوائی اس کا اصل مقالہ لا طینی زبان میں تھائے جو بعد از ال ۱۸۲۳ء میں پہلی مرتبہ جرمن زبان میں شائع ہوائی جبد اس کا اصل مقالہ لا طینی زبان میں تھائے جو بعد از ال ۱۸۳۱ء میں کام ہوئی۔ پہلی جلد ۹ ماء اور دوسری ۱۹۱۹ء میں نام سے انگریزی میں بھی شائع ہوا۔ یہ کتاب تین جلدوں میں شائع ہوئی۔ پہلی جلد ۹ مواء اور دوسری ۱۹۱۹ء میں شائع ہوئی اور شروع میں تو اسے برگ ٹر پسر شائع ہوئی اور شروع میں تو اسے برگ ٹر پسر شائع ہوئی اور شروع میں تو اسے برگ ٹر پسر ایڈٹ کرتا رہا 'جبکہ اس کی وفات کے بعد اوٹو بارٹس (Gotthelf Bergstrasser) ایڈٹ کرتا رہا 'جبکہ اس کی وفات کے بعد اوٹو بارٹس (Otto Bartus) نے

علاوہ ازیں قرآن مجید ہے متعلق اس کے خیالات ۱۸۹۱ء میں انسائیکلوپیڈیا بریٹانیکا میں The Quran علاوہ ازیں قرآن مجید ہے متعلق اس کے خیالات ۱۸۹۱ء میں انسائیکلوپیڈیا بریٹانیکا میں مستشرقین کا کے نام سے ایک آرٹیکل کی صورت میں زیادہ مرتب صورت میں شائع ہوئے۔''نولڈ کے'' کو جرمن مستشرقین کا 'شیخ' کہا جاتا ہے۔وہ یو نیورسٹی آف سٹر اسبرگ' فرانس میں مشرقی علوم کا استاذر ہا ہے۔اسے یونانی علوم وفنون کے علاوہ عبرانی' سریانی اور عربی زبان میں بھی خاصا درک حاصل تھا۔'' تاریخ نص قرآن تراسکہ مصدر کی حیثیت رکھتی ہے۔

نولڈ کے کی تحریر پڑھ کراندازہ ہوتا ہے کہ وہ منتشر خیالی اور غیر ضروری طوالت کے دوستونوں پر قائم ہے۔ ہے۔ (۳) ہمارے خیال میں اصل مسئلہ منتشر خیالی ہے جو غیر ضروری طوالت کا باعث بنا ہے۔ ایک عام سے اعتراض کواس قدر تمہیدا ورطوالت کے ساتھ بیان کرے گا کہ قاری سوچتارہ جاتا ہے کہ اس نے ان دس صفحات میں بیان کیا کیا ہے۔ اس غیر ضروری طوالت کا نتیجہ ہے کہ اس کا تحقیقی کام تین جلدوں میں مرتب ہوا۔ اور غالبًا یہ اس کی منتشر خیالی کا بی کمال تھا کہ اس کے شاگردوں کواس کے تحقیقی کام کوایڈٹ کرے شاکع کرنے میں تقریباً جالیس سال لگ گئے۔

نولڈ کے کا خیال ہے کہ قرآن محمد (مُنَا اللّٰهُ عَلَیْ) کی ذاتی تصنیف ہے اور وی آپ سے ایک بے قابو ہجانی حالت میں صادر ہوتی ہے جے وہ uncontrollable excitement کا نام دیتا ہے۔ وی محمد مُنااللہ کا این انسان سے صادر ہوتی ہے اور آسانوں یا خدا کی طرف نازل شدہ نہیں تھی 'اس کی دلیل کے بارے میں اس کی تحقیق کا خلاصہ بیہ ہے کہ محمد مُناالہ کے اور آسانوں یا خدا کی طرف نازل شدہ نہیں تھی 'اس کی دلیل کے بارے میں بہت زیادہ کی تحقیق کا خلاصہ بیہ ہے کہ محمد مُناالہ کے اور آسانوں بیار کے بارک طبیعت کے حامل ایک و ژنری (اپنے بارے میں بہت زیادہ خواب دیکھنے والے) انسان تھے۔ علاوہ ازیں غارِ حمالی زاہد اندریاضتوں نے ان کے دماغ کو جولا بخش دی تھی اور اس پرمستر ادیہ کہ ان کے مکرین کی مخالفت نے ان میں ایک چڑکی کیفیت پیدا کردی۔ یہودیت اور عیسائیت کے بارے میں بنیادی معلومات سے آپ پہلے ہی سے آگاہ تھے اور وی 'جرائیل' کتاب وغیرہ کے تصورات سے آپ ناواقف نہ تھے (\*\*) ان سارے حالات میں آپ سے وتی ایسے صادر ہوتی تھی جیسا کہ ایک شاعر کے سے آپ ناواقف نہ تھے (\*\*\*)



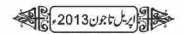


سینے سے شعر لکاتا ہے۔ اگر چہ شاعرا پے شعر کواپنی تخلیق سجھتا ہے 'لین مجھ مُلَّا اللّٰی فات سے صادر ہونے والے کلام کا صبح تجزیبہ کر پائے اور جو کلام ان سے حالات کے تقاضوں کے تحت صادر ہوا تھا اسے زاہدا نہ طبیعت اور سابقہ او بیان کے تصورات وہی کے باعث آسان سے خدا کی طرف سے نازل شدہ وہی سجھ بیٹھے۔ اس کے شاکع شدہ تحقیقی مقالہ کی تین جلدوں میں سے پہلی جلد کا موضوع یہی ہے 'یعنی وہی کی نوعیت اور حیثیت کا تعین ۔ علاوہ از یں اس جلد میں اس نے قرآن کریم کی کی اور مدنی سورتوں کے اسلوب بیان کو بھی موضوع بحث بنایا ہے۔ اس کا کہنا ہیہ ہے کہ کی سورتوں کا اسلوب پر ہیں۔ کی سورتوں کا کہنا ہیہ ہے کہ کی سورتوں کا اسلوب کلام شاعرا نہ ہے جبکہ مدنی سورتیں طویل نثر کے اسلوب پر ہیں۔ کی سورتوں کو اس نے مزید تین ادوار بعنی ابتدائی وسطی اور آخری دور میں تقسیم کیا ہے۔ اس اعتبار سے اس نے قرآن میں سورتوں کو چارحصوں میں تقسیم کر دیا ہے۔ دوسری جلد دور نبوی 'ظافت ابو بکر صدیتی اور خلافت عثان میں قرآن محمد کی جو تو تو وین کے بارے میں شکوک و شبہات سے بحث کرتی ہے۔ اس کا کہنا ہیہ ہے کہ جمع عثانی میں وہی کا ایک حصہ شامل ہونے سے دہ گرتی ہے۔ اس کا کہنا ہیہ ہے کہ جمع عثانی میں وہ کی برے مشتل نہیں ہے بلکہ اس میں وہی کا ایک حصہ شامل ہونے سے دہ گرتی ہے۔ اس کا کہنا ہیہ کہ جمع عثانی میں اس نے قرآن مجد کے بارے میں اہل شیع اور ویسائیوں کا موقف بھی بیان کیا ہے۔ تیسری جلد قراءات میں اور رسم قرآنی کے بارے میں اہل شیع اور ویسائیوں کا موقف بھی بیان کیا ہے۔ تیسری جلدقراءات میں اور رسم قرآنی کے بارے میں اہم اس سے مشتل میں سے عفل میں بہت می غلطیاں موجود ہیں۔

قرآئی نصوص میں اوراس کے علاوہ بھی کثرت ہے جمیں ایسے صریح دلائل ملتے ہیں جونولڈ کے کے اس نظر یے کو باطل قرار دیتے ہیں کہ وہی کا باعث اللہ کے رسول مخالیۃ کی انفعالی کیفیات تھیں۔ اگروی کا مصدرہ ماخذ اللہ کے رسول مخالیۃ کی کی خات ہی ہوتی تو جب منافقین نے اُم المومنین حضرت عاکشے صدیقہ ہی پڑتہت لگائی تو آپ کی شد یدخواہش تھی کہ کسی طرح اپنی زوجہ محر مہ کواس الزام سے فوری طور بَری قرار دے دیں' لیکن معاملہ آپ کی شد یدخواہش تھی کہ کسی طرح اپنی زوجہ محر مہ کواس الزام سے فوری طور بَری قرار دے دیں' لیکن معاملہ آپ کے ہاتھ میں نہیں تھا' لہذا براءت کی آیات کے نزول میں تقریباً ایک ماہ لگا اوراس وقت تک کے لیے آپ کومنافقین کی طرف سے اپنی زوجہ محر مسمیت شدید دہنی کوفت برداشت کرنی پڑی۔ اسی طرح مشرکین نے کومنافقین کی طرف سے اپنی زوجہ محر مسمیت شدید دہنی کوفت برداشت کرنی پڑی۔ اسی طرح مشرکین نے مواب نہ دے یا ہے جس سوال کیا تو آپ انہیں وقت پر جواب نہیں ہوتی تو فورا جواب سامنے آجا تا۔ اسی طرح حضرت جرائیل بعض معاطے میں بھی اگر وہی آپ کے اختیار میں ہوتی تو فورا جواب سامنے آجا تا۔ اسی طرح حضرت جرائیل بعض معاطے میں بھی اگر وہی آپ کے ان انسانی شکل میں ہوتی تو فورا جواب سامنے آجا تا۔ اسی طرح حضرت جرائیل بعض وہم نہ ہوا کہ آپ نے جبرائیل کی جگہ کی دوسرے صحابی کو جبرائیل بجھ لیا ہو۔ بیٹما مقرائن اور شہادتیں واضح کرتی بین کہ وہی کا مصدر آپ نگائی گئے کے خارج میں تھا نہ کہ آپ کی ذات میں' اور بیخارج میں بھی وہاں جہاں آپ کا اختیار نہیں تھا' بیخی آسان سے (۲)

علاوہ ازیں قرآن مجید میں بہت ی الی آیات ہیں جن کے معانی آخری درجے میں بیصراحت کررہے ہیں کہ پیچھ مَثَالِیْنِیْمُ کا کلام نہیں ہوسکتا ۔ سورۃ الاحزاب میں ارشاد ہے:

( وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي اَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِ اَمْسِنْكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَّقِ اللَّهَ وَتُخْفِي فِي فَيْ نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيْهِ وَتَخْشَى النَّاسَ ۚ وَاللَّهُ اَحَقُّ اَنْ تَخْشُهُ ۖ ( ) ( )





"(اے نی کا ای کی کا ایک کریں جب آپ اس محض کوجس پر اللہ نے انعام کیا اور آپ نے بھی (لیعنی زید ڈٹائٹر)
کہدر ہے تھے کہ پنی بیوی کورو کے رکھ (لیعنی اسے طلاق ندد ہے) اور اللہ سے ڈراور آپ اپنے ذات میں
وہ کچھ چھپار ہے تھے کہ جے اللہ تعالیٰ طاہر کرنا چاہ رہا تھا' اور آپ لوگوں سے ڈرر ہے تھے' حالا نکہ اللہ تعالیٰ
اس بات کا زیادہ حقد ارہے کہ آپ اس سے ڈریں۔''

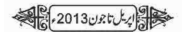
سے آب مبارکہ آپ کا گھٹے کے منہ بولے بیٹے حضرت زید بن حارشاوران کی اہلیہ نیب بنت جمش کھٹا کے منہ بولے بیٹے حضرت زید بنت جمش کھٹا آپ کی چوپھی زاد بہن تھیں اور آپ کا گھٹا کے ایماء پر بی انہوں نے حضرت زید ہے شادی کی تھی۔ جب حضرت زید نے آپ کو بتلایا کہ وہ حضرت زید ہے ایماء پر بی انہوں نے حضرت زید ہے شادی کی تھی۔ جب حضرت زید نے آپ کو بتلایا کہ وہ حضرت زید ہے ہو کے ارادہ رکھتے ہیں تو آپ کا گھٹا نے انہیں طلاق دینے سے روک دیا۔ اگر چہ آپ کے ذہن میں بیتھا کہ اگر زید نے زیب کو طلاق دے دی تو آپ زینٹ سے نکاح کرنا چاہیں کے ۔لیکن یہ خواہش ایسی تھی جس کا اظہار معاشرتی دباؤ کے سب ممکن نہ تھا' کیونکہ دور جاہلیت کا بیرواج تھا کہ منہ بولے بیٹے کو حقیق بیٹے کی طرح سمجھتے ہوئے اس کی مطلقہ سے شادی کو جائز نہیں سمجھا جاتا تھا۔ اس پر قرآن مید بیسے جس خواہش کو چھپانا چاہتے ہیں اللہ تعالی اسے ظاہر کرنے والے ہیں۔ حضرت عائشہ نے کی طرح ہے کہ اللہ کے رسول کا گھڑا نے اگر قرآن مجید ہیں سے بچھ چھپانا ہوتا تو یہ والے ہیں۔ حضرت عائشہ نے کا قول ہے کہ اللہ کے رسول کا گھڑا نے اگر قرآن مجید ہیں سے بچھ چھپانا ہوتا تو یہ والے ہیں۔ حضرت عائشہ نے کا قول ہے کہ اللہ کے رسول کا گھڑا نے اگر قرآن مجید ہیں سے بچھ چھپانا ہوتا تو یہ آپ کی داخلی کیفیت نہیں تھی۔ (۹) بی آ یت مبار کہ واضح کرتی ہے کہ وی کا منبع آپ کی داخلی کیفیت نہیں تھی۔

جہاں تک سورتوں کو تر تیب نزولی کے اعتبار سے جمع کرنے کی کوشش کی بات ہے تو یہ کام نولڈ کے کے علاوہ 'بلا شیر اورر چرڈ بیل وغیرہ نے بھی کیا ہے اور ان سب کا بھی آپیں میں اختلاف ہے۔قرآن مجید کی تر تیب نزولی میں کچھنسیری روایات جمیں کت تغییر وحدیث میں ملتی ہیں جن کی بنیاد پر مسلمان علاء نے بھی تر تیب نزولی کو حاصل کرنے کی کوشش کی ہے۔نولڈ کے وغیرہ جسے متشرقین کا معاملہ بیہ ہے کہ وہ تر تیب نزولی کو متعنیٰ کرنے کے لیے تغییری روایات کی بجائے اپنے مزعومہ اصولوں کو زیادہ اہمیت دیتے ہیں' جیسا کہ قرآنی نص کے تحلیلی جائزہ (analytical analysis) کے ذریعے اس کا زمانہ نزول متعین کرنا وغیرہ۔اس طرح کے اصول بھی طور کی بنیاد رکھنا درست نہیں ہے۔

کی بنیاد یکسی موقف کی بنیادر کھنا درست نہیں ہے۔

### وليم كليرتسدال William St. Clair Tisdall (١٩٢٨-١٩٥١)

ولیم کلیر تسدال William St. Clair Tisdall) ان مشترق (orientalist) برطانوی مشترق (orientalist) کا چرچ آف تھا جو بشمول عربی گئی ایک مشرق زبانوں میں درک رکھتا تھا۔ وہ ایران میں قائم مشنری سوسائٹی کا چرچ آف انگلینڈی طرف سے سیکرٹری بھی رہا۔ اس نے فاری ہندی گجراتی اور پنجابی زبانوں کی گرام بھی مرتب کی ہے۔ قرآن مجید پر The Original Sources of the Islam اور The Sources of Islam کنام سے دو کتا ہیں کھیں (۱۰) میہلی کتاب ۱۹۰۱ء میں اسکاٹ لینڈ سے اور دوسری ۱۹۰۵ء میں نیویارک سے شاکع ہوئی۔ جب ان کتب پر مولوی محم علی اور امام فخر الاسلام نے تھید کی تو اس کے جواب میں کلیر تسدال نے ہوئی۔ جب ان کتب پر مولوی محم علی اور امام فخر الاسلام نے تھید کی تو اس کے جواب میں کلیر تسدال نے





ایک کتاب مرتب کی جو اواء میں مکھنے کو کرواس اور کولمبوے شائع ہوئی۔(۱۱)

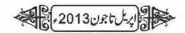
کلیر تسدال کی کتاب The Original Sources of the Quran یعن "قرآن کے اصلی مصادر" چھا ہواب پر مشتمل ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ قرآن مجید وحی الہی یا آسانی کتاب نہیں ہے اور یہ کتاب دورِ جاہلیت کے عرب ندا ہہ عیسائیت کی دوریت صابیت صفیفیت اور دین زرتشت کے آفکار وا عمال کا ملخوبہ ہے۔ اس کتاب کا پہلا ہاب تعارفی ہے اس باب میں اس نے قرآن مجید کو اللہ کے رسول کا لیکھی واتی تخلیق قرار دیا ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ اگر ہم سورتوں کو ترتیب نزولی کے اعتبار سے جمع کریں تو ہمیں صاف نظر آتا ہے کہ قرآن مجیدا ورمحم میں گئے گئے گئی زندگی میں پیش آنے والے حالات وواقعات میں حدور جرمما ثمت ہے جو اس بات کی دلیل ہے کہ مطابق وجی وضع کرتے رہے (۱۳) درا ہے تبعین کو یہ باور کراتے رہے کہ یہ آسانوں سے خدا کی طرف سے نازل ہور ہی ہے۔

تسدال کا بیاعتراض نہایت ہی سطی ہے۔قرآن مجیدی آیات کا اللہ کے رسول مُنَافِیْنَا کی سیرت سے متعلق ہونے کا سبب بالکل واضح ہے کہ اللہ تعالی اپنے پیغیمراوران کے بعین کی رہنمائی چاہتے ہیں لہذا آپ اور صحابہ شکائی کی جماعت کو جیسے حالات و مسائل کا سامنا تھا اس کے مطابق وتی نازل ہوتی رہی۔ بیتو کسی کلام کا نقص شار ہوگا کہ اس میں مستقبل کی رہنمائی تو ہولیکن قوم کو در پیش حالیہ مسائل سے نگلنے کا کوئی رستہ تجویز نہ گیا ہو۔ کیا خدا کے کہ اس میں ہم ایسا سوچ بھی سکتے ہیں کہ وہ جس دوراور قوم میں نازل ہور ہا ہواس دوراور قوم دونوں کے مسائل کو نظر انداز کر دے؟ پس قرآن مجید میں محملی اور آپ کی جماعت کو در پیش مسائل سے مسلسل خطاب (address) کرنا س بات کی قطعاً دلیل نہیں بن سکتا کہ بیر محملی اللہ بھی کا بہتے۔

دوسرے باب میں تبدال نے بیر ثابت کیا ہے کہ محمد گاتی کے دین کے مصاور (sources) میں پہلا اور اہم ترین مصدر دور جاہلیت کے عربول کی رسوم ورواج اور عقائد (pagan center) ہیں۔ مثلاً محمد گاتی کے ترین مصدر دور جاہلیت کے عربول کی رسوم ورواج اور عقائد (pagan center) ہیں۔ مثلاً محمد گاتی کے قوانین جاہلی عرب معاشرے سے لیے وغیرہ۔ اس باب کا عنوان تبدال نے تعد دِاز واج اور غلامی کے قوانین جاہلی عرب معاشرے سے کے وغیرہ۔ اس باب کا عنوان تبدال نے محمد میں بعض مصادر دور عادات موجود ہیں جو جاہلی معاشرے میں نمایاں تھیں مثلاً جِنّات اور فرشتوں کے وجود پر ایمان طواف وسعی اور وقوف منی ومز دلفہ کے شعائر' ذکاح وختنہ کی عادت وغیرہ۔

بیاعتراض بھی انتہائی سطی نوعیت کا ہے' کیونکہ بیام رواضح ہے کہ اہلِ عرب دین ابر امہی پر تھے اوراس کے دعوے دار بھی سے کیکن وقت کے ساتھ انہوں نے بھی یہود ونصار کی کی طرح اپنے دین میں تحریف کرلی تھی اور دین تو حید میں بت پرسی وغیرہ کو رواج دے دیا تھا۔ اللہ کے رسول مُنالِیْکِا نے دور جاہلیت کی جن نہ بہی رسوم کو شریعتِ اسلامیہ میں برقر اررکھا تو وہ دین ابرا مہی ہی کی باقیات تھیں' جیسا کہ جج کے اکثر و بیشتر شعائر ہیں ۔عمرو بن کی وہ یہالہ محف نے جس نے اہل مکہ میں بت برسی کورواج دیا۔ (۱۳)

جہاں تک تعد دِاز واج کامعاملہ ہے تو یہ سی بھی ساوی وین میں ممنوع نہیں رہاہے ٔ جبیبا کہ ہم جانتے ہیں





کہ جلیل القدرانبیاء حضرات ابراہیم'اساعیل اور لیقوب پینے نے ایک سے زائد شادیاں کی تھیں۔اور غلامی کا آغاز اسلام سے نہیں ہوا'البتہ دورِ جاہلیت میں بیرسم موجودتھی اوراسلام نے اسے حکمت کے ساتھ فتم کیا ہے نہ کہرواج دیا ہے۔

تیسرے باب میں تبدال نے اپنے تیس بی ثابت کیا ہے کہ دین اسلام اور قرآن مجید کا دوسرا بڑا مصدر
یہودی اورصا بی افکاروا عمال ہیں۔اس نے تیسرے باب کاعنوان Influence of Sabian and Jewish بیس اس نے تیسرے باب کاعنوان
الموان افکاروا عمال ہیں۔اس نے تیسرے باب کاعنوان الموان ہے ایمان جہتم فرشتوں
الموان تو بہاور جرائیل وغیرہ کے تصورات یہودیت سے لیے ہیں تا کہ وہ ایک نیادین مدوّن کرسکیس (۱۱) اس
الموان ہے کہ یہود عرب معاشرے میں عام سے لہذا محمد کی المجان کے مقائد ونظریات اور مذہب سے اچھی طرح
واقف تھے۔ محمد کی ایک چیزیں اپنی کتاب میں شامل کیں۔

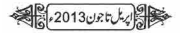
کے دین سے کی ایک چیزیں اپنی کتاب میں شامل کیں۔

چوتھے باب میں تسدال نے عیسائیت اور عیسائی لٹریچر کوقر آن مجید کا ایک مصدر قرار دیا ہے۔اس نے اس باب کاعثوان Influence of Christianity and Christian Apocryphal Books رکھا ہے۔اس باب میں اس نے کہا ہے کہ اگر چہ عیسائی اس طرح سے عرب میں آباد نہیں تھے جیسے کہ یہود کیکن محم مُثالثاتُ نے شام کے سفر تجارت کے دوران مختلف مواقع پر عیسائی را ہبول مثلاً ورقہ بن نوفل وغیرہ سے ملا قات کے ذریعے اور نجران کے بشب قس بن ساعدہ کے عکاظ کے میلہ میں خطابات سن کر دین عیسائیت کے عقائد وتعلیمات کے ہارے میں بہت کچھ وا تفیت حاصل کر لی تھی جے انہوں نے بعد از اں اپنی کتاب قر آن مجید میں شامل کیا (۱۷) جہاں تک یہود کا تعلق ہے تو مکہ میں کوئی یہود آباد نہیں تھے اگر چہ مدینہ میں تھے اور یہود ہے آپ کی ملا قات مدینه جا کر ہی ہوئی' جبکہ قرآن مجید کے نزول کوشروع ہوئے تیرہ برس گزر چکے تھے اور قرآن مجید کا دو تہائی حصہ نازل ہو چکا تھا۔اس طرح مکہ مااس کے گردوونواح میں عثمان بن حویرث اورورقہ بن نوفل کے علاوہ کوئی عیسائی نہیں تھا۔عثان بن حوریث تو نبوت سے تین سال پہلے ہی شام چلا گیا اور وہاں جا کر ہی اس نے عیسائیت قبول کی اور قیصر کے ماں مقام ومرتبہ حاصل کیا۔(۱۸) اور ورقد بن نوفل ہے آ پ مُلَا ﷺ کی پہلی ملا قات پہلی وحی کے نزول کے بعد حضرت خدیجہ بھٹی کے ذریعے ہوئی جن کے وہ چیازا دیمائی تھے۔ورقہ بن نوفل نے آپ سے ملاقات کے دوران ایس کوئی بات نہیں کی کی محمظ النظامیر ہے شاگر دہیں۔اس ملاقات میں جوم کالمہ ہوا ہے اس سے بیرواضح ہوتا ہے کہ بیرمحمطالیظ سے ورقہ کی پہلی ملاقات تھی۔ اور اسی ملاقات کے دوران ورقہ آ پ علی کا متاثر کرتے وہ تو آ کے سے متاثر ہو گئے اور آ پ علی کا اللہ کا نبی قرار دینے گلے اور آ پ کی مدد کی شدیدخواہش کابھی اظہار کرنے لگے۔ایک روایت کے الفاظ ہیں:

فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: يَا ابْنَ أَحِيُ مَاذَا تَرَى؟ فَأَخْبَرَهُ رَسُولُ اللهِ عَنْكَ خَبْرَ مَا رَاى فَقَالَ لَهُ وَرَقَةُ: هٰذَا النَّامُوسُ الَّذِي نَزَّلَ اللهُ عَلَى مُوسِنى (١٩)

"ورقد نے آت سے کہا: اے میرے بھتے! آپ نے کیادیکھاہے؟ تواللہ کے رسول مُلْ اللَّهِ الْمِين خبردى





کہ آپ نے کیادیکھا۔اس پرورقہ بن نوفل نے کہا: بیتو وہی ناموں (فرشتہ) ہے جواللہ تعالی نے حضرت موی علیم برنازل فرمایا۔''

نبوت سے پہلے اللہ کے رسول مُالنَّیْنِ نے مکہ ہے باہر دوسفر کیے ہیں اور دونوں شام کی طرف تجارت کی غرض ے تھے۔ایک تو لڑکین کی عمر میں تھا۔اللہ کے رسول مُؤلِين کی عمر اس وقت بارہ سال تھی جب شام کی طرف پہلے سفر کے دوران آپ مُنالِقًا کی ملا قات ایک عیسائی را بہب بحیرہ سے ہوئی اور یہ بھی مختصر وقت کے لیے تھی اور اس نے آ بِ مَا لَا يَعْمُ كَي نبوت كى كوا بى بھى دى \_ پس وہ آ بِ مَا لَا يُعْمُ كُوكيا مثاثر كرتا وہ تو آ ب سے اثر قبول كرر ما تھا۔ اس نے آ ی منافظ کے دونوں کندھوں کے مابین مہر نبوت کی تصدیق بھی کی (۲۰) دوسرا تجارتی سفرآ ی منافظ کے پچیس سال کی عمر میں حضرت خدیجہ نظا کی خواہش پر کیا۔(۲۱) جبکہ نبوت کا دعویٰ آپ مُظافِظُ نے اس سے پندرہ سال بعد جاليس برس كي عمر مين كيا- يهال مستشرقين اپنا نظريه احمال (Theory of Probability) استعال كرتے ہوئے كہتے ہيں كماس سفرشام ميں آپ كى بہت سے عيسائى راہبول سے ملاقات ہوئى ہوگى اور آپ نے ان سے عیسائیت کے بارے میں بہت کچھ سیکھا ہوگا' وغیرہ۔کتب سیرت میں ہمیں صرف اتنی تفصیل ملتی ہے کہ اس سفر کے دوران حضرت خدیجہ ہے کا ایک غلام میسرہ آپ کے ساتھ تھا اور راستے میں ایک درخت کے بیچے پڑاؤ ك دوران ايك راجب في غلام ميسره س آ ب كالفي كم يارك مين سوال كيا تو غلام في بتلايا كرآت ايك قریثی نو جوان ہیں اوراہل ِ حرم میں سے ہیں تواس راہب نے آپ منافینے کے نبی ہونے کی بشارت دی <sup>(rr)</sup> یا نچویں باب میں تسدال نے بیرثابت کیا ہے کدایرانی زرتشتی مذہب کے بھی بعض عناصر قرآن مجید میں ملتے Zoroastrian Elements in the Qur'an and Traditions of Islam بين اس في اس باب كاعنوان رکھا ہے۔اس کا کہنا ہے کہ ذہب زرتشت میں ایسی کہانیاں مشہور ہیں کہان کے نبی زرتشت نے آسانوں کا سفر کیا' جنت اورمقدس درخت کا نظارہ کیااور بعدازاں اس کے احوال بھی بیان کیے۔اور غالب امکان یہی ہے کہ پیغمبراسلام نے یاری مذہب کی انہی کہانیوں سے اینے لیے سفر معراج کا تصور وضع (develop) کیا تھا۔(۲۳) اگر ہم تبدال کی عبارت برغور کریں تو پہاں بھی اس نے نظر پیاختال ہی بطور دلیل نقل کیا ہے کہ اہل عرب ابرانی ند ب کی معروف کہانیوں اورتصورات ہے داقف ہول گے اور یہی واقفیت اللہ کے رسول مَالْ اللّٰهُ کَا زَرْشتی نه ب سے استفادہ کی بنیاد بنی ہوگی۔ تسدال نے اپنی عبارت میں probability کالفظ بھی استعال کیا ہے۔ (۲۴ اس كتاب كے چھے باب كاموضوع بيہ كرقرآن مجيد كے مصادر ميں سے ايك اہم مصدر عرب كے حفاء اوران کے افکار بھی ہیں ۔ حنفاء ٔ حنیف کی جمع ہے اور بیدہ لوگ تھے جو دور جاہلیت میں بھی تو حیدیر قائم تھے۔ تسدال نے اس باب کاعنوان The Hanifs and their Influence upon Nascent Islam قائم کیا ہے۔اس کا کہنا ہیہ ہے کہ دین حدیقیت کے جتنے بنیا دی اصول وضوابط ہیں مثلاً وحدانیت کا اقرار بُت برستی کا انکار ً جنت وجہنم پر ایمان بچیوں کو زندہ در گور کرنے کی ندمت اللہ کے صفاتی ناموں رب رحمان اورغفور وغیرہ کا استعال میرب ہمیں قرآن مجید میں نظرآتے ہیں (۴۵) تبدال کا کہنا ہے بھی ہے کہ حفاء کی ایک جماعت آ ي مُنَافِينًا كَ خاندان ي تعلق ركهتي تفي للبذاان كها فكار كا آب يراثر جهورٌ نا ايك فطري امرتها مثلاً عثان بن حویرث اور ورقہ حضرت خدیجہ نگاٹھا کے کزن تھے اور عبیداللہ آپ کی پھوپھی کے بیٹے تھے <sup>(۲۲)</sup>

عثان بن حویرث کے بارے میں ہم ابن ہشام رحمہ اللّٰد کا یہ بیان نقل کر پچکے ہیں کہ وہ نبوت سے تین سال پہلے شام منتقل ہو گیا تھا اوراس نے عیسائیت قبول کر لی تھی۔اللّٰہ کے رسول مُلَّا اللّٰیْمِ اس کے اثر ات کے بارے میں کوئی دلیل موجود نہیں ہے سوائے نظریہ احتال کے اور ورقہ بن نوفل نے بھی عیسائیت قبول کر لی تھی۔مُرمُنَّا اللّٰیُمُ کے اللّٰہ کے رسول مُلَّا اللّٰیُمُ کی پہلی دفعہ ان سے ملا قات پہلی وی کے اعلانِ نبوت کے وقت نا بینا اور انتہائی بوڑھے تھے۔اللّٰہ کے رسول مُلَّا اللّٰہُمُ کی پہلی دفعہ ان سے ملا قات پہلی وی کے نزول کے بعد ہوئی 'جیسا کہ ہم پیچھے نقل کر بھے ہیں۔

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ یہودیت عیسائیت دین ابراہیمی اور دین محمدی مَثَالِیْمَ میں بہت ی تعلیمات مشترک ہیں اوراس کی وجہ بیہے کہ ان کامصدرایک ہے کینی وحی اللی۔اللہ کے رسول مَثَالِیْمَ کَافر مان ہے: ((وَ اَلْاَ نَبِیاءً اِخْوَةٌ لِعَلَّاتٍ ، اُمَّهَاتُهُمْ شَتَّی وَدِینَهُمْ وَاحِدٌ)) (21)

"انبیاءعلاتی (باپشریک) بھائی ہیں۔ان کی مائیں (شریعتیں) جداہیں جبکدان کا (باپ) دین ایک ہے۔"

## رير و المار Richard Bell ( ١٩٥٢ - ١٩٥١)

رچرڈ بیل نے اپنے مقدمہ کو دس فصول میں تقسیم کیا ہے۔ پہلی فصل میں اس نے اللہ کے رسول منالی فیا کے در اس کیا ہے۔ پہلی فصل میں اس نے اللہ کے رسول منالی فیا کے بیان میں کر رچکا عیسائیت منیفیت ' زرتشتی فد بہب سے متاثر ہے۔ (۲۹) اس اعتراض کا جواب کلیر تسدال کے بیان میں گزر چکا ہے۔ دوسری فصل نزول وجمع قرآن کے بارے میں ہے۔ اس فصل میں اس نے قرآن مجید میں کی بیشی کا دعویٰ کیا ہے اور دلیل کے طور قراءات متواترہ اورشاذہ کو بیان کیا ہے۔ ان قراءات کے بیان سے وہ یہ ثابت کرتا ہے کہ میر آپس میں مصاحف قرآن ہے کا اختلاف تھا۔ (۳۰) اس اعتراض کا بیان آر تقر جیڈی کی بیان میں نقل ہوگا کو میں کہ میرآ کی کیا ہوگا کے بیان میں نقل ہوگا کے دیا آپ میں مصاحف قرآن ہے کہ اس کا کہنا ہے کہ یہ تلاوت کی غرض سے تھی۔ ای فصل میں اس نے بارے میں اس کا کہنا ہے کہ یہ تلاوت کی غرض سے تھی۔ ای فصل میں اس نے بارے میں حضرت عبد اللہ بن مسعود رہائٹو کا موقف بیان کیا ہے کہ وہ انہیں قرآن مجید کا حصہ نہیں ما نتے تھے۔ (۱۳)

چوتھی فصل میں رچر ڈیل نے اسلوب قرآن کوموضوع بحث بنایا ہے اور اس کا کہنا ہے ہے کہ قرآنی اسلوب





کلام کا ہنوں کے اسلوب کلام' تیج' پر قائم ہے (۳۲) اس اعتراض کا جواب ہم آگے چل گرنقل کریں گے۔

پانچویں فصل میں اس نے سورتوں کو موضوع بحث بنایا ہے اور قصر وطول' عبارتوں کی تکرار اور نحوتر آئی پر گفتگو کی

ہے۔ بعض مقامات پر وہ قرآن مجید کی پچھ عبارتوں میں اضافے بھی تجویز کرتا ہے کیونکہ اس کے بقول وہ
عبارات نامکمل ہیں اور بیاضافے ان کی تحکیل کا باعث ہیں (۳۳) پھٹی فصل میں رچرڈ بیل نے قرآن مجید کی
عبارات نامکمل ہیں اور بیاضافے ان کی تحکیل کا باعث ہیں (۳۳)
ترتیب نزولی پر گفتگو کی ہے' جبکہ ساتویں فصل قرآن مجید کی بعض مخصوص آیات کے معانی و مفاہیم کی وضاحت پر پئی
ترتیب نزولی پر گفتگو کی ہے' جبکہ ساتویں فصل قرآن مجید ہیں انجیل سے استفادہ کی علامات و کھانے کی کوشش کی ہے (۳۳)
آتھویں فصل کا مجٹ قرآن مجید کے موضوعات اور ان کے مصادر ہیں' جس میں اس نے قرآن مجید کے
توریو حید' اساء وصفات کے مصادر متعین کرنے کی کوشش کی ہے (۳۵)
نویں فصل قرآئی فقص اور ان کے بارے میں ہے' جبکہ دسویں فصل شریعت اسلامیہ مثلاً نماز' روزہ' جن'
کیودیت وعیسائیت سے ماخوذ ہونے کے بارے میں ہے' جبکہ دسویں فصل شریعت اسلامیہ مثلاً نماز' روزہ' جن'
میں موضوع بحث بنا کیں گئر کیا کہ کیا ہم نظام کی اور اضافوں کے ساتھ شائع ہوئی ہے۔
ترفقر جیفر کی کونکہ بیل کی یہ کتاب منظمری واٹ کی نظر ثانی اور اضافوں کے ساتھ شائع ہوئی ہے۔
ترفقر جیفر کی کونکہ بیل کی یہ کتاب منظمری واٹ کی نظر ثانی اور اضافوں کے ساتھ شائع ہوئی ہے۔
ترفقر جیفر کی کا کمیں کی کیا ہم نظری واٹ کی نظر ثانی اور اضافوں کے ساتھ شائع ہوئی ہے۔
ترفقر جیفر کی کا کمیں کی کتاب منظمری واٹ کی نظر ثانی اور اضافوں کے ساتھ شائع ہوئی ہے۔

آ رتھر جیفر کی Arthur Jeffery) کینیڈین نژاد آسٹریلین مستشرق تھا۔کولمبیا یو نیورٹی کے اسلامی مخطوطات نیویرٹی کے اسلامی مخطوطات کی دوفیسر رہا ہے۔مشرق وسطی کے اسلامی مخطوطات (Semetic Languages) کا پروفیسر رہا ہے۔مشرق وسطی کے اسلامی مخطوطات (manuscripts) کو اس نے اپنی تحقیقات کا موضوع بنایا۔ قرآن مجید پر بھی اس کا کافی کام ہے جن میں The Foreign Vocabulary of اور Materials for the History of the Text of the Quran اور The Textual History of the Qur'an, میں سیاوہ ازیں تحقیقات میں میں اور Mystic Letters of the Koran, A Variant Text of the Fatiha اور The Orthography of the Samarqand Codex

ان کتابوں میں جیزی کی معروف ترین کتاب المصاحف کو بنیاد بنا کر کھی گئی ہے۔ آرتھر جیزی کی اسلام کتابوں اور مقالہ جات کا مرکزی خیال کتاب المصاحف کو بنیاد بنا کر کھی گئی ہے۔ آرتھر جیزی کی متند منام کتابوں اور مقالہ جات کا مرکزی خیال تقریباً ایک ہی ہا اور وہ یہ کہ بائبل کی طرح قرآن مجید بھی کوئی متند نہ بی کتاب نہیں ہے۔ آرتھر جیزی نے ابن ابی واؤد کی کتاب 'کتاب المصاحف' کو ایڈٹ کر کے شائع کیا ہے۔ اس کتاب کے شروع میں اس نے اپنے عربی مقدمے میں قرآن کے بارے میں کئی ایک فرسودہ خیالات و نظریات کا اظہار کیا ہے۔ آرتھر جیزی کی تحقیق سے مزین 'کتاب المصاحف' ۱۹۳۷ء میں پہلی بار شائع ہوئی۔ اس اشاعت کے شروع میں اس نے اپنی کتاب معلام کو بھی شائع کیا۔ یہ کتاب ۱۹۳۹ء میں پہلی بار شائع ہوئی۔ اس اشاعت کے شروع میں اس نے اپنی کتاب معلام کو بھی شائع کیا۔ یہ کتاب ۱۹۲۹ء میں ۱۹۳۹ء اور ۱۹۷۵ء میں بھی یہ کتاب شائع ہوئی ہے۔

آ رتھر جیفری کا کہنا ہے کہ اللہ کے رسول مُکَانَّتُونِ کُے زمانے میں قر آن تُحریری شکل میں موجود نہیں تھا (۲۸)اور اینے اس موقف کی بنیاداس نے ایک روایت کو بنایا ہے جس کے الفاظ ہیں:





قبض رسول الله عَلَيْتُ ولم يكن القرآن جمع في شيء (٣٩) ''الله كرسول تَكْفِيَّا كي وفات اس حال ميں موئي كرقرآن مجيدكي چيز ميں جمع نہيں كيا گيا تھا۔''

اس روایت میں قرآن مجید کے ایک جگہ جمع ہونے کا مسئلہ زیر بحث ہے نہ کہ کتابت کا کہذا آرتھر جیفری کا استدلال درست نہیں ہے۔ اور یہ بات درست ہے کہ اللہ کے رسول مُثَالِّیُّ کے زمانہ میں قرآن مجیدا یک کتاب کی صورت میں بین الدُّفتین جمع نہیں کیا گیا بلکہ متفرق اجزاء کی صورت میں لکھا ہوا موجود تھا۔ صحیح روایات سے یہ بات ثابت ہے کہ صحابہ کرام می گئے آپ مُثَالِیُّ اِنْ کُلُ مِیں قرآن مجید لکھا کرتے تھے۔ ایک روایت کے الفاظ بیں کہ حضرت قادہ رحمہ اللہ نے حضرت انس بن مالک واللہ سے سوال کیا:

مَنْ جَمَعَ الْقُرْآنَ عَلَى عَهْدِ النَّبِي عَلَيْهِ عَالَ: أَرْبَعَةٌ 'كُلُّهُمْ مِنَ الْأَنْصَارِ: أَبَى بُنُ كَعْبٍ وَمُعَاذُ بُنُ جَبَل وَزَيْدُ بُنُ ثَابِتٍ وَأَبُو زَيْدٍ (٣)

"الله كرسول تُخْلِيْنَ كن مانه ميس سن قرآن مجيد جمع كيا؟ انس بن مالك ظفظ في جواب ديا: چار لوگوں نے اوروہ چاروں انصاري بين: أبي بن كعب معاذبن جبل زيد بن ثابت اور ابوزيد ( الله الله الله ) "

آ رتھر جیفری کا کہنا یہ بھی ہے کہ مستشر قین کی تحقیق کے مطابق اللہ کے رسول منگا لیکھٹی ایس جانے تھے ، جیسا کہ رچرڈ بیل اورٹوری Charles Cutler Torrey) دونوں نے بیہ بات کی ہے۔اس بنیاد پر آ رتھر جیفری نے لکھا ہے کہ مغربی اسکالرزی تحقیق کی روشنی میں یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ آپ مسلمانوں کے لیے اپنی زندگی کے آخری جھے میں ایک کتاب مرتب کررہے تھے (۱۳)

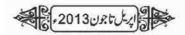
میکسم روڈنسن Rodinson (۱۹۱۵) Maxime Rodinson (۱۹۱۵) اور منتگری واٹ کا بھی بید دوئی ہے کہ اللہ کے رسول منائل پڑھ نے الکھنا جانے تھے اور اس کی دلیل بیہ ہے کہ آپ ایک تاجر تھے اور تجارت کے پیش نظر آپ کو حساب کتاب کے لیے لکھنے پڑھنے کی ضرورت تھی لہذا آپ پڑھے لکھے تھے۔ قرآن مجید میں آپ منائل نے اس کے ان کی خرورت تھی لہذا آپ پڑھے لکھے تھے۔ قرآن مجید میں آپ منائل نے اس کے زدیک اس سے مراد نیر یہودی ہے نہ کہ ان پڑھ (۲۳)

یہ بات درست نہیں ہے کہ اللہ کے رسول مُن اللہ علیہ اللہ عنا لکھنا جائے تھے۔ارشاد باری تعالی ہے:
﴿ وَمَا كُنتُ تَعَلُوْا مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَ لَا تَخْطُهُ بِيمِيْنِكَ إِذًا لَّارْتَابَ الْمُبْطِلُوْنَ ﴿ ﴿ اللَّهِ مِنْ كِتَابِ وَ لَا تَخْطُهُ بِيمِيْنِكَ إِذًا لَّارْتَابَ الْمُبْطِلُوْنَ ﴿ ﴿ اللَّهِ مِنْ كِتَابُ اللَّهِ مِنْ كِتَابُ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ كِلَّا مِنْ اللَّهِ مِنْ كِلَّا مِنْ اللَّهِ مِنْ كِلَّالِهِ اللَّهِ مِنْ كِلَّا مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّا الللَّهُ اللللَّاللَّا الللللَّا الللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ الللَّا الللللَّا الللللّ

قرآن مجيد ميں موجودگی اس بات كابين ثبوت ہے كه آپ مَالِيَّتِكُمُ پڑھنالكھنانبيں جانتے تھے۔

آ رتھر جیفری کا کہنا یہ بھی ہے چونکہ اللہ کے رسول تُلَّ اللَّهِ کے زمانہ میں قرآن مجید تحریری صورت میں موجود مبیں تھا البندااس میں کی بیشی کے تمام امکانات موجود سے کیکن جب آپ تکا لیڈ کے ختم ہوگئے۔ (۳۳) اس اعتراض کا جواب ہم پہلے ہی نقل کر چکے ہیں کہ بید دعویٰ ہی درست نہیں ہے کہ اللہ کے رسول تکا لیڈ کے رسول تکا لیڈ کے زمانے میں قرآن مجید تحریری صورت میں موجود نہیں تھا۔

Z





# مضامین قرآن

حضرت ابو کر والین کے زمانے میں جمع قرآن کے کام کے بارے میں آرتھر جیفری کا خیال یہ ہے کہ یہ ایک ذاتی جمع تھی نہ کہ سرکاری۔ اس کے گمان میں سرکاری سطح پرقرآن کی جمع کا کام حضرت عثان والین کے دور میں شروع ہوا۔ آرتھر جیفری نے اس خیال کا بھی اظہار کیا ہے کہ بعض اسکالرز کی تحقیق کے مطابق حضرت زید بن ثابت والین نے جمع قرآن کا کام صرف حضرت عثان والین کے لیے کیا تھا، لیکن چونکہ حضرت عثان والین کی شخصیت متنازع تھی لہذا بعض صحابہ والی نے جمع قرآن کے کام کی نسبت حضرت ابو بکر والین کی طرف کرنے کے لیے کچھ متنازع تھی لہذا بعض صحابہ والین کے مطابق حضرت زید بن ثابت والین کو حضرت ابو بکر والین کے زمانے میں جمع قرآن یہ مامور کیا گیا تھا۔ (۵۵)

حضرت ابوبکر ریاشین کی جمع قر آن کوذاتی جمع قر اردینا قطعاً غلط ہے۔ متفق علیہ دوایات سے یہ بات ثابت ہوتی ہوتی ہے کہ رہی جمع سرکاری تھی ۔ حضرت عمر ریاشین کی خواہش پر حضرت ابوبکرٹ نے حضرت زید بن ثابت ریاشین ایک جگہ قر آن جمع کرنے کا تھم دیا تھا۔ (۲۳) آر تھر جیئر کی نے اپنی کتاب Material بیس کتاب المصاحف کے اس جھے کو بنیاد یمنایا ہے کہ جس میں مختلف صحابہ اور تابعین کے مصاحف کا تذکرہ ہے۔ اس کا کہنا ہے ہے کہ صحابہ اور تابعین کے زمانے میں مسلمانوں کا کسی ایک قرآن پر اتفاق نہ تھا 'بلکہ ان میں سے اکثر کے پاس ابنا ذاتی مصحف تھا اور کے زمانے میں مسلمانوں کا کسی ایک قرآن پر اتفاق نہ تھا 'بلکہ ان میں سے اکثر کے پاس ابنا ذاتی مصحف تھا اور مرقبہ یہ ذاتی مصحف ایک ایس موجود نہ تھا۔ اس کا کہنا ہے کہ ہمیں روایات و آن پر مشتمل تھا جو دوسرے کے پاس موجود نہ تھا۔ اس کا کہنا ہے کہ ہمیں روایات و قراءات کے خلاف ہیں۔ آر تھر جیئر کی نے حضرت عبداللہ بن معبود حضرت ابنی بن کعب مضرت علی خضرت عبداللہ بن عبران خطرت ابنی بن کعب مضرت علی خضرت عبداللہ بن عبران خات مسلمہ اور حضرت عبداللہ بن عبران خات مسلمہ اور حضرت عبداللہ بن عرق حضرت مالم خضرت ام سلمہ اور حضرت عبد بن جبر خضرت عبد بن عبر خضرت علی تعین میں ہے۔ حضرت اس میں دیا تو خضرت علی میں خات میں اور حضرت عطاء بن ابی رہا می حضرت اربع بن شیم 'حضرت اعلی خضرت اللہ بن عبر خضرت علی خضرت اللہ بن حید بن جبر خضرت علی خضرت علی کہن کیمان اور حضرت علی دین جین خصرت اور شیم کی کیمیا دے کا ذکر کیا ہے۔ (۲۵)

آرتھر جیفری نے اپنی کتاب Materials میں جنہیں مصاحف قرار دیا ہے وہ دراصل صحابہ کرائے ہے مروی
قراءات کی روایات ہیں اور قراءات کا اختلاف یا تنوّع اہلی علم سے پوشیدہ نہیں ہے۔ہم یہاں یہ بھی واضح
کرتے چلیں کہ آرتھر جیفری نے کتاب المصاحف کی بنیاد پر قراءات کے جوبے شاراختلا فات نقل کیے ہیں اُن
ہیں سے اکثر و بیشتر روایات منقطع اورضعیف ہیں۔ (۴۸) اورمنقطع اورضعیف روایت کی بنیاد پر کسی مصحف یا قراءت
کی نسبت کسی صحابی کی طرف کرنا ہمار سے نزویک کوئی علمی رویہ اور اسلوب نہیں ہے۔صحابہ وتا بعین کی فدکورہ بالا
جماعت میں سے دوصحابہ حضرت عبد اللہ بن مسعود اور اُئی بن کعب بی اس سے بارے میں روایات میں ان کے کسی
ذاتی مصحف کا تذکرہ ملتا ہے۔

ابن ندیم رحمہ اللہ (متوفی ۴۳۸ هه) نے مصحف عبد الله بن مسعود طالبی کا ذکر کیا ہے اور اس کی سور توں کی جو فہرست پیش کی ہے اس میں نوسور تیں عائب ہیں جو سورة الفاتح 'سورة الكبف' سورة طا' سورة النمل' محمت قرآن کا بھی اللہ ہے۔

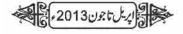
سورۃ الشوریٰ سورۃ الزلزال سورۃ الفلق اورسورۃ الناس ہیں۔اس روایت کے راوی فضل بن شاذان (متوفی ۱۲۹هه) ہیں جوایک شیعہ فقیہ اور شکلم ہیں۔ (۴۹) اس روایت کے آخر میں ہے کہ بیکل ملاکر ۱۱سورتیں ہوئیں جہ بیک اس روایت میں ۱۹۹۵ ہیں ۔ (۴۹) علاوہ از یں فضل بن شاذان کے حالات زندگی جبکہ اس روایت میں ۱۹۹۵ ہوئے ہیں۔ (۴۹) علاوہ از یں فضل بن شاذان کے حالات زندگی سے معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے تیسری صدی ہجری میں حضرت عبداللہ بن مسعود دالیہ ہی کا کوئی مصحف دیکھا اور تیسری صدی ہجری میں کی مصحف دیکھا ابن ندیم (متوفی ۱۳۳۸ ہے) کا کہنا ہے بھی ہے کہ میں نے اپنے زمانے چوتھی رپانچویں صدی ہجری میں گی ایک ایسے مصاحف دیکھے ہیں جن کے بارے میں لوگوں کا بیدوی کی ہے کہ وہ ابن مسعود دالیہ کا مصحف ہے کیان ان میں سے دوموسال پرانا ایک مصحف دیکھا ہے میں سے دوموسال پرانا ایک مصحف دیکھا ہے جس کی نسبت ابن مسعود دالیہ کی طرف کی جاتی ہا وراس میں سورۃ الفاتح بھی موجود ہے۔ (۱۹)

امام سیوطی رحمہ اللہ (متوفی ااور می) نے الا تقان میں مصحف عبد اللہ بن مسعود داللہ علی سورتوں کی جوتعداد نقل کی ہے اس میں سورة الفاتحہ اور معوذ تین موجو دنہیں ہیں (۵۲) جبکہ ابن ندیم نے جومصحف دیکھا اس میں سورة الفاتحہ بھی موجود تی ہے اس بحث کا خلاصہ کلام وہی ہے جو ابن ندیم نے ذکالا ہے کہ ابن مسعود داللہ کے مصحف کے بارے میں مروی روایات میں سے کوئی دوروایات یا ان کی طرف منسوب مصاحف میں سے کوئی دومصحف بھی بارے میں میں منفق نہیں ہیں۔ پس ابن مسعود داللہ کی طرف ان مصاحف یا روایات کی نسبت میں اضطراب ہے اور مضطرب روایت محق نہیں کی ایک قتم ہے۔ پس اس سے ثابت ہوا کہ مصحف عبد اللہ بن مصحود داللہ بن مسعود داللہ بن عبد بسیدہ بھی جمعی میں اور روایت میں جو درقون سے سینہ بسیدہ بھی جمعی میں اور روایت حقص بھی انہی میں سے ایک ہے۔ ان میں سے چند ایک اسناد ماہنا مہ رشد جون ہے۔ اس میں سے چند ایک اسناد ماہنا مہ رشد جون ہے۔ بس اس سے چند ایک اسناد ماہنا مہ رشد جون ہے۔ بس اس سے چند ایک اسناد ماہنا مہ رشد جون

مصحف أني بن كعب والليؤك بارے ميں روايات سے بيہ بات بھی ثابت ہے كدان كا ذاتى مصحف حضرت عثان والليؤ صبط كرليا تھا۔ جمع عثانى سے قبل حضرت ابى بن كعب والليؤ كامصحف كيسا تھايا كن سورتوں پرمشمل تھايا اس كارسم الخط كيا تھا؟ اس بارے ميں ہميں كوئى متندروايت نہيں ملتی ۔ جو آثاراس مصحف كے احوال كے بارے ميں مروى ہيں وہ باہم متضاد ہيں 'لہذا مضطرب المتن ہونے كی وجہ سے نا قابل قبول اورضعیف ہيں۔ (۵۳)

ابن ندیم نے حضرت ابی بن کعب بڑا ہے مصحف میں موجود سورتوں کی ترتیب مصحف عثانی کے برعکس نقل کی ہے۔ اس ترتیب کے مطابق ان کے مصحف میں مصحف عثانی کے بالمقابل اسورتیں یعنی سورة العنکبوت سورة لقمان سورة الدخان سورة الدّاریات سورة التحریم سورة المرا سورة المدر سورة البلد اور سورة العصر عائب بیں۔ علاوہ ازیں دوسورتوں سورة الحظع اور سورة الجید کا اضافہ بھی ہے (۵۳) اس روایت میں کل ۲ اسورتوں کا بیان ہے حالانکہ روایت کے ترمیں لکھا ہے کہ بیگل ۲ ااسورتیں ہوئیں۔ یعنی مصحف ابن مسعود والی روایت کی مانند بیروایت بھی اپنی تکذیب خودہی کررہی ہے (۵۵)

ا مام سیوطی نے 'الا تقان میں مصحف ابی بن کعب کی سورتوں کی جوتر تیب بیان کی ہے وہ ابن ندیم کی





ترتیب سے مختلف ہے۔ امام سیوطی رحمہ اللہ نے بیروایت ابن اُشتہ رحمہ اللہ (متوفی ۴۹۱ھ) سے نقل کی ہے جو انہوں نے اپنی کتاب 'کتاب المصاحف' میں بیان کی ہے۔ ابن اُشتہ کی بیکتاب اس وقت مفقو دہے لہٰذا اس خبر کی بنیا دہارے پاس 'الانقان' ہی ہے۔ ابن اُشتہ نے بیروایت محمہ بن یعقوب سے 'انہوں نے ابوداؤ دسے اور انہوں نے ابوداؤ دسے اور انہوں نے ابوداؤ دسے انہوں نے ابوداؤ دسے انہوں نے ابوداؤ کی وفات ۲۳۸ ھیں ہوئی۔

ابن اشته کی بیان کردہ اس فہرست میں مصحف عثانی کے بالمقابل ۲۰ اسور توں کا بیان ہے اور ۸ سور تیں لیعنی سورۃ الفرقان سورۃ فاطر سورۃ الزخرف سورۃ القمر سورۃ المجادلۂ سورۃ الانسان اور سورۃ البروج وغیرہ غائب ہیں۔علاوہ ازیں ووسور توں سورۃ المخلع اور سورۃ المحفد کا اضافہ بھی ہے۔ (۵۲) سیدونوں روایات مضطرب ہونے کی وجہ سے نا قابل قبول ہیں۔

کتاب المصاحف ہی کی ایک روایت سے ثابت ہوتا ہے کہ حضرت عثمان والیؤ نے الی بن کعب والیؤ کامفحف ایخ قبضے میں لے لیا تھا۔ حضرت الی بن کعب والیؤ کے بیٹوں کے لیے بھی اس مصحف کو دیکھناممکن نہیں رہا تھا چہ جائیکہ کوئی سینکڑ وں سال بعد مصحف ابی بن کعب کو دیکھنے کا دعویٰ کرے۔ جب اہلِ عراق کی ایک جماعت محمد بن ابی رحمہ اللہ کے پاس آئی تا کہ وہ انہیں اپنے والدمحتر م کامصحف دکھا سکیں تو انہوں نے کہا کہ وہ حضرت عثمان واللیؤ نے لے لیا تھا۔ انہوں نے دوبارہ یہی مطالبہ کیا تو محمد بن ابی رحمہ اللہ نے دوبارہ یہی جواب دیا۔ (عاری ہے) (جاری ہے)

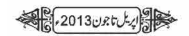
## مصادرومراجع

١ عمر بن ابراهيم رضوان الدكتور أراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره دار طيبة الرياض ١٩٩٢ ع.

2- Theodor Noldeke, accessed 29 March 2013, <a href="http://en.wikipedia.org/wiki/N%C3%B6ldeke">http://en.wikipedia.org/wiki/N%C3%B6ldeke</a>

۳- ماری مراداس کی وہ تحریریں ہیں جوانگریزی میں مترجم ہیں۔

4- How these revelations actually arose in Muhammad's mind is a question which is almost as idle to discuss as it would be to analyze the workings of the mind of a poet. In his early career, sometimes perhaps in its later stages also, many revelations must have burst from him in uncontrollable excitement, so that he could not possibly regard them otherwise than as divine inspirations. We must bear in mind that he was no cold systematic thinker, but an Oriental visionary, brought up in crass superstition, and without intellectual discipline; a man whose nervous temperament had been powerfully worked on by ascetic austerities, and who was all the more irritated by the opposition he encountered, because he had little of the heroic in his nature. Filled with his religious ideas and visions he might well fancy he heard the angel bidding him to recite what was said to him. (Theodor Noldeke, The Quran: An Introductory Eassy, USA: Interdiciplinary Biblical Research Institute, 1992, p. 5)







5- Uthman's Qur'an was not complete. Some passages are evidently fragmentary; and a few detached pieces are still extant which were originally parts of the Qur'an, although they have been omitted by Zaid. (Ibid, p. 23)

٦\_ آراء المستشرقين: ٣٨٩\_٣٨٩\_ ٧ الأحزاب:٣٧:٣٣\_

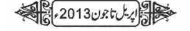
۸ بخاری 'محمد بن اسماعیل إمام'صحیح البخاری'کتاب تفسیر القرآن'باب قوله تعالی و تخفی فی
 نفسك ماالله مبدیه' دار طوق النجاة' بیروت' ۲۲۲ ۱۵٬۲۰۱ ـ

٩ . أحمد بن حنبل امام مسند أحمد مؤسسة الرسالة بيروت ٢٠٠١ ع ٣٢٤/٤٣٠ \_

- 10- William St. Clair Tisdall, accessed 28 March 2013, <a href="http://en.wikipedia.org/wiki/William St. Clair Tisdall">http://en.wikipedia.org/wiki/William St. Clair Tisdall</a>.
- 11- William St. Clair Tisdall, accessed 28 March 2013, <a href="http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/WW/index.htm">http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/WW/index.htm</a>.
- 12- When the Surahs are arranged in the chronological order of their composition and compared with the events in Muhammad's life, we see that there is much truth in the statement that the passages were—not, as Muslims say, revealed, but—composed from time to time, as occasion required, to sanction each new departure made by Muhammad. The Qur'an is a faithful mirror of the life and character of its author. It breathes the air of the desert, it enables us to hear the battle-cries of the Prophet's followers as they rushed to the onset, it reveals the working of Muhammad's own mind, and shows the gradual declension of his character as he passed from the earnest and sincere though visionary enthusiast into the conscious impostor and open sensualist. (The Original Sources of the Quran, William St. Clair Tisdall, accessed 28 March 2013, <a href="http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/chap1.htm">http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/chap1.htm</a>.)
- 13- It is clear, from all that has been said, that the first source of Islam is to be found in the religious beliefs and practices of the Arabs of Muhammad's day. From this heathen source, too, Islam has derived the practice of Polygamy and that of slavery, both of which, though adding nothing to their evil effects in other respects, Muhammad sanctioned for all time by his own adoption of them. (The Original Sources of the Quran, William St. Clair Tisdall, accessed 28 March 2013, <a href="http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/chap2.htm">http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/chap2.htm</a>>.)

٤ ١ \_ آراء المستشرقين: ٢٤٥ \_ ٢٤٠ \_

- 15- The Original Sources of the Quran, William St. Clair Tisdall, accessed 28 March 2013, <a href="http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/index.htm">http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/index.htm</a>.
- 16- Faith, Repentance, Heaven and Hell, the Devil and his Angels, the heavenly Angels, Gabriel the Messenger of God, are specimens acquired from some Jewish source, either current or ready for adoption. Similarly familiar were the stories of the Fall of Man, the Flood, the destruction of the Cities of the Plain, &c. so that there was an extensive substratum of crude ideas bordering upon the spiritual, ready to the hand of Muhammad.
- 17- In his youth, we are told, Muhammad heard the preaching of Quss, the Bishop of



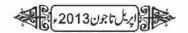




Najran, and he met many monks and saw much of professing Christians when he visited Syria as a trader before his assumption of the prophetic office. (The Original Sources of the Quran, William St. Clair Tisdall, accessed 28 March 2013, <a href="http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/chap4.htm">http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/chap4.htm</a>>.)

١٨ ابن هشام حمال الدين عبد الملك السيرة النبوية شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي
 الحلبي مصر ١٩٥٥ ع ٢٢٤/١ -

- 23- It may be safely concluded that, since the tales of the kings of Persia were of interest to the Arabs and they had heard of Rustam and Isfandiyar, they are unlikely to have been quite ignorant of the story of Jamshid. Nor is it probable that the Persian fables regarding the ascension to heaven of Arta Viraf and of Zoroaster before him, their descriptions of Paradise and the Bridge of Chinvat and tile tree Hvapah, the legend of Ahriman's coming up out of primaeval darkness, and many other such marvellous tales, had remained entirely unknown to the Arabs. If they were known, it was natural that Muhammad should have made some use of them, as he did of Christian and Jewish legends. (The Original Sources of the Quran, William St. Clair Tisdall, accessed 28 March 2013, <a href="http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/chap5.htm">http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/chap5.htm</a>.)
- 24- Ibid.
- 25- Everyone of the main principles which we have found mentioned as inculcated by Zaid is dwelt upon in the Qur'an also. Among these may be instanced: (1) the prohibition of killing infant daughters by burying them alive, according to the cruel custom of the Arabs of the time; (2) the acknowledgment of the Unity of God; (3) the rejection of idolatry and the worship of Al-Lat, Al-'Uzza' and the other deities of the people; (4) the promise of future happiness in Paradise or the "Garden", (5) the warning of the punishment reserved in hell for the wicked; (6) the denunciation of God's wrath upon the "Unbelievers"; and (7) the application of the titles Ar Rahman (the Merciful), Ar Rabb (the Lord), and Al Ghafur (the Forgiving) to God. Moreover, Zaid and all the other reformers (Hanifs) claimed to be searching for the "Religion of Abraham." Besides all this, the Qur'an repeatedly15, though indirectly16, speaks of Abraham as a Hanif, the chosen title of Zaid and his friends. (The Original Sources of the Quran, William St. Clair Tisdall, accessed 28 March 2013, <a href="http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/chap6.htm">http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/chap6.htm</a>.)
- 26- Moreover, 'Ubaidu'llah was a son of a maternal aunt of Muhammad, and the latter married this reformer's widow, as we have already seen. Two others, Waraqah and 'Uthman, were cousins of his first wife Khadijah. (The Original Sources of the Quran, William St. Clair Tisdall, accessed 28 March 2013, <a href="http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/chap6.htm">http://www.answering-islam.org/Books/Tisdall/Sources/chap6.htm</a>.)







- 37- Arthur\_Jeffery, accessed 04 April 2013, <a href="http://en.wikipedia.org/wiki/Arthur\_Jeffery">http://en.wikipedia.org/wiki/Arthur\_Jeffery</a>.
- 38- To begin with it is quite certain that when the Prophet died there was no collected, collated, arranged body of material of his revelations. What we have is what could be gathered together somewhat later by the leaders of the community when they began to feel the need of a collection of the Prophet's proclamations and by that time much of it was lost, and other portions could only be recorded in fragmentary form. There is a quite definite and early Tradition found in several sources which says, "The Prophet of Allah was taken before any collection of the Qur'an had been made. (< http://www.bible.ca/islam/library/Jeffery/thq.htm>.)

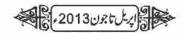
٣٩\_ السيوطى حلال الدين عبد الرحمن بن أبى بكر الإتقان في علوم القرآن الهيئة المصرية العامة مصر ١٠٢/١٤٠٠ عبد الرحمن بن أبى بكر الإتقان في علوم القرآن الهيئة المصرية

٤٠ صحيح البخاري كتاب فضائل القرآن 'باب القراء من أصحاب النبي ١٨٧/٦-

- 41- Muslim orthodoxy holds that the Prophet himself could neither read nor write. But in our generation both Professor Torrey of Yale and Dr. Richard Bell of Edinburgh, working independently of each other, have concluded that the internal evidence in the Qur'an itself points to the fact that he could write, and that for some time before his death he been busy preparing material for a Kitab, which he would leave to his people as their Scripture, to be to them what the Torah was to the Jews or the Injil to the Christians. There is, indeed, an uncanonical tradition current among the Shi'a, that the Prophet had made a collection of passages of his revelations written on leaves and silk and parchments, and just before his death told his son-in-law Ali where this material was kept hidden behind his couch, and bade him take it and publish it in Codex form. It is not impossible that there was such a beginning at a collection of revelation material by the Prophet himself, and it is also possible that Dr. Bell may be right in thinking that some at least of this material can he detected in our present Qur'an. (Ibid.)
- 42- W. Montgomery Watt, Muhammad at Mecca, Chapter 3: Religion In Pre-Islamic Arabia, p26-53.

٤٣\_ العنكبوت:٤٨:٢٩\_

44- Nevertheless there was certainly no Qur'an existing as a collected, arranged, edited book, when the Prophet died...Here, however, we have our first stage in the history of the text of the Qur'an. There could not be a definitive text while the Prophet was still alive, and abrogation of earlier material or accessions of fresh material were always possible.(Ibid.)







45- Modern criticism is willing to accept the fact that Abu Bakr had a collection of revelation material made for him, and maybe, committed the making of it to Zaid b. Thabit. It is not willing to accept, however, the claim that this was an official recension of the text. All we can admit is that it was a private collection made for the first Caliph Abu Bakr. Some scholars deny this, and maintain that Zaid's work was done for the third Caliph, Uthman, but as 'Uthman was persona non grata to the Traditionists, they invented a first recension by Abu Bakr so 'Uthman might not have the honour of having made the first Recension. (Ibid.)

٤٦ صحيح البخاري كتاب فضائل القرآن باب جمع القرآن ١٨٣/٦ \_

47- Materials for the History of the Text of the Quran, Arthur Jeffery, accessed 04April 2013, <a href="http://www.bible.ca/islam/library/Jeffery/Materials/index.htm">http://www.bible.ca/islam/library/Jeffery/Materials/index.htm</a>.

۴۸ ما منامه رشد قراء ات نمبر حصه سوم آرتقر جيفري اور كتاب المصاحف ٔ حافظ محمد زبير مجلس تحقيق اسلامي لا مور ً ص ۷۰۸ ـ ۲۳۹ ـ ـ

- 29. "قال الفضل بن شاذان وجدت في مصحف عبد الله بن مسعود تاليف سور القرآن على هذا الترتيب البقرة النساء آل عمران المص الأنعام المائدة يونس براء ة النحل هود يوسف بني اسرائيل الأنبياء المؤمنون الشعراء الصافات الأحزاب القصص النور الأنفال مريم العنكبوت الروم يس الفرقان الحج الرعد سبأ المليكة إبراهيم ص الذي كفروا القمر الزمر الحواميم المسبحات حم المؤمن حم الزخرف السحدة الأحقاف الحاثية الدخان إنا فتحنا الحديد سبح الحشر تنزيل السحدة ق الطلاق الحجرات تبارك الذي بيده الملك التغابن المنافقون الجمعة الحواريون قل أوحى إنا أرسلنا نوحا المحادلة الممتحنة يا أيها النبي لم تحرم الرحمن النجم الذاريات الطور اقتربت الساعة الحاقة إذاوقعت ن و القلم النازعات سأل سائل المدثر المزمل المطففين عبس هل أتى على الإنسان القيامة المرسلات عم يتساء لون إذا الشمس كورت إذا السماء انفطرت هل أتاك حديث الغاشية سبح اسم ربك الأعلى و الليل إذا يغشى الفجر البروج انشقت اقرأ باسم ربك لا أقسم بهذا البلد والضحي الم نشرح لك والسماء ولكل هفرة الفيل لإيلاف قريش التكاثر إنا أنزلناه والعصر إن الإنسان لفي خسر إذا جاء نصر الله إنا لكل همزة الفيل لإيلاف قريش التكاثر إنا أنزلناه والعصر إن الإنسان لفي خسر إذا جاء نصر الله إنا أعطيناك الكوثر قل يا أيها الكفرون لا أعبد ما تعبدون تبت يدا أبي لهب وتب ما أغنى عنه ما له وماكسب قل هو الله أحد الله الصمد." (ابن نديم محمد بن إسحاق بن محمد الوراق الفهرست باب ترتيب القرآن في مصحف عبد الله بن مسعود دار المعرفة بيروت '٩٩ و ع ص ٩٠ ع ص ٩٠)
- ٥٠ فذلك مائة وعشر سور... وكان عبد الله بن مسعود لا يكتب المعوذتين في مصحفه ولا فاتحة الكتاب\_ (أيضاً)
- ٥١ "قال محمد بن إسحاق رأيت عدة مصاحف ذكر نساخها أنها مصحف بن مسعود ليس فيها مصحفين متفقين وأكثرها في رق كثير النسخ وقد رأيت مصحفا قد كتب منذ ماثتي سنة فيه فاتحه الكتاب\_" (أيضاً)
   ٥٢ ـ الاتقان:٢٢٤\_
  - 07 ابن أبي داؤد عبد الله بن سليمان بن الأشعث كتاب المصاحف الفاروق الحديثة القاهرة ٢٠٠٢ ، ص١٠٣ ٥ الفهرست: ٤٠ ٢٠ و ص١٠٣ ٥ أيضاً ـ
    - ٥٧\_ كتاب المصاحف:٩٠٣\_

٥٦ الإتقان:٢٢٣\_









# تعارف وتنجره تهره نگار: پروفیسرمحدیونس جنوعه (1)

نام کتاب : زنا کی شکینی اوراس کے بُرے اثرات

مصنف: پروفیسرڈ اکٹرفضل الہی

ضخامت : ۳۴۲ صفحات قیمت: ۴۰۰ رویے

مان کا پیة : (۱) دارالنور ٔ اسلام آباد (۲) مکتبه قد وسیهٔ اردوبازار ٔ لا ہور

پروفیسرڈ اکٹرفضل الہی تعارف کے مختاج نہیں۔ وہ معروف عالم دین بلند پا پیمفقّ اور کثیر الصانیف ہیں۔ ان کی تصانیف اردو کے علاوہ عربی' فاری' انگریزی' بنگالی' انڈ ونیشی اورفرانسیسی میں ہیں۔

زنا بہت بڑا جرم ہے۔ فاضل مصنف نے اس کی سینی کے حوالے سے الہامی مذاہب یہودیت اور نصرانیت میں اس کی شدید مذرت کا ذکر کیا ہے اوراس ضمن میں تورات اور انجیل کی نصوص کے حوالہ جات دیے ہیں۔ گویا یہ ایسا گناہ ہے جسے ہر مذہب ولمت میں انتہائی قابلِ نفرت اور سینسن جرم گردانا گیا ہے۔ توریت اور انجیل میں نہ صرف اس سے روکا گیا ہے بلکہ اس کے شدیدا ثرات بتائے گئے ہیں۔ علاوہ ازیں اس جرم میں یہودیت اور عیسائیت میں دنیوی اور اخروی کڑی سزاؤں کا ذکر ہے۔ یہودیت میں زنا کی سزائیں قبل زندہ جلانا اور رجم ہے جبکہ عیسائیت میں بھی اس جرم کی یہی سزائیں ہیں۔

اسلامی تغلیمات میں قرآن وسنت کی روشی میں شادی شدہ زانی اور زانیہ کے لیے رجم کی سزا ہے جبکہ غیر شادی شدہ زانی اور زانیہ کے لیے سوکوڑوں کی سزا ہے۔ اسلام میں زنااس قدر بڑا گناہ ہے کہ اس کے قریب جانے سے بھی منع کیا گیا ہے۔ یعنی غیرمحرم کے ساتھ نشست و برخاست میل جول ' بے پر دہ ملاقات سے روکا گیا ہے۔ شہوانی جذبہ بہرنوع کنٹرول کرنے کا تھم ہے جس پر بڑے اجرکا وعدہ ہے۔ رسول اللہ مُنْافِیْنِ نے فرمایا: ''میں زبان اور شرمگاہ کی حفاظت کرنے والوں کو جنت کی صفائت دیتا ہوں۔''

فاضل مصنف نے موضوع کی وضاحت کاحق ادا کر دیا ہے۔مغربی مما لک میں زناعام ہے شادی کے بندھن کی اہمیت نظرانداز کی جارہی ہے جس کے اثر ات سے مغربی معاشرے ٹوٹ پھوٹ کا شکار ہیں۔اسقاط عام ہے مردوں اورعور توں میں طرح طرح کی نئی بیاریاں چنم لے رہی ہیں۔وہاں ناجا تزبچوں کی تعداد میں روز





بروزاضافہ ہورہا ہے۔ آبادی کی قلّت کا مسئلہ تھمبیر ہورہا ہے۔ خاندانی منصوبہ بندی کے نتائج بدظا ہر ہورہے ہیں۔ ہیں اوراب مشرق میں اس کورواج دیا جارہا ہے 'جبکہ اسلامی تعلیمات میں ایسے اقدام سرے سے ممنوع ہیں۔ فاضل مصنف نے موضوع پر روشنی ڈالنے کے لیے بڑے ذخیرہ کتب سے استفادہ کیا ہے جس میں اردو کے علاوہ سوسے زیادہ عربی کتب اور دو درجن انگریزی کتب شامل ہیں۔ یہ کتاب اپنے موضوع پر انتہائی جامع اور معلومات افزاہے۔ کتاب مجلّد ہے اور ٹائٹل خوبصورت ہے۔

(٢)

نام كتاب : آداب خودآ گابى

مصنف : عتيق الرحلن صديقي

ضخامت : ۲۵۲صفحات قیمت:۱۲۸رویے

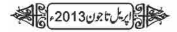
ملنے کا پید: الخدمت پبلشرز'ا۔ کینال روڈ' تاج باغ' بربنس پورہ'لا ہور

عتیق الرحن صدیقی ایک عالم دین ماہر تعلیم اور صاحبِ طرزادیب ہیں۔ آپ ایک متازعلی خانواد کے چشم و چراغ ہیں اور آپ کے والدگرامی حیدرزمان صدیقی مرحوم معروف عالم دین اور متعدد کتابوں کے مصنف تھے۔ عتیق الرحمٰن صدیقی شعبہ تعلیم سے وابستہ رہاور بطور پرلیل ریٹائر ہوئے۔ ان کی تمام عمر درس و تدریس اور تصنیف و تالیف کے مشاغل ہی ہیں بسر ہوئی ہے۔ کئی کتابوں کے مصنف ہیں جن ہیں پھول پھول خوشہو خیالوں کی مہک شوق حرم نقوش سیرت کچاغ مصطفوی اور باغ کے پھول خاص طور پر قابلِ ذکر ہیں۔ ان کی تحریر میں سجیدگی احتیاط دین کے ساتھ لگاؤ عقیدے کی پختگی اور حُبِ رسول مَالیَّ اَلْمَا عَلَی وَعَلَی موضوعات اور جی سے مضامین اپ علمی و عملی موضوعات اور جی سے مضامین اپ علمی و عملی موضوعات اور جی سے مضامین اپ مضامین بی سے منتخب مضامین پر جائے مضامین ہوئے مضامین ہیں سے منتخب مضامین پر جائے مشتل ہے۔

مضامین فکرانگیز 'نصح وخیرخواہی کے جذبات کے تحت لکھے گئے ہیں جومعلومات افز ااور پُرِتا ثیر ہیں اوران میں اسلامی زندگی کے تقاضوں ہے آگاہ کیا گیا ہے۔

> چندمضامین کےعنوا نات سیریں: قرآن مجید — جامع کتاب الہی نبی اکرم مُلاَیْمُ کی حدیث وسنت دعوت وتبلیغ امن وسلامتی کی دائی دعا

ني اكرم طافية إسس سروركونين محبت الهي كاحقيقى معيار شيطان اوراس كى حاليس مؤمن اورجذ بشكروسياس





صدق وسچائی — اخلاقی خوبیوں کی اصل بنیاد۔

کتاب اصلاحِ اخلاق اورمتوازن وخوبصورت شخصیت کی تغمیر کے لیے خوب ہے۔جلدمضبوط اور ٹائٹل خوبصورت ہے۔

(m)

نام كتاب: دفاعِ امام الوحنيفيُّة

مؤلف : مولاناعبدالقيوم حقاني

ضخامت : ۲۱ اصفحات قیمت: ورج نهیں

طنے کا پیتہ: (۱) مکتبدر حمانیار دوبازار لا مور (۲) القاسم اکیڈی ٔ جامعه ابو ہریرہ خالق آباد نوشهرہ

مولا ناعبدالقیوم حقانی معروف عالم دین ٔ صاحبِطرزادیب اور درجنوں کتابوں کے مصنف ہیں۔ان کی تحریر عام طور پر جامع اور مدلل ہوتی ہے اور موضوع پر سیر حاصل تھر ہ کرنے کی کوششیں کرتے ہیں۔

امام ابوصنیفه میشد با کمال شخصیت تھے۔فقداور قانون اسلامی کی تدوین اُن کا بے مثال کارنامہ ہے۔فقہی مسائل کے حل میں آئیس خصوصی لیافت حاصل تھی۔آپ کے شاگردوں نے بھی اسلامی فقد کی تحقیق میں نا قابلِ فراموش کارنامے انجام دیے۔امام ابوصنیفہ اُنتہائی ذبین شخصیت تھے۔مشکل سے مشکل مسائل جن کے حل سے بڑے بڑے صاحب علم عاجز آجاتے تھے۔آسانی کے ساتھ حل کردیتے تھے۔اس کی تفصیل کتاب کے نویں باب میں فدکورہے۔

علم وعمل لازوال کارناموں اور بے نظیر خدمات کی وجہ سے امام صاحب نے عوام الناس کے دل میں گھر کر لیا۔ان کی ہر دلعزیز اور پر اثر شخصیت کا چرچا ہوا تو وقت کے حکمر ان اور امراء اُن کے خلاف ہوگئے۔اس طرح وہ حاسدین اور مخالفین کے غم وغصہ کا نشانہ ہے ۔امام صاحب کو نیچا دکھانے کے لیے طرح طرح کے حربے استعمال کیے گئے۔ یہاں تک کہ مطلق العنان فرماز وامنصور نے اُن کو کوڑے مارے اور جیل بھیج دیا۔

آج بھی حاسدین کی ایک جماعت امام صاحب کی خدمات سے چثم پوٹی کرتے ہوئے ان کے خلاف مجھوٹے الزامات لگا کران کی شخصیت کو مجروح کرنے کی کوشش کر رہی ہے۔ زیرتبھرہ کتاب میں مستندحوالہ جات کے ساتھ ٹابت کیا گیا ہے کہ امام صاحب صحیح طور پرامام اعظم ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ مسلم و نیا کے معتذبہ جھے میں امام ابو حذیفہ کی فقہ کے پیروکار ہیں۔

کتاب میں امام ابوصنیفہ کا دفاع تواپنے انداز میں کیا گیاہے مگرجسٹس ڈاکٹر تنزیل الرحمٰن اور ڈاکٹر اسراراحمہ پر تنقید کرتے ہوئے انصاف کا دامن چھوڑ دیا گیاہے اور ان کی اتحاد بین اسلمین کی کوشش اور مخلصانہ دینی خدمات سے اغماض برتا گیاہے۔ تاثرید دیا گیاہے کہ خالص فقہ فی ہی فقہ اسلامی ہے اور غیر حفی لوگ اسلام کی کوئی خدمت نہیں کررہے بلکہ الٹافتنے اٹھارہے ہیں۔ فرقہ واریت کو ہوا دینے والا پینظر پیضرور کی نظر اور قابل اصلاح ہے۔ جب تک مسلمان فقہی مسائل میں توسع سے کا منہیں لیں گے اتحاد بین المسلمین کا خواب شرمندہ تعبیر نہیں ہوسکتا۔

نام كتاب: اقبال اوراميرملت

مصنف : محمد صادق قصوري

قیت: ۲۵۰روپ ملنے کا پیۃ : محمد صادق قصوری برج کلاں ضلع قصور

محمر صا دق قصوری پیرسید جماعت علی شاہ کے گہرے عقیدت مند ہیں۔ وہ لکھتے ہیں کہ علامہ اقبال صوفی منش تھاورا پے والدصاحب کے مرید تھے اور سلسلہ قادر پیمیں بیعت تھے۔انہیں اولیاءاللہ اور باصفا صوفیوں ہے بہت محبت تھی۔ جاویدا قبال کی پیدائش بروہ اپنے عہد کے مطابق اسے امام ربانی مجد دالف ثانی کے مزاریر بھی لے کر گئے تھے۔علامہا قبال اولیاءاللہ اور بزرگوں کے قدر دان تھے۔انہوں نے سید جماعت علی شاہ ہے ملا قا تیں بھی کیں اورمستفید بھی ہوئے۔

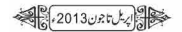
ا قبال کوسید جماعت علی شاہ کے ارادت مندوں ہے بھی بڑی محبت بھی' البتہ وہ عجمی تضوف کے خلاف تھے۔ علامها قبال نے نظریہ یا کتان پیش کیا تو سیدصاحب نے قیام یا کتان کی جدوجبد میں بھر پورحصہ لیا۔

کتاب کے اخیر میں ڈاکٹر علامہ اقبال کی سرمہاراج کشن پرشاد انتخاص یہ ' شاد' سے ملاقات کا بھی تذکرہ کیا ہے کہ وہ ہندوہونے کے باوجودسید جماعت علی شاہ کا گرویدہ تھا۔ پھریباں کئی متنازعہ فیہ یا تیں بھی آ گئی ہیں جن میں شاہ صاحب کے حاسدین کا بھی ذکر ہے۔

کتاب کے سرورق برعلامہ اقبال اور سیدصاحب کی تصاویر لگائی گئی ہیں۔علامہ اقبال تو زہبی پیشوانہ تھے مگرسیدصا حب تو بہت بڑے عالم اورمحدَث تھے وہ تو لا ز ما جانتے تھے کہ اسلامی تعلیمات میں تصویر کی مذمت ہے حرت ے کہ سیدصاحب کے عقیدت مند سے اپیا کیوں ہوا؟











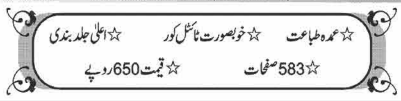




كاساتوال الديشن شائع موكر منظرعام برآ كياب

## كتاب كا موضوع

"قرآن اورعلم جدید" ڈاکٹر صاحب کی ایک معرکۃ الآراء تھنیف ہے جو درحقیقت علامہ اقبال کی کتاب میں مصنف نے نا قابل کتاب "میں مصنف نے نا قابل کتاب "میں مصنف نے نا قابل تر دیرحقائق، دلائل اور مثالوں سے ان تمام فلسفول اور نظریات کے تار و پود بھیر دیے ہیں جن کی بنیاد پر آج تک مختلف مما لک میں نظام ہائے حکومت قائم رہے ہیں۔



# دًا كمرْ محمد رفيع الدين (مرحوم) كى درج ذيل تصانيف بھى دستياب بين:

(1) Ideology of the Future Price: Rs.500/-

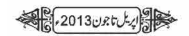
(2) The Quran & Modern Knowledge Price: Rs.500/-

هول سیلرز، پبلشرز اور بك سیلرز كے ليے خصوصى تعارفى قیمت

ملنه كابته: واكثر رفع الدين فاوتديش

36-K د ما دُل با وَن ، لا مور، فون: 35074598

ڈسٹری بیوٹر: پروگر لیوبکس، اردوبازار، لاہور، فون: 37352795-042







## MESSAGE OF THE QUR'AN

Translation and Brief Elucidation

By Dr. Israr Ahmad

#### Surah An-Nisa

### The grouping of Quranic Surahs:

In the name of Allah (SWT) and seeking His help, we begin our study of Surah An-Nisa. It seems appropriate at this point to review the grouping of Quranic surahs. The Quran consists of a hundred and fourteen surahs which have been grouped in two ways.

One mode of grouping is the division of the Quran into seven *Ahzaab* (groups) or *Manaazil* (destinations), so as to facilitate the completion of its recitation in a week. This division dates back to the days of the Prophet (SWS) and his companions (RAA). The *Ahzaab* are not precisely equal in volume, because if that were the case, it would have been imperative to break some surahs. However, there is a very beautiful design in this division. Other than Surah Al-Fatiha which is called *Ummul Kitab* (the root of the Book) and is like a preface to the Quran, the first *Hizb* (group) or *Manzil* (destination) comprises three surahs i.e. Surah Al-Baqarah, Surah Ale Imran, and Surah An-Nisa. The second, third, fourth, fifth and sixth *Ahzaab* consist of five, seven, nine, eleven and thirteen surahs respectively, whereas the last *Hizb* contains sixty five surahs. This appears to be a mathematical division: 3, 5,7,9,11,13, and then 65, a multiple of 13.

Besides this division, there is another grouping of Quranic surahs based on their subject matter. It is a known fact that the Makki and Madani surahs are interspersed in the Quran. We find four Madani surahs i.e. Surah Al-Baqarah, Surah Ale Imran, Surah An-Nisa and Surah Al-Maidah in the beginning of the Quran, which are then followed by two Makki surahs i.e. Surah Al-An'am and Surah Al-A'raf. After that, there are Surah Al-Anfaal and Surah At-Taubah which are Madani surahs, followed by fourteen Makki surahs and one Madani surah i.e. Surah An-Noor. Once again, there are several

Makki surahs and then a single Madani surah i.e. Surah Al-Ahzaab. Yet again, we find a number of Makki surahs, followed by three Madani surahs, Surah Muhammad, Surah Al-Fath and Surah Al-Hujurat. Next come seven Makki surahs, after which there are ten Madani surahs starting from Surah Al-Hadeed and ending with Surah At-Tahreem. The rest of the Quran comprises Makki Surahs except for a few Madani surahs at the end of the Quran. In this way, the Quran can be divided into seven groups, each group containing one or more Makki surahs along with one or more Madani surahs. Every group has its own central theme. While the Makki surahs discuss one aspect of that theme, the Madani surahs take the other aspect into account. The first of these groups comprises a single Makki surah i.e. Surah Al-Fatiha, whose pivotal theme is Hidayah (guidance): "O' Allah! Lead us to the right path." This is a supplication to Allah to guide us and not only guide, but also lead us to the right path. Now the four Madani surahs in this group show that right path in the form of do's and don'ts. The main theme of these surahs is the Shari'ah of Muhammad (SWS). They focus on describing the Halal and Haram (permissible and prohibited). As secondary topics, we find the issue of *Da'wah* in these surahs along with a charge sheet against the former Muslim Ummah consisting of the Jews and Christians. They had been the representatives of Allah (SWT) on the earth for two thousand years. Musa (Moses) (AS) was given the Torah fourteen hundred years before 'Eesa (Jesus) (AS), who came six hundred years earlier than Muhammad (SWS). After two thousand long years, that Muslim Ummah was deposed and a new Ummah installed on the basis of the Prophethood and Messengerhood of Muhammad (SWS). It is the greatest blessing of Allah upon us that we are part of that Ummah. It is by His grace alone that we were born as Muslims. However, we need to examine the reasons why that former Ummah was overthrown, and that is what we find in these four surahs in the form of a long charge sheet against them. Nevertheless, after being ousted, they are not necessarily doomed forever. The door of Allah's boundless mercy is still open for them. They can become a part of the Muslim Ummah by believing in Muhammad (SWS) and the Last Book of Allah (SWT). This has been stated in an ayah of Surah Bani Israel which is a Makki surah. Allah (SWT) removed them from their position because of their misdeeds, but He has left the door of regaining that position open for them. They can join the Ummah without any bars of race and color. This is the Da'wah (call) of the Quran to them. All they have to do is believe in the Last Prophet of Allah and His Book. The moment they do so, Allah (SWT) will An-Nisa 3

embrace them with His mercy and they will be as much a part of the Ummah as any other Muslim.

Coming to these four surahs, they are divisible into two pairs of two surahs each. There are certain similarities between Surah Ale Imran and Surah Al-Baqarah. The most apparent of these is the similitude of their openings and conclusions. Both surahs start with Al-Huroof-ul-Muqatta'at (the letters which are pronounced separately) and end with extremely grand prayers. There are many other similarities, but without going into further details, we commence our study of the next pair of surahs in this group i.e. An-Nisa and Al-Maidah.

Here again, we notice similar beginnings and endings; both surahs start abruptly without any sort of a preface; there are no *Huroof Muqatta'at*, no *Tasbeeh* (glorification of Allah) or *Tahmeed* (praise of Allah). Instead, direct address starts from the very beginning. We shall note other points of similarity between these two surahs while going through the translation *in sha Allah* (if Allah wills so).

#### **Introduction to Surah An-Nisa:**

Surah An-Nisa consists of 24 ruku's (sections), and 176 ayaat. The subject of the surah can be divided into two parts: 37 of the ayaat address the former Ummah directly or indirectly by inviting them to embrace Islam or reminding them of their misdeeds, while the remaining 139 ayaat address the Muslims. This part of the surah can again be divided into two parts: A positive address to the true Muslims in the form of guidance towards the right path and ways to reform the society. 55 of these 139 ayaat fit into this category, while the other 84 ayaat carry the negative aspect of address to the Muslim Ummah. It is negative in the sense that it describes the hypocrites, who, by verbally attesting faith, were considered to be Muslims legally. They even used to pray behind Muhammad (SWS) in his mosque. But what they lacked was genuine faith. Therefore, it was imperative that they be exposed so that the Muslims could know the fifth columnists among their society and become aware of their evil designs. These ayahs criticize them as well as exhort them to mend their ways by reminding them of the fact that even though they consider themselves as Muslims, they will not be acknowledged as Muslims on the Day of Judgment. On the contrary, they will be in the lowest abyss of Jahunnam (Hellfire). Allah (SWT) despises them even more than the *Kuffar*. A *Kafir* is openly a disbeliever. If he is an enemy, he is an open enemy. If he attacks the Muslims, he does so from the front. A *Munafiq* i.e. a hypocrite, on the other hand, is a hidden enemy. That is why a sizeable portion of the surah, nearly half of it, deals with the subject of *Nifaq* i.e. hypocrisy. It criticizes the *Munafiqeen* i.e. hypocrites, and cautions the Muslims about the hidden enemy within their own ranks. Nevertheless, as with the former Muslim Ummah, Allah (SWT) is ever ready to embrace them with His mercy and save them from His eternal wrath and punishment of the Hereafter if they attain real faith and mend their ways.

Before we commence our commentary on the surah itself, it seems appropriate to allude to one more preliminary point. These sections are interwoven with each other. The first 43 ayahs contain positive address to the Muslims in the form of do's and don'ts. For instance, there are commandments that refer to women rights, the rights of orphans, and the just distribution of inheritance etc. Then there is an address to the former Muslim Ummah, followed by an address to the *Munafiqeen*. However, this address to the *Munafiqeen* is not explicitly directed towards them. As a matter of fact, they have not been addressed directly anywhere in the Quran. This is so because legally they are also Muslims. They are also addressed as those who believe, but between the lines, the Quran addresses them as those who profess to believe but lack actual belief. One has to ponder over the subject of the ayah to know whether its addressees are the real *Momineen* i.e. believers, or the *Munafiqeen*.

#### Translation and brief elucidation of Surah An-Nisa:

(1) "O people, keep your duty to your Lord, Who created you from a single being and created its mate of the same (kind), and spread from these two many men and women. And keep your duty to Allah, by Whom you demand one another (your rights), and (to) the ties of relationship. Surely Allah is ever a Watcher over you".

O mankind! Have Taqwa of your Lord, your Master, your Rab. It is very difficult, indeed impossible, to translate the word Taqwa. It is usually translated as fear of Allah, but to say the least, it is not appropriate. The word for fear in Arabic, which has been used at many places in the Quran, is Khauf. The word Taqwa comes from the root word Waqa, which means to save someone from certain harm, while Ittiqa, the word used in the ayah, means to save oneself. Hence, Taqwa means saving oneself from moral decay, from the displeasure of Allah

An-Nisa 5

(SWT), from Hellfire. This is why some modern translators explain it as having regard for Allah or being mindful of Him. This, in my opinion, is a better translation. It can also be translated as remaining dutiful towards your Lord, or keeping your moral sense alive. Therefore, I will use different words for *Taqwa* at different places.

O'mankind! Have regard for your Lord Who created you out of one living being. It is worth noting that the word used here is not Bashar (human being) or Rajul (man), but Nafs (life or soul). Nafs refers to a living organism.

And He created out of that (living being) its mate. According to modern biological and geological theories, life started on the earth in its primitive form i.e. a unicellular organism that had no sex. The procreation was by the division of that cell into two, which further divided into four, and so on. Later on, sexes appeared, but both sexes used to be in the same organism. Afterwards, at a later stage of evolution, the two sexes separated. It was at that point that Adam and Eve came into being. Another ayah of the Quran that discusses the same theme is ayah 13 of Surah Al-Hujurat which states that humans were created out of one man and one woman i.e. Adam and Eve. But here the word *Nafs* has been used.

And from these two i.e. from this pair, He spread a lot of men and women in this earth. Today the progeny of Adam (AS) and Hawwa (Eve) (AS) counts to be more than six billion.

And be mindful of Allah. It is significant to note here that this *Taqwa* is so important that it has been emphasized twice in the same ayah. You have to keep Allah in your mind at all times.

In the name of Whom you ask (each other). When a beggar asks for alms, he asks in the name of Allah. Similarly, when a person apologizes to another, he asks for forgiveness in the name of Allah. So when you provoke the name of Allah while asking for favors from one another, you must also be dutiful to Him and keep Him in your mind at all moments.

And the (relationships related to) wombs. You must respect the relationships related to the womb of your mother. Brothers and sisters have their mother's womb in common. Similarly, cousins are related through the wombs of their grandmothers. Infact, the whole of mankind comes within the folds of a universal brotherhood as they all have the womb of their mother Hawwa (Eve) (AS) in common. As mentioned earlier, the reformation of the society is the main subject of

the first 43 ayaat of this surah, and the basic unit of a society is a family. The West today is concerned that the institution of family has weakened so much in their societies that it is on the verge of collapse. A former President of the USA, Bill Clinton, expressed fears that in the near future, a vast majority of the American nation would consist of illegal children, born out of any wedlock. Islam lays great stress on the strengthening of the institution of family, because it is as fundamental to a society as a brick to a wall. Now what joins the members of a certain family is a womb. Therefore, the Quran emphasizes the rights of relations due to wombs to such an extent that in this ayah, regard for these relationships has been mentioned along with regard for Allah (SWT). It is also worth mentioning here that women, who have always been degraded and exploited by different societies, have been exalted by Islam, so much so that the wombs of mothers have been mentioned right after Allah (SWT).

Verily Allah (SWT) is watchful over you. He is witnessing every deed of yours.

(2) "And give to the orphans their property, and substitute not worthless (things) for (their) good (ones), and devour not their property (adding) to your own property. This is surely a great sin".

While the first ayah accentuates the rights of one generally maltreated section of the society i.e. women, the second ayah emphasizes the responsibilities of the society towards another commonly oppressed segment of the society, the orphans.

Hand over to the orphans their properties and belongings. The kids left by a deceased who are too young to look after their affairs have to be taken care of by their uncles. These guardians of orphans are being advised here to hand over the belongings of these orphans to them and abstain from eating their wealth up and depriving them of it.

And substitute not worthless (things) for (their) good (ones), and devour not their property (adding) to your own property. This is surely a great sin. It is very easy for a guardian to be dishonest and replace the valuable belongings of the orphans in their custody with worthless ones in his own possession. For instance, a person had left behind ten camels when he died. The guardian confiscates these camels and hands over ten feeble or diseased camels of his own to the orphan. The custodians are being warned here not to misuse their authority and eat up the property of the orphans under their responsibility by

An-Nisa 7

mixing it with their own property. The orphans' property is to be kept discreet from the guardians' property. The devouring of orphans' property is a great crime in the eyes of Allah (SWT).

وَانْ خِفْتُمْ الْآ تُقْسِطُوْا فِي الْيَاتُى فَالْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلَثَ وَرُبَعَ ۚ فَانْ خِفْتُمْ اللَّ تَعْدِلُوْا فَوَاحِدَةً أَوْمَا مَلَكُ أَنْهَا كُلُمُّو ۚ ذَٰلِكَ أَدْنَى الْآ يَعُونُوْاهُ

(3) "And if you fear that you shall not be able to deal justly with the orphangirls, then marry (other) women of your choice, two or three, or four. But if you fear that you shall not be able to deal justly (with them), then only one or (the captives and the slaves) that your right hands possess. That is nearer to prevent you from doing injustice".

Some so-called scholars who do not consider the Hadith or Sunnah of the Prophet (SWS) to be an authority have misinterpreted this ayah. We get to know the actual meaning of the ayah from a Hadith narrated by Ayesha (RA) and as we go forward, we shall, if Allah wills, see that the same explanation has been given by the Quran itself in ayah 127 of this very surah. The background of this ayah is that if somebody had minor orphan girls under his guardianship and her parents had left behind valuable property, the guardian used to marry her without giving any dower, in order to devour her property, since she did not have any father or elder brothers to protect her rights. In this way, people used to oppress orphan girls and deprive them of their assets. In this context, Allah (SWT) says that if you are afraid that you would not be able to do justice with the orphan girls, do not marry them; marry other women you like instead.

Then marry (other) women of your choice, two or three, or four. But if you fear that you shall not be able to deal justly (with them), then only one. The Shari'ah of Allah (SWT) allows a man to have two wives at a time or three or even four, but not more than that. However, this permission of marrying more than one woman is not unconditional. If a man thinks that he may not be able to do justice among his wives if he marries more than one, he should have only one wife, because it is absolutely mandatory to do justice in all calculable and measurable things. The time that one spends with one wife must be equivalent to the time one spends with the other. The money that one gives for household management to one wife has to be equal to the money one gives to the other. Anything that can be counted or measured, for instance dresses, dwellings etc. must be absolutely equal. However, there is one exception to this condition of equality. The heart of a man may be inclined more towards one wife of his than others, and since this is something beyond his control, there is no accountability for this

weakness. This fact has been elucidated in subsequent ayahs of this surah which we shall study if Allah wills so.

*Or (the captives and the slaves) that your right hands possess.* In addition to wives, it has been made lawful by Allah (SWT) to have slave girls. They are not counted among wives.

That is nearer to prevent you from doing injustice. If a man marries only one woman, he is likelier to be saved from any injustice. So it is safer to have just one wife, as it means being accountable for her alone. But in certain circumstances, a person may need more than one wife and he is allowed to do so provided that he fulfills the rights of all his wives without giving preference to any of them.

(4) "And give women their dowers as a free gift. But if they of themselves be pleased to give you a portion thereof, consume it with enjoyment and pleasure".

This ayah mentions what we call 'Mahr'. The word Saduqaat is the plural of Sudaaq which means the bridal money that a husband gifts to the bride. A very similar word is Sadaqah, the plural of which is Sadaqaat and means alms or charity. It is obligatory upon a man to give his wife a certain amount of wealth at the time of marriage. This should be done with an open heart and with pleasure. It should not be considered a fine; it is a present that a man hands over to his would-be wife.

But if they of themselves be pleased to give you a portion thereof, consume it with enjoyment and pleasure. For instance, if a husband had promised ten thousand dollars as *Mahr* and his wife volunteers to relinquish two thousand dollars out of them, there is absolutely no problem in using that money; the husband can consume this wealth without any worries.

(5) "And make not over your property, which Allah has made a (means of) support for you, to the weak of understanding, and maintain them out of it, and clothe them and speak to them words of kindness and justice".

If an orphan is mentally retarded and his father has left a lot of wealth for him, handing over this property to him is tantamount to wasting it, because he does not have the understanding and maturity of thinking required to handle financial matters. During the British rule in India, there used to be a court of ward. The property inherited by minors was not left at their own disposal. The government would

An-Nisa 9

manage for them and they were only allowed an annual expenditure out of the income obtained through that property. It is essential to have this kind of a system in the society. Every society can have people who do not know their good and bad, and if they are handed over the wealth that Allah (SWT) has made a means of living in this world, they will end up wasting it and the community as a whole will suffer a loss. However, as the property belongs to them, they have to be taken care of and their needs have to be fulfilled using their wealth. It is the responsibility of the guardians to feed and clothe them properly and be kind to them. They should not treat them harshly and should take care of them.

(6) "And test the orphans until they reach the age of marriage. Then if you find in them maturity of intellect, make over to them their property, and consume it not extravagantly and hastily against their growing up. And whoever is rich, let him abstain, and whoever is poor let him consume reasonably. And when you make over their property to them, call witnesses in their presence. And Allah is enough as a Reckoner".

When the orphans reach the age of puberty, it should be observed whether they have attained the understanding of their good and bad. If it is so, they should be handed over the property left by their fathers. The guardian does not have the right to keep it under his custody anymore.

And consume it not extravagantly and hastily against their growing up. Among the social evils of the Arab society before Islam was that the guardians of orphans used to spend their wealth extravagantly, fearing that they might grow up and become able to carry out their financial matters, upon which their hold on the property would end. Now that the Muslims were building a society of their own, Allah (SWT) ordered them to refrain from such evil practices. The Quran reformed the society and the state from all aspects. The importance of these societal instructions can be judged from the fact that they have been cited repeatedly and in great detail. No injustice should be done to any section of the society, specially the weaker ones like women and orphans.

And whoever is rich, let him abstain, and whoever is poor let him consume reasonably. If the guardian of an orphan is rich and self-sufficient, he should abstain from taking anything out of the orphan's property.

Conversely, in case the guardian is poor and is devoting his time to looking after the property of the orphan under his custody, he is allowed to use some of the wealth to fulfill his needs. However, this should be done in a reasonable manner and the guardian should take only as much as is necessary for him. All this should be done fairly and with noble intentions.

And when you make over their property to them, call witnesses in their presence. Witnesses should be called while handing over the orphans' belongings to them, lest they should claim afterwards not having received them. These are practical problems that arise in a society, and that is why they have been discussed in such detail in Allah's Book.

And Allah is enough as a Reckoner. He knows everything and everyone will be answerable to Him on the Day of Judgment. He will take account of whether you had been just in your treatment of the orphans under you or not.

(7) "For men is a share of what the parents and the near relatives leave, and for women a share of what the parents and the near relatives leave whether it be little or much — an appointed share".

This is a preamble for the law of inheritance which will be discussed in detail in the second section. Men and women both have a certain share in the wealth left by their parents and near relatives. This is a huge social reform made by Islam. Before Islam, there was no share for women in inheritance. Even today in some societies like the Hindu society, women do not have any share in inheritance. Mostly, the eldest son is the only inheritor of a deceased person. The property is not divided and distributed so that the holding remains large. This is a norm in many societies even in the so-called modern and civilized world. In stark contrast to these practices, the Quran asserts that the property left by a person, be it small or large, is to be divided according to the Divine law. How much each successor gets has been ordained by Allah (SWT). This is not a human law that can be amended; it has been decreed by Allah (SWT).

(8) "And when relatives and the orphans and the needy are present at the division, give them out of it and speak to them kind words".

If relatives of the deceased who are not his inheritors or orphans and other deprived people are present at the time of the division of An-Nisa 11

inheritance, they should also be given something out of the property and should be talked to in a very gentle way.

(9) "And let those fear who, should they leave behind them weakly off-spring, would fear on their account; so let them observe their duty to Allah and let them speak right words".

Those who are dividing the property left by the deceased among themselves should bear in mind that had they been in place of the deceased and had left behind minor sons or daughters, they would have had several apprehensions about the future of those kids. They would have been concerned about who would look after, support and protect them. Therefore, now that orphans, who are also the sons and daughters of someone who has died, are present at the time of distribution of wealth, the inheritors should treat them kindly and generously, so that if the same time comes for their kids, people deal with them in a compassionate way as well. They should give them some of their wealth, talk to them kindly, and have regard for Allah (SWT).

(10) "Those who swallow the property of the orphans unjustly, they swallow only fire into their bellies. And they will burn in blazing fire".

Those who devour the property of an orphan should not think that they are eating up wealth. As a matter of fact, they are filling their bellies with Hellfire which is going to actualize on the Day of Judgment.

\* \* \*

