

پیشنون اکٹراسرا راحمہ

جهاد فی سبیل الله اصل حقیقت ابهیت و لزوم اور مراحل و مدارج شاکشر اسرار احمد

# ملتزم رفقاء تنظيم توجه فرماكين!

تنظیم اسلامی کے آل پاکستان ترجیتی ومشادر تی اجتماع برائے ملتزم رفقاء کی منسوخی کے بعد اس کے قائم مقام کے طور پر'ان شاء اللہ العزیز

## 21 تا 23 نومبر 99ء' قرآن آڈیٹوریم لاہوریس

تنظیم اسلامی کی مرکزی مجلس مشاورت کا توسیعی اجلاس

منعقد ہو گا ---جس میں 🖈 ار کان شوریٰ کے ساتھ ساتھ وہ ملتزم رفقاء بھی شریک ہو سکیں گے جو امیر شظیم

کے خط (شائع شدہ "ندائے خلافت" شارہ 39) کے حوالے سے اظہار خیال کا ارادہ رکھتے ہوں۔ اہم ایسے ملتزم رفقاء کے لئے ضروری ہو گاکہ وہ 13 نومبر تک اپنی شرکت کی اطلاع براہ راست تنظیم کے مرکزی دفتر کوارسال کریں۔ تاکہ ان کے

قيام وطعام كاانتظام كياجا سك-🟠 13 نومبر تک جن ملتزم رفقاء کی جانب ہے اراوۂ شرکت کی اطلاع موصول نہیں

ہو کی وہ اس خصوصی مشاورتی اجماع میں شرکت کے اہل نمیں ہوں گے۔ شرکت كے خواہش مندر فقاء سے درخواست ہے كدوہ اپنے نام 'ولديت اور رجستريش نمبر

کاحوالہ ضرور دیں۔ 🛠 مِزید برآن ایس اجتماع میں آل پاکستان سطح پر مقامی تناظیم کے تمام امراء کی شرکت

بھی لازم ہو گی۔ 🛠 اجماع كا أغاز 21 نومبر كونماز عصرك متصال بعد اور اختيام 23 نومبر نماز ظهر بو گا ان شاءالله

🚓 مرکزی شوری کا اجلاس چونکه 24 نومبر تک جاری رہنے کی توقع ہے النذا ار کان شوری ایک دن اضافی کے کر آئیں۔

المععل واكثر عبدالخالق وناظم على تنظيم اسلام باكستان

واذكر وافعه الله عليك مرومية الله على المراس المرا

#### مالاند ذر تعلون يرائ بيروني ممالك

امریک کینوا آخریلیا توزی نین
 امریک کینوا آخریلیا توزی نین
 سودی مرب گویت آخر
 ۱۳۵۱ (600 دو پ)

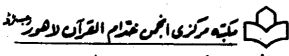
عرب امارات معارت الجكه ديش افريقه الشيا

ي رپ' جاپان

ایران ترکی ادبان استطاعواق 10 فالر (400 روپ)
 افزار امم استفاعواق افزار المم استفاعواق

قىسىل ذد: مكتب*ى مركزى أنجن خدّا*م القرآث لاھو*ر* 

يشخ جميلُ الزجل منافِظ عَاكِف عيد مَافِظ عَالُونُ وَخِشَرَ مَافِظ عَالُونُووْخِشَرَ



مقام اشاعت : 36-ک کال کان که اور 54700-نون : 03-02-6869501 مرکزی وفتر بختیم اسلامی : 77-گڑھی شاہو ' طاہد اقبال روز' کا دور' فون : 6305110 پیلٹر: 8قم کلیتہ موکزی انجمن' طاقع : رشید احرج دحری' مطی : کلیتہ جدید پریسی ارائیزے شاہلینڈ

#### مشمولات

| ۳    | عرض احوال                                                                        | ☆ |
|------|----------------------------------------------------------------------------------|---|
|      | حافظ عاكف سعيد                                                                   |   |
| ۵    | تذكره و تبصره                                                                    | ☆ |
|      | جزل پرویز مشرف کے نام امیر تنظیم اسلامی کاپیغام                                  |   |
|      | ڈاکٹرا مراد احمد                                                                 |   |
| ^    | ظ <b>روف و احوال</b><br>مکی و لمی مسائل پرامیر تنظیم اسلامی کااظهارِ رائے        | ☆ |
|      |                                                                                  |   |
| ٩    | خطاب عام                                                                         | ☆ |
|      | جهاد فی سبیل الله<br>اصل حقیقه ی <sup>د</sup> فرضیه تاه و در مراور مراحل و رازیج | / |
|      | جمادی میل الله<br>اصل حقیقت ' فرضیت ولزوم اور مراحل دیدارج<br>ذاکثرا سراراحم     |   |
| 10   | مسلمان کا طرز حیات (ا                                                            |   |
|      | كتاب العقائد (الله تعالى پر ايمان)                                               |   |
|      | علامه ابو بکرالجزائری                                                            |   |
| _ اک | فكر عجم <sup>(۲۲)</sup>                                                          | ☆ |
|      | فكر عجم (٢٢)<br>ايران يس افكار اقبال كااثر                                       | / |
|      | ذا كثر ابو معاذ                                                                  | F |
| ۸•   | آنے والے دور کے بارے میں پیشین گوئیاں                                            | ☆ |
|      | محمد عبدالمجید صدیقی کے نام ڈاکٹراسرار احمد کامکتوب                              |   |



# عرض احوال

ا// کتوبر ۱۹۹۹ کادن اس اعتبار سے یا در کھاجائے گاکہ اس میں ملکی اور ریاستی سطح پر پے بہ پے کئی بڑی تبدیلیاں اچانک غیر متوقع طور پر عمل میں آئیں۔ و زیر اعظم پاکستان کی جانب سے چیف آف آرمی شاف جزل پر ویز مشرف کی اچانک معزولی کا حکم ان کے اپنے افتدار کے زوال کا پیش خیمہ ثابت ہوا۔ جزل پر ویز مشرف کو بر طرف کرنے اور انہیں منظر سے بٹانے کے لئے جو سازشی بلان تیار کیا گیاوہ اتنا بھو نڈا اور شرمناک تھا کہ اس کی غرمت کے لئے الفاظ تلاش کرنا وشوار ہے۔ بسرکیف میاں نواز شریف کی وہ سازش اور چال الٹی انہی پر جاپڑی اور وہ اقتدار کے تخت طاؤس سے لیکاخت اسارت کے میازش اور چال الٹی انہی پر جاپڑی اور وہ اقتدار کے تخت طاؤس سے لیکاخت اسارت کے تعرفہ لت میں جاگر ہے۔ حسرت اس بات پر ہے کہ وہ اپنے دو سرے دورِ اقتدار میں بھی اسلام کے قیام کی جانب پیش رفت میں قطعی ناکام رہے اور اس پہلوسے محروی اور بر بختی کو انہوں نے اپنامقدر بنالیا۔

یہ تمام واقعات اسے غیرمتوقع تھے اور اس تیزر فاری کے ساتھ وقوع پذیر ہوئے کہ فوری طور پر تبدیل شدہ صور تحال کے بارے میں کوئی رائے قائم کرناد شوار تھا۔ اتن بات ضرور سمجھ میں آتی ہے کہ شاید یہ سب کچھ پاکستان کی معجزانہ حفاظت کی خدائی تدبیر کا حصہ ہے کہ اس طرح اللہ نے کچھ عرصے کے لئے نہ صرف یہ کہ پاکستان کے ایٹمی پروگرام کی مزید حفاظت کا سامان کر دیا جو نوازگر وپ کے ہاتھوں شدید طور پر معرضِ خطر میں تھا اور طالبان کی اسلامی حکومت پر کریک ڈاؤن کے ناپاک امریکی منصوبے کونا کام بنادیا جس میں نواز حکومت امریکہ کی آلہ کار کاکردار اداکر رہی تھی۔ اور یقینا یہ معالمہ بھی پاکستان کی بقاء واستحکام کے اعتبار سے دُور رس نتائج کا عامل ہے۔ بسرکیف وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ صور تحال مزید واضح ہوگی۔

جزل پرویز مشرف کی جانب سے سات نکاتی ایجنڈ اسامنے آنے کے بعد امیر تنظیم اسلامی محترم ڈاکٹرا سرار احمد صاحب نے پاکستان اور اس کے مستقبل کے حوالے سے اپنے مستقل موقف پر مبنی جو پیغام جزل پرویز مشرف کوار سال کیا ہے اسے صفحاتِ آئندہ میں قار کین کی نذ رکیاجارہا ہے۔ مزید بر آں مکی حالات پر تبھرہ پر مشتمل تا زہ ترین خطابِ جمعہ کاپریس ریلیز بھی شامل اشاعت کردیا گیاہے۔

#### ☆ ☆ ☆

تنظیم اسلامی کے سالانہ ابتماع (برائے ملتزم رفقاء) کی منسوخی کی اطلاع تو رفقاء و احباب تک یقیناً پہنچ چکی ہوگی۔ نواز حکومت کی اچانک معزولی اور فوجی حکومت کے قیام پر ملک میں ایمرجنسی کانفاذ بعض دیگر پہلوؤں سے تو خوش آئند ہو سکتاہے لیکن اس کا یہ بتیجہ کم از کم ہمارے نقطہ نگاہ سے خوشگوار نہیں ہے کہ لاہو رمیں دفعہ ۱۳۳۴ کے نفاذ اور جلسے جلوسوں کے علاوہ ہرنوع کے اجتماعات پر پابندی کے نتیج میں ہمیں اپناسالانہ اجتماع منسوخ کرنا پڑا۔ بسرکیف ماشاء اللٰہ کان و مالم یشالم یکن

سالانہ اجتاع کے قائم مقام کے طور پر ۲۱ تا ۲۳ نومبر تنظیم اسلامی کی مرکزی شور کی کے ایک توسیعی اجلاس کافیصلہ کیا گیاہے ' تاکہ تنظیم کے وہ رفقاء جو امیر تنظیم اسلامی محترم واکٹر اسرار احمد صاحب کے مراسلے (شائع شدہ " ندائے خلافت " شارہ ۳۹) کے حوالے سے تنظیم کی ۲۵ سالہ تاریخ کے حوالے سے اظہار خیال کرنا چاہتے ہوں ان کو مرکزی شور کی کے اجلاس میں اظہار خیال کاموقع دیا جائے گا' تاکہ آئندہ کے نقشہ کار کے ضمن میں ان کی آراء اور مشوروں سے استفادہ کیا جاسکے۔

### امير تنظيم اسلام أكثر اسرار احمد مظله كى تالف

ایجادوابداغ عالم ہے عالمی نظامِ خلافت تک تنزل اور اِرتقاء کے مراحل

#### مكتبه مركزى انجمن عدام القرآن لاهور

قرآن اكيدى 36- ك الول الون لا المور فن: 3-5869501 فيكس: 5834000

# اسلامی جمهوریه پاکستان کے جیف ایگزیکٹو جنرل برویز مشرف کے نام امیر تنظیم اسلامی کاپیغام جنرل برویز مشرف کاپیغام جو فرمانِ نبوی مل ایک الدّینُ الدّینُ

محترم جزل پرویز مشرف صاحب' چیف ایگزیکٹو'جہوریہ اسلامیہ پاکستان'

السلام عليكم و رحمة الله وبر كانة!

دگر مثبت یا منفی پہلوؤں ہے قطع نظر 'افواج پاکستان کے 1/1کو بر کے اقدام کایہ پہلوبہت تابناک ہے کہ انہوں نے امریکی و حکم کی کو نظرانداز کرنے پاکستان کے اس قومی و قار اور مورال کواز سرنو بحال کردیا ہے جو سانحہ کارگل کے بیجے میں واقعثا پا تال میں جاگرا تھا! اور آئندہ بھی امید ہے کہ آپ کی قیادت میں افوائ پاکستان کسی بھی بیرونی دباؤ 'بالخصوص یہودیوں کی آلۂ کار حکومتوں اورا داروں کے پیشر کو خاطر میں نہ لاتے ہوئے اور اللہ تعالی کی نصرت و تائید پر بھروسہ کرتے ہوئے ملک و ملت کے بہترین مفادات کی جمیل کے لئے کوشاں رہیں گی۔

جناب چیف ایگزیکٹو! \_\_\_\_ آپ کاسات نکاتی ایجنڈ احرف بحرف درست ہے لیکن اس حقیقت کو ہرگز نظراند ازنہ کریں کہ ہماری زبوں حالی کااصل سبب اللہ کے ساتھ کئے ہوئے وعدے کی خلاف ورزی ہے۔ 45 تا 47ء ہر عظیم پاک وہند کے طول وعرض میں بہنے والے مسلمانوں نے اللہ ہے گڑ گڑ اگڑ گڑ اکر دعائمیں کی تھیں کہ اے اللہ! ہمیں انگر ہز اور ہندو کی غلامی ہے نجات دے تاکہ ہم تیرے دین کابول بالا کر سکیں \_\_\_ چنانچہ مصور ومفکر پاکستان علامہ اقبال نے بھی فرمایا تھا کہ "ہمیں ایک موقع مل جائے گا کہ اسلام کی تعلیمات پر جو پر دے عرب امپیریلزم کے دور میں پڑ گئے تھے انہیں ہٹاکر اصل اسلام (گویا

خلافت راشدہ کے نظام) کا ایک نمونہ دنیا کے سامنے پیش کر سکیں!"اور مؤسس پاکستان قائد اعظم مجمه علی جناح نے بھی فرمایا تھا کہ ہمیں پاکستان اس لئے چاہئے کہ عہد حاضر میں اسلام کے اصول حریت واخوت ومساوات کا ایک عملی نمونہ پیش کرسکیں! " \_\_\_\_ کیکن پاکتان کی 52 سالہ تاریخ گواہ ہے کہ ہم نے اس عمد کی خلاف ور زی کی۔ بیتجتأ اللہ کے عذاب کا ایک کو ژا تو ہم پر سقوط مشرقی پاکستان کی صورت میں پڑا \_\_\_\_ اور اس وعدہ خلافی کی دو سری سزاسور و توبه کی آیات 7707 کے مطابق بید ملی که ہم پر قومی اعتبار سے نفاق کا مرض مسلط کردیا گیا \_\_\_ جس کا ایک مظهرتو "نفاق باہمی" ہے یعنی قوم صوبائی نىلى 'لسانى اور فرقه وارانه عصبيوں كاشكار ہو گئى ہے ' \_\_\_ اور دو سراِ مظهروہ "نغاقِ عملی " ہے جس نے حدیث نبوی کے مطابق جھوٹ 'وعدہ خلافی 'خیانت اور غین کی مملک اخلاقی بیاریوں کی وبائی صورت اختیار کرلی ہے۔ اور حکمت کانقاضاہے کہ ہم صرف ان علامتوں (symptoms) ہی ہے نہ نبٹتے رہیں بلکہ اصل مرض کاا زالہ کریں اور اپنی بھولی ہوئی منزل کی جانب رجوع کریں! چنانچ \_\_\_اسلام کے عدل اجتماعی کے نفاذ کے لئے لازی ہے کہ: (1) - جاگیرداری اورغیرحاضر زمینداری کاخاتمه اور (2) کم از کم اندرون ملک فور أسوداور جوئے کااستیصال کردیا جائے۔ اور \_\_ قوانین شریعت کے نفاذ کے لئے ضروری ہے کہ (1) وفاقی شرعی عدالت کے حدود کار پر عائد جملہ تحدیدات فی الفور ختم کر دی جائیں

اور (2) اس کے جج صاحبان کی تعداد بھی پڑھائی جائے اور ان کار تبہ بھی عدالت ہائے عالیہ کے ججوں کے مساوی کیا جائے!

1) مسئلہ کشمیر کے حل کے ضمن میں تمام انحصار بھارت کے ساتھ براہ راست بات چیت پر کیاجائے اور امریکہ یا یواین او کی جانب سے نگاہیں ہٹالی جائیں ---

(2) افغانستان کی طالبان حکومت کے ساتھ مکمل سیجتی کا مظاہرہ کیا جائے اور اس کے

#### غلاف کسی شیطانی سازش کی حوصله افزائی نه کی جائے!

(3) اپنی ساری اقتصادی تک و دوعالمی مالیاتی اداروں کی قسطیں اداکرنے کی فکرہی کے گرون ہے کہ مرکوز کر دی جائے ۔۔۔ بلکہ مطالبہ کیا جائے کہ جارے قومی قرضوں کی ادائیگی کی دو سری صور توں مثلاً "Debt Equity Swap" کو اختیار کیا جائے! ۔۔۔ بصورت دیگر DEFAULTER ہونے سے بھی گریزنہ کیا جائے!

(4) CTBT پر کسی صورت دستخط نه کئے جا کیں۔

مزید برآں 'یہ حقیقت بھی پیش نظررہے کہ عنقریب دنیا میں یہ ہولناک صورت پیدا ہونے والی ہے کہ بوری مغربی دنیا اسرائیل کی حفاظت کے لئے ملت اسلامیہ کے قلب یعنی عالم عرب پر ٹوٹ پڑے گی۔ (جس کار پسرسل خلیج کی جنگ میں ہوچکاہے) ۔۔۔ اور اس مرحلے پر احادیث نبویہ کی روے پاکتان اور افغانستان ہی عالم اسلام کا دفاع کریں گے۔ (چنانچہ بھی ہمارے" ایٹمی قوت" بنائے جانے کا اصل مقصدہ!) کیا عجب کہ مشیت ایزدی اور تقدیر خداو ندی نے اس مرحلے کی تیاری ہی کے لئے افواج پاکستان کو منظرعام پرلانے کا اجتمام کیا ہو۔ فقط! والسلام مع الاکرام!!

(**ڈاکٹر)ا مرار احمد** امیر تنظیم اسلامی و داعی تحریک خلافت پاکستان



بحدالله' امیر تنظیم اسلای و اکثرا سراراحد کے دروس و تقاریر پر مشتل تیس کا دروس و تقاریر بر مشتل تیس کا دروس و تقاریر بر مشتل کا تیس کا دروس و تارکرلی گئی ہے۔

جس میں اہم معاشرتی موضوعات کے بارے میں قرآن وسنت کی راہنمائی پر مشتل 15 تقاریر شامل ہیں تیار کردہ: شعبہ سمع وبصر ' مرکزی انجمن خدام القرآن ' 36۔ کے 'ماذٰل ٹاؤن لاہور

#### ظروفواحوال

# مکی وملی مسائل پر امیر تنظیم اسلامی کااظمار رائے معددار السلام باغ جناح کے خطابِ جعد کاپریس ریلیز

۲۹ اکتوبر ﴿ پاکستان کی سیاست سے اگر میوزیکل چیئر کے کھیل کو ختم کرناہے تو جاگیرداری نظام کو ختم کرناہے تو جاگیردارانہ استحصالی نظام کے ہوتے ہوئے یہاں اسلام کے نظام عدل اجتماعی کے قیام کا تصور بھی نمیں کیاجا سکتا۔

اس وقت ایک حالت منتظرہ اور سپنس کی کیفیت طاری ہے 'چنانچہ عجیب صور تحال یہ ہے کہ ، ستور بہتی اور نہیں بھی۔ حالا نکہ صدر تار ڑنے فرمایا ہے کہ بنیادی حقوق بر قرار اور دستور موجود بنیان دو سری طرف قاضی حسین احمد پر سمرحد میں داخلے پر پابندی ہے اور جمعیت الجامدیث کے خار کر کر گرفتار کئے تیں۔ ان حالات میں بنیادی حقوق آخر کمال ہیں؟ آزادی ہے تو کن کے لئے اور متنی اور بابندی کس پر کتنی ہے 'صور تحال کچھ داضح تمیں ہے۔

جمال تک جنرل پرویز مشرف کی شخصیت کا تعلق ہے 'بظا ہراحوال بوں محسوس ہو تاہے کہ انہیں پاستان ہے دلی محبت ہے۔ قائد اعظم اور علامہ اقبال کے مزاروں پر حاضری دے کرانہوں نے گویاان شخصیات ہے اپنے تعلق کا ظمار کیا ہے۔ جنرل صاحب کی تقریر میں بید الفاظ خوش آئند ہیں کہ اب ہمیں لاز آن ہے بیروں پر کھڑا ہونا ہے۔ جبکہ ان کی دو سری بات بھی کہ بے رحم احتساب ہوگا اور ڈنڈا چلے گا' ہر پاکستانی کے دل کی آواز ہے۔ کڑا احتساب ضرور ہونا چاہئے لیکن سے احتساب غیر جانبدارانہ ہو۔ اگر وہ واجتاب دو کام یعنی جاگیرواری کا خاتمہ اور احتساب کرنے میں کامیاب ہوگئے تو تاریخ میں ان کامقام ہو کا۔ کیو نکہ ان اقد امات کے نتیج میں ملک کی سیاست گندگی ہے پاک اور امشجکم ہوجائے گی۔

ایک تشویشناک بات میہ کہ چیف انگزیکٹونے ابھی تنگ بھو کے ہے بھی اسلام کانام نمیں لیا حالا نکد انہیں معلوم ہوناچاہئے کہ پاکستان کاقیام 'اس کاپس منظراور تاریخ تواسلام کے ساتھ وابسۃ ہے ہی 'اس کے استحکام اور وجود کے بر قرار رہنے کی بنیاد بھی اسلام کے سواکوئی نمیں۔لفذ ااسلام کو نظرانداز کر دینا تاریخ ہے دشتہ تو ڈ دینے کے متراوف ہو گااور جس قوم کانا تابی تاریخ ہے ٹوٹ جائے تو وہ بے ننگر جماز کی مانند ہوتی ہے۔ جنرل پرویز مشرف نے اپنے فوٹوسیشن سے پیغام دینے کی کوشش کی ہے کہ وہ سیکو لر مزاج کے آدمی ہیں۔اسی طرح کمال اتازک کو محبوب رہنما تبایا ہے۔ یہ بات واضح رہنی چاہئے کہ پاکستان میں اگر کمیں کمال اتازک جیسا طرز عمل اختیار کیا گیاتو یہ ملک کے لئے بہتر نمیں ہوگا۔ تاہم سابقہ باکستان میں اگر کمیں کمال اتازک جیسا طرز عمل اس اعتبار سے مارشل لاء کے مقالج میں جو اسلام کے نام پر آباد و گیارہ سال مسلط رہا'ان کا یہ طرز عمل اس اعتبار سے بہتر ہے کہ آدمی جو بچھ ہے اے ظاہر کر دے تاکہ لوگ غلط تو قعات وابسۃ نہ کریں۔ ٥٠

# جهادفىسبيلالله

دین کی ایک اہم اصطلاح جماد فی سبیل اللہ کی اصل حقیقت' اس کے مراحل دمدارج اوراس کی فرضیت ولزوم کے ضمن میں امیر تنظیم اسلامی ڈاکٹرا سراراحمد مد ظلہ کاایک جامع خطاب (بمقام قرآن آڈیٹوریم ۲۵'ستمبرووء)

خطبه مسنونه کے بعد:

اعوذبالله من الشيظن الرجيم يسم الله الرحمٰن الرحيم ٠

﴿ قَالَتِ الْأَغْرَابُ أَمَنًا ﴿ قُلْ لَّمْ تُؤْمِنُوْاْ وَلَكِنْ قُوْلُوْ ٓ اَسْلَمْنَا وَلَمَّا

يَدْخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ \* ﴾ (الحجرات: ١٣)

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ امَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوْا وَجُهَدُوا

بِاَ مُوَالِهِمْ وَانْفُسِهِمْ فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ \* أُولَٰئِكَ هُمُ الصَّدِقُونَ ٥ ﴾

(الحجرات: ١٥)

﴿ يَا يُتِهَا الَّذِيْنَ امْنُوا هَلْ اَدُلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِنْ عَذَابٍ اللَّهِ بِاَمْوَالِكُمْ اللَّهِ بِاَمْوَالِكُمْ اللَّهِ بِاَمْوَالِكُمْ

وَ ٱنْفُسِكُمْ ﴿ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ ﴿ (الصف : ١١'١٠)

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُوْنَ فِي سَبِيْلِهِ صَفًّا كَانَّهُمْ بُنِيانٌ

مَّرْضُوْضُ O الصف : ٣)

وَعَنِ الْحَارِثِ الْاَشْعَرِيّ رَضِى اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُوْلُ اللَّهُ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : ((اِنِّى الْمُرُكُمْ بِخَمْسٍ ' اَللَّهُ اَمَرَنِى بِهِنَ ' بِالجمَاعَةِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَالْهِجْرَةِ وَالْجِهَادِ فِى سَبِيْلِ اللَّهِ .

(روادالامام احمدو الامام الترمذي شيني)

وَعَنْ آنَسٍ رَضِىَ اللّٰهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُوْلُ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ((ٱلْحِهَادُ مَاضٍ مُنْدُ بَعَثَنِىَ اللّٰهُ اِلٰى آنْ يُقَاتِلَ آخِرُ هُلَّهِ وِالْأُمَّةِ الدَّجَّالَ)) (رواه ابوداؤد)

ا دعیه ما توره کے بعد فرمایا:

معزز حاضرین و محترم خواتین!"جهاد فی سبیل الله "کے مرکزی عنوان کے تحت تین ذیلی عنوانات زیر گفتگو آئیں گے :

۔۔ ۱) جہاد فی سبیل اللہ کے ضمن میں خود اپنوں کو اور غیروں کو کیا مغالطے لاحق ہو گئے ہیں؟

۲) جہاد فی سبیل اللہ کی اصل حقیقت کیاہے ؟اور اس کے مراحل اور لوا زم کیاہیں؟ ۳) اس کی فرضیت اور لزوم کا کیامعالمہ ہے؟

# جهاد فی سبیل الله کے ضمن میں مغالطے

ہمارے دین میں عام طور پر جو تر تیب ملتی ہے وہ پہلے نفی اور پھرا ثبات ہے۔ چنانچہ کلمۂ طیبہ میں بھی پہلے نفی ہے 'پھرا ثبات ہے "لاّ اِللهُ اِللّٰهُ مُحَمَّدٌ دَّسُوْلُ اللّٰهِ"۔ ای طرح آیت الکرسی کے بعد والی آیت میں الفاظ آئے ہیں :

﴿ فَهَنْ يَكُفُو بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ ... ﴾ ﴿ (البقرة : ٢٥١)

" پھرجو کوئی طاغوت کا نکار کرکے اللہ پر ایمان لایا...."

ای حوالے ہے میں پہلے مغالفوں کے بارے میں گفتگو کروں گا کہ جہاد فی سبیل اللہ کے آ ضمن میں کو نسے مغالطے ہیں جو اولاً خود مسلمانوں کو لاحق ہوئے 'لیکن پھران پر دشمنانِ اسلام نے اسلام کی رسوائی اور بدنامی کی بنیاد کھڑی کردی۔ ظاہرہات ہے کہ دشمنوں کا معالمہ توفارس کے اس شعرکے مصداق ہے ''

نیش عقرب نه از پئے کین است!

اتضاع طبيعتش اين است!

' مصالے یعنی بچھو کاژنگ مارنائسی کینے یا دشمنی کی وجہ سے نہیں ہے' بلکہ بیہ اس کی طبیعت کا تقاضا ہے۔ تو دشمنوں کی فطرت کا نقاضاہے کہ وہ اسلام پر حملے کریں۔ لیکن اگر ہم نے خو د اس کے لئے بنیاد فراہم کردی ہو تو پہلے ہمیں اپنے آپ کو ملامت کرنا چاہئے۔

آ) کیا"جهاد"اور" قال"مترادف ہیں؟

جماد فی سمیل اللہ کے ضمن میں سب سے بڑا مغالطہ 'جو بہت عام ہے اور صرف عوام ہی میں نہیں 'خواص لیعنی علاء کو بھی لاحق ہے ' یہ ہے کہ "جماد" کے معنی "جنگ" کے ہیں۔ گویا کہ "جماد" کو " قال " کے مترادف یا ہم معنی قرار دے دیا گیا ہے۔ غور طلب بات بیہ ہے کہ لسانیات کا یہ نبیادی قاعدہ ہے کہ کسی بھی زبان کے دو الفاظ بالکل ایک مفہوم کے حامل نہیں ہوتے۔ اس سے آگے بڑھ کربات بیہ ہے کہ "جماد فی سمیل اللہ" قرآن مجید کی دو مستقل اصطلاحیں ہیں 'جو قرآن کریم میں متعدد اور "قال فی سمیل اللہ " قرآن مجید کی دو مستقل اصطلاحیں ہیں 'جو قرآن کریم میں متعدد باراستعال ہوئی ہیں۔ مثلاً سورة الصف چودہ آیات پر مشتمل ایک چھوٹی می سورة ہے اور اس میں بید دونوں اصطلاحات آئی ہیں۔ اس کی آیت نمبر م میں "قال فی سمیل اللہ " کی اصطلاح بایں طور آئی ہے :

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِيْنَ يُقَاتِلُوْنَ فِي سَبِيْلِهِ صَفًّا كَانَّهُمْ بُنْيَانً مَرْصُوصٌ ۞ ﴾

" یقیناالله تعالی ان لوگوں ہے محبت کر تاہے جواس کی راہ میں اس طرح صف بستہ ہو کرلڑتے ہیں گویا کہ وہ ایک سیسہ پلائی ہوئی دیو ار ہیں۔"

آگے آیت نمبراامیں فرمایا :

﴿ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ بِٱمْوَالِكُمْ وَٱنْفُسِكُمْ ۖ ﴾

"ایمان لاؤ الله اور اس کے رسول (میں اپر اور جماد کرواللہ کی راہ میں اپنے مالوں سے اور اپنی جانوں ہے۔"

چنانچہ ان دونوں اصطلاحوں کو مترادف قرار دے دینا بہت بڑی غلطی ہے۔ یہ دونوں الفاظ بعض او قات ایک دو سرے کی جگہ استعال ہو جاتے ہیں اور قرآن مجید میں بھی یہ اس طرح استعال ہوئے ہیں' اس کی مثالیں آگے آئیں گی' لیکن یہ حقیقت

کی میں اس سرح اسٹان ہوئے ہیں اس کی ساتھ اسے ایس کی سین نظراندا زنہیں کی جانی چاہئے کہ بید دونوں قرآن کی مستقل اصطلاحات ہیں۔

قرآن حکیم کی بنیادی اصطلاحات میں ہے دو دواصطلاحات کے تین جوڑے ایسے ہیں کہ جن کے مابین خاص اور عام کا زشتہ ہے۔ مثلاً "مؤمن" اور "مسلم" بظاہر مترادف الفاظ ہیں کہ ایک ہی شخص کے لئے دونوں الفاظ کا استعال ہو سکتا ہے' لیکن «مسلم » عام اصطلاح ہے اور "مؤمن » خاص۔ یعنی ہر"مؤمن » تولاز ما «مسلم » ہے' لیکن ہرمسلمان لازمامؤمن نہیں ہے۔ چنانچہ آج جن آیات کے حوالے سے مجھے حقیقتِ جہاد اور اس کی فرضیت و لزوم کے ضمن میں گفتگو کرنی ہے ان میں وہ آیات آ جا کئیں گی جن میں ان دونوں اصطلاحوں (مؤمن اور مسلم) کو علیحدہ کر دیا گیا ہے۔ ای طرح اصطلاحات کاایک اور جو ژا" نبی "اور" رسول "ہے۔ نبی اور رسول میں کئی اعتبار ات ہے فرق کیاجا تاہے 'لیکن یہ بات سب کے نزدیک متفق علیہ ہے کہ نبی عام ہے اور رسول خاص۔ یعنی ہررسول تو لا زمانی ہے لیکن ہرنبی لا زما رسول نہیں ہے۔ جہاد اور قبال میں بھی بالکل یمی رشتہ ہے کہ ان دونوں میں عموم اور خصوص کی نسبت ہے۔ اس میں جہاد عام ہے اور قبال خاص ہے ' یعنی قبال تو لا زماجہاد ہے لیکن جماد لا زما قبال نہیں ہے۔ ان تَنُونَ جو رُوں کے بارے میں اہل علم نے بہت عمدہ اصول وضع کیا ہے اِذَا اجْتَمَعَا تَفَرَّ فَا وَ إِذَا تَفَرَّ قَاا جُتَمَعَالِعِنى جِبِ مَى ايك جَكه يربيه دونوں الفاظ الحِثْج ٱنميں كے تو يقيناُ ان ميں بت بڑا فرق ہو گا' Simultaneous Contrast ہو گا' لیکن یہ الگ الگ استعمال ہوں گے توا یک ہی مفہوم میں استعال ہوں گے۔ چنانچہ اگر ایک ہی جگہ مسلم ادر مؤمن کے الفاظ آ رہے ہوں تو ان کے مفہوم میں لا ز ما فرق ہو گا۔ اسی طرح اگر ایک ہی جگہ جہاد اور قال کے الفاظ آئمیں' جیسا کہ سورۃ الشف کی مثال دی گئی ہے' تولا زما فرق ہو گا۔ کیکن اگر دونوں علیحدہ علیحدہ استعال ہو رہے ہوں تو یہ ایک دو سرے کی جگہ استعال ہو کتے ہیں'لینی نبی کی جگہ رسول اور رسول کی جگہ نبی مستعمل ہو تکتے ہیں۔اسی طرح جہاد کی جُله قال اور قال کی جگه جهاد استعال ہو سکتے ہیں اور مؤمن کی جگه مسلم اورمسلم کی جگه مؤمن استعال ہو کتے ہیں۔ بہرحال اس فرق کو پیش نظرر کھنا ضرو ری ہے۔

#### 🕝 جهاد — فرض عين يا فرض كفاسي؟

جب قبال اور جہاد کو مترادف قرار دے دیا گیا اور جہاد کے معنی جنگ بنا لئے گئے

#### خشتِ اوّل چوں نهد معمار کج ۲ ثریا می رود دیوار کج

کے مصداق اس مفروضے پر مبنی نتائج بھی غلط نگلے۔اگر جہاد کامطلب قبال ہے تو ظاہر بات ہے قبال تو ہروفت نہیں ہو تا'اور قبال کے بارے میں بھی پیہ طے ہے کہ بیہ فرض کفایہ ہے' اِلاّ میہ کہ کوئی اشتنائی صورت ہو جائے' جیسے کہ غزو ہُ تبوک کے موقع پر نفیرعام کا اعلان کیا گیا کہ ہر شخص جنگ کے لئے نکلے۔ ظاہر بات ہے کہ عام حالات میں قال فرض عین نہیں ' فرض کفایہ ہے۔اگر کسی مہم کے لئے ایک سو آ دمیوں کی ضرورت ہے اور سو آدمی نکل آئیں توباقی مسلمانوں کی طرف ہے فرض ادا ہو گیا۔ جیسے ہمارے ہاں نمازِ جنازہ فرض کفامیہ ہے کہ پچھ لوگوں نے ادا کرلی ہے توسب کی جانب سے ادا ہو جائے گی اور اگر کسی مسلمان کی نماز جنازہ کسی نے ادانہ کی توسب گنرگار ہوں گے۔ یمی معاملہ قبال کا ہے۔ جیے خلافت راشدہ میں ہو تا تھا کہ مثلاً اگر شام کے محاذ پر جنگ ہو رہی ہے اور وہاں ہے مطالبہ آیا کہ دس ہزار آ دمیوں کی مزید ضرورت ہے ' تو اگر دس ہزار مجاہدین فکل آئیں اور باقی سب آ رام ہے گھروں میں رہیں تو ان پر کوئی الزام نہیں ہے۔ جہاد اور قبال کو متراد ف سمجھ لینے کا نتیجہ بیہ نکلا کہ خود جہاد کو فرض میں کی بجائے فرض کفایہ سمجھ لیا گیا۔ ا س کے نتیج میں جماد کانصور ہمارے دینی تصورات سے بحیثیتِ مجموعی خارج ہو گیااور اس کی کوئی اہمیت نہیں رہی۔

# 🕝 کیامسلمان کی ہر جنگ جماد فی سبیل اللہ ہے؟

ایک دو سری چیز جس نے میرے نزدیک جلتی پرینل کا کام کیا ہے اور پھراس کی وجہ سے اصل بدنامی مسلمان وب بھی وجہ سے اصل بدنامی مسلمانوں کے جھے میں آئی ہے ' یہ مغالطہ ہے کہ مسلمان جب بھی جنگ کرے وہ جہاد فی سبیل اللہ ہے۔ اس غلط فنمی کے بد ترین نتائج نکلے اور اس نے جہاد فی سبیل اللہ کی اصطلاح کو بزی طرح بدنام کیا۔ ظاہریات ہے کہ ہمارے وَ ورِ ملوکیت میں بادشاہ جو جنگیں کرتے تھے ان کا محرک ان کی ہو سِ ملک گیری ہوتی تھی تا کہ بوے سے بادشاہ جو جنگیں کرتے تھے ان کا محرک ان کی ہو سِ ملک گیری ہوتی تھی تا کہ بوے سے

بادشاہ جو جنگیں کرتے تھے ان کا تحرک ان کی ہوئی ملک میری ہوئی تھی تا لہ بڑے سے بڑے کی بنا سکیں اور زیادہ سے زیادہ محصولات (Revenues) اکٹھے ہو سکیں۔ لیکن ان جنگوں کو بھی جماد فی سبیل اللہ کہا گیا۔ ظاہرہاس کے نتیجے میں اس مقدس اصطلاح کو توبدنام ہونای تھا۔

اس ضمن میں تازہ ترین مثالیں ملاحظہ فرمائیں۔ اسی صدی کے وسط یعنی پیاس کی د ہائی میں الجزائر میں فرانس سے آزادی کی جنگ لڑی جارہی تھی۔ مسلمانوں کا حصولِ حریت کے لئے جہاد ایک جائز جہاد ہے 'مگر ہر جہاد محرّیت جہاد فی سبیل اللہ نہیں ہے۔ لیکن الجزائر کے اس جہادِ محریت کو جہاد فی سبیل اللہ سے لیبل کر دیا گیا تھا۔ یہ میں اپنا ذاتی تجربہ بتا ر ہا ہوں کہ اس زمانے میں میں جماعت اسلامی منگمری (ساہیوال) کا امیر تھا تو علامہ بشیرالا براہیمی الجزائری تشریف لائے اور ان کے ساتھ ایک آرمی افسر کرنل عودہ تھے۔ علامہ بشیرالا برامیمی الجزائری معروف دینی شخصیت تھے۔ انہوں نے جہاد فی سبیل اللہ پر ېږي جو شيلي تقرير کې 'جو عربي ميں تھی'ليکن اس کامفهوم <u>سننے</u> والوں کو پچھونہ پچھ سمجھ ميں آ ر ہا تھا۔ ہم نے اپنی بساط بھر کوشش کر کے پیسے جمع کئے اور ان کی خدمت میں پیش گئے۔ لیکن اس جهاد کانتیجه کیانکلا؟ جب وه جهاد کامیاب هوانو و بال ایک سوشلسٹ ریاست وجو د میں آگئی۔ عجیب بات ہے کہ جو در خت آم کا تھااس پر برگ وبار کسی اور شے کے آگئے۔ د رحقیقت وه جهاد جهادِ حریت تھا'جهاد فی سبیل الله نهیں تھا۔ چنانچہ جهاد حریت کی کامیا بی کی صورت میں وہاں کے ایلیٹ طبقہ کے اذہان' فکر اور نظریات کے مطابق نظام بن گیا۔ میں حال ہمارے پڑوسی ملک افغانستان میں ہوا۔ افغانستان میں جو جنگ لڑی گئی وہ بنیادی طور پر جهادِ حریت' لینی آ زادی کی جنگ تھی۔ اس میں اصل زور اس وقت آیا جب روسی افواج افغانستان میں داخل ہو گئیں۔ اس موقع پر تمام علماء بھی اٹھ کھڑے ہوئے۔ اس لئے کہ ہارے فقہی تصورات کی روسے بھی کسی مسلمان ملک پر کسی غیرمسلم حکومت کی فوجیں حملہ آور ہو جائیں تو پھرد فاع فرضِ عین ہو جاتا ہے۔ للذا اس جذبے ہے سرشار ہو کر پوری قوم اپنی آ زادی کے تحفظ کے لئے کھڑی ہو گئی۔ ہم نے اس کو بھی جہاد فی سبیل اللہ کالیبل دے دیا اور دنیا بھر میں اس کاایساڈ نکا بجایا کہ جذبہ شیادت ہے سرشار رضا کار پوری دنیاہے تھنچ کر چلے آئے۔ جولوگ باہرے آئے میں سمجھتا ہوں ان کے ول میں وہی جماد فی سبیل اللہ کاجذبہ تھا' لیکن افغانستان میں جہاد کی اصل کیفیت اور نوعیت تو جهادِ حریت کی تھی۔ نتیجہ بیہ فکلا کہ روسی افواج نکل گئیں اور آپس میں غانہ جنگی شروع ہو گئی اور بیہ جماد فی سبیل الله فساد فی سبیل الله بن گیا۔ پچھ عرصے بعد عربی مدار س کے نوجوان طالب علم اٹھے جنبوں نے جہاد فی سبیل اللہ کی بات نہیں کی ' بلکہ جہاد فی سبیل

انہوں نے جن علاقوں کا کنٹرول سنبھالاو ہاں اسلامی شریعت نافذ کی۔ ورنہ وہاں کے جمادِ حریت میں تو تمام طبقے شریک سے 'جس طرح ایرانی انقلاب میں مختلف گروہوں نے مل کر شاہ کے خلاف جدوجہد کی تھی۔ ان میں تو دہ پارٹی 'بائیں بازو کی جماعتیں اور مجاہدین خلق کے ساتھ ساتھ علاء بھی اس جدوجہد میں شریک سے۔ اسی طرح ہمارے ہاں اپنی بھٹو کے ساتھ ساتھ علاء بھی اس جدوجہد میں شریک سے۔ اسی طرح ہمارے ہاں اپنی بھٹو تحریک کی قیادت علاء کے ہاتھ میں آگئی اور علاء ہونے کے ناطے انہوں نے وہاں اپنی فقہ کے مطابق اسلامی قوانین نافذ کئے اور اسلامی شعائر کی شفیذ کی۔ اس طرح کامحالمہ افغانستان میں طالبان کے ذریعے ہوا۔ جماد فی سبیل اللہ کے نوازم و مراحل نہ ایران میں پورے ہوگئہ افغانستان میں۔

الامن 'لینی امن قائم کرنے کے لئے جماد کیا۔ بیدو و سری بات ہے کہ چو نکہ وہ علماء تھے للذا

# جهادفی سبیل الله کی اہمیت و لزوم

حماد فی سبیل اللہ کی اہمیت اور اس کے لزوم کے ضمن میں قرآن مجیدے بیسیوں آیات کاحوالہ دیا جاسکتاہے 'لیکن میں یہاں صرف دومقامات کے حوالے دے رہاہوں۔

# جماد : ايمانِ حقيقي كاجزوِلازم

قرآن کی روسے جماد فی سمبیل اللہ ایمان کا جزولازم ہے اور جماد فی سمبیل اللہ کے بغیرا بمان مکمل نسیں! میں الفاظ استعمال کروں گا کہ ایمانِ حقیقی کے دواضافی ارکان ہیں ' ایک دل میں یقین اور دو سرے عمل میں جماد۔ اس کیلئے سور قالحجرات کی آیت ۱۱ اور ۱۵ ملاحظہ کیجئے۔ آیت ۱۲ کے آغاز میں ایمان اور اسلام کو علیحہ ہ علیحہ ہ کردیا گیا:

﴿ قَالَتِ الْاَعْرَابُ امْنَا \* قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوْا وَلَكِنْ قُوْلُوْآ اَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُل الْإِيْمَانُ فِي قُلُوْبِكُمْ \* ﴾ (الحجرات: ١٣)

" یہ بدّود عولی کر رہے ہیں کہ ہم ایمان لے آئے۔ (اے نبی ً) ان سے کمہ دیجئے

تم ایمان ہرگز نہیں لائے 'بلکہ یوں کمو کہ ہم اسلام لے آئے (یا ہم نے اطاعت قبول کرلی) جبکہ ابھی تک ایمان تمہارے دِلوں میں داخل نہیں ہوا... ''

یوں ترق ببلدا ہی تک ایمان مهارے دِنوں میں واعل میں ہوا... ؟ مذکورہ بالا آیت میں اسلام کا اثبات کرتے ہوئے ایمان کی نفی کی گئی ہے۔ اس لئے

كرجس كى في زبان سے كمدويا "أشْهَدُ أَنْ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَّسْوْلُ

الله "وه قانونی طور پر مسلمان ثمار ہوگا۔ لیکن فرمایا گیا کہ اس مغالطے میں نہ رہنا کہ اس الله "وه قانونی طور پر مسلمان ثمار ہوگا۔ لیکن فرمایا گیا کہ اس مغالطے میں نہ رہنا کہ اس سے تہمیں ایمان حاصل ہوگیا ہے۔ "إِذَا جُتَمَعًا تَفَوَّ فَا" کی روسے ایک ہی جگہ دونوں اصطلاحیں آئی ہیں تو مفہوم جدا ہوجائے گا۔ چنانچہ یمال اسلام اور ہے 'ایمان اور ہے۔ بہد یہ واضح ہوگیا کہ ایمان اور شے ہے' اسلام اور شے ہے تو فطری طور پر یہ سوال پیدا ہو تا ہے کہ پھرایمان کیا ہے؟ اس کی تعریف کیا ہے؟ اس کے لوازم کیا ہیں؟

سوال پیدا ہوتا ہے کہ پھرامیان کیا ہے؟ اس کی تعریف کیا ہے؟ اس سے توارم کیا ہیں؟
اس کی شرائط کیا ہیں؟ اس اعتبارے میں کہتا ہوں کہ سورۃ الحجرات کی بید دو آیات ایمانِ
حقیقی کی تعریف پر قرآن کا ذروۂ سنام ہیں۔ اس لئے کہ اس تمہید کے بعد کہ اسلام اور
ہے' ایمان اور ہے' اور بیر کہ تمہار ااسلام تسلیم لیکن تمہار اایمان کا دعویٰ قابلِ قبول
نسس' فرمایا :

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُوْنَ الَّذِيْنَ اَمَنُوْا بِاللَّهِ وَرَسُوْلِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوْا وَجُهَدُوْا بِاَمْوَالِهِمْ وَٱنْفُسِهِمْ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ ۚ أُولَٰئِكَ هُمُ الصَّدِقُوْنَ۞ ﴾

''(حقیقی)مؤمن تو صرف وہ ہیں جو ایمان لائے اللہ پر اور اس کے رسول پر ' پھر ہر گزشک میں نہیں پڑے۔اور انہوں نے اللہ کے رائے میں جماد کیاا پی جانوں اور مال کے ساتھ 'صرف میں سچے لوگ ہیں۔''

یہ قرآن مجید کاواحدمقام ہے جمال ایمان کے بعد ﴿ ثُمَّ لَمْ يَوْ تَا بُوْا ﴾ کااضافہ ہے جس سے

معلوم ہوا کہ وہ ایمان مطلوب ہے جو بقین کی شکل اختیار کر گیا ہو۔ بقین بھی ایسا کہ اس کے ساتھ شکوک و شبهات جڑے ہوئے نہ ہوں۔ ایمانِ حقیقی کی پہلی شرطِ لازم تو ہیہ ہوئی۔ دو سری پیر کہ وہ اپنی جانوں اور مالوں کے ساتھ اللہ کی راہ میں جہاد کرتے ہیں اور

میں لوگ (اپنے دعوائے ایمان میں) سیچے ہیں۔ اس بات کو اب ذرا وضاحت سے سیجھئے۔ دیکھئے!اسلام کے پانچے ار کان ہیں جن میں کی بیشی نہیں ہو سکتی۔ یہ بات میں اس حوالے سے عرض کر رہا ہوں کہ ہمارے بعض مفسرین نے 'خاص طور پر جو کسی دعوتی جدوجہد کولے کر کھڑے ہوئے 'کوشش کی ہے کہ

مقسرین نے ، خاص طور پر جو سی و طوی جدو جہد تو سے حرکھرتے ہوئے ۔ و ساں کہ ہے۔ جہاد کو بھی ار کانِ اسلام میں داخل کرلیں۔ یہ اس کی اہمیت کے پیش ں نظر کیا گیا، کیکن میرے نزدیک یہ کوشش غلط ہے۔ ار کانِ اسلام معین ہیں۔ حضرت عبداللہ بن عمر ہیں۔ سے مروی متفق علیہ حدیث ہے کہ نبی اکرم میں لیے ارشاد فرمایا :

مُرُوى عَلَى عَلَيْ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لاَ اِللهُ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا (ابُنِيَ الْإِسْلاَمُ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لاَ اِللَّهُ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَاقَامِ الصَّلاَةِ وَالِيَتَاءِ الزَّكُوةِ وَالْحَجّ وَصَوْمِ عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَاقَامِ الصَّلاَةِ وَالِيَتَاءِ الزَّكُوةِ وَالْحَجّ وَصَوْمِ

رَ مَضَانَ))

"اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر رکھی گئی ہے۔ (۱) اس بات کی شہادت کہ اللہ کے بغیر کوئی اللہ نہیں اور ریہ کہ محمد طبیحیا اس کے بندے اور رسول بیں۔(۲) نماز قائم کرنا۔ (۳) زکو قوینا۔ (۴) حج کرنا۔ (۵) رمضان کے روزے رکھنا۔ "

کرنا۔(۳) زکو ۃ دینا۔(۴) عج کرنا۔(۵) رمضان کے روز کے رصابہ ان پانچار کان میں سے ہم نہ کسی کو کم کر سکتے ہیں نہ اس میں کسی کااضافہ کر سکتے ہیں۔ میں یہ عرض کرچکا ہوں کہ اسلام عام ہے اور ایمان خاص ہے۔ چنانچہ '' ایمان ''میں

یہ پانچوں ارکانِ اسلام تو شامل رہیں گے' یہ اس کا جزوِ لازم ہیں' البتہ اس میں دو کا اضافہ ہو جائے گا۔ ایک یہ کہ " شَهَا دَقِ اَنْ لاَّ اِللَّهُ "کے ساتھ یقین قلبی کا اضافہ کر لیں اور دو سرے عمل میں جماد کا اضافہ کرلیں۔ اس کے لئے ایک مثال یہ ہے کہ روشنی کی کرن جب منشور (Prism) میں سے گزرتی ہے تو اس کے سات رنگ ظاہر ہو جاتے

کی کرن جب منشور (Prism) میں سے گزرتی ہے تو اس کے سات رنگ طاہر ہو جاتے ہیں۔ لیکن ان سات کے ساتھ دو رنگ اور بھی ہوتے ہیں (Infra red) اور ہیں۔ لیکن ان سات کے ساتھ دو رنگ اور بھی ہوتے ہیں (Ultra violet)جو نظر نہیں آتے۔اس طرح میا پنج ارکان تو رہیں گے۔"اسلام" گویا پہلی منزل ہے اور" ایمان" اس کے اور بالا تر منزل ہوگ۔ پہلی منزل کے میا نچوں ستون

تو دو سری منزل میں بھی ناگزیر ہیں 'لیکن یہاں دو ستون اضافی ہو جائیں گے 'قلب میں یعنین اور عمل میں جماد۔ یعنی ایمانِ حقیقی کے بارے میں ہم یوں کمہ سکتے ہیں کہ اس کے سات ارکان ہیں : یقینِ قلبی 'شاد قولسانی 'نماز' روزہ' جج' زکو قاور جماد فی سبیل اللہ۔ بسرحال مذکورہ بالا آیت مبارکہ سے میہ بات بالکل واضح ہے کہ ایمان کی تعریف کا جزولاز م جماد فی سبیل اللہ ہے۔

#### أخروى نجات كالازمى نقاضا

جہاد فی سبیل اللہ کی اہمیت اور اس کے لزوم کے ضمن میں قرآن حکیم کادو سرامقام سور ة الصّف کی دو آیات ہیں 'جن سے بالکل واضح ہے کہ جہاد فی سبیل اللہ کے بغیر نجات نہیں ہے 'عذابِ الٰمی سے چھٹکار اممکن نہیں ہے۔ فرمایا :

﴿ يَا يُهُمَّا الَّذِينَ الْمَثُوا هَلُ اَدُلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنُ عَذَابِ
الْنِيمِ ٥ تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ بِاللَّهِ بِالْمُوالِكُمْ
وَانْفُسِكُمْ فَلْكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ ٥ ﴾ (الصف: ١٠١١)
"اك اليمان ك وعوت وارو! كيامِين تهاري رہنمائي كرون اس كاروباري طرف كه جو تهيں عذابِ اليم سے چھكارا ولادے؟ اليمان لاؤ الله پر اور اس كے رسول پر (جيب كه ايمان لاؤ الله پر اور اس كے رسول پر (جيب كه ايمان لاؤ الله بين الول سے اور اپني جانوں سے وی تمارے حق میں بمترے اگر تم واقعتا صحیح علم رکھتے ہو۔"

آیت کے آغاز میں ﴿ یَا نَهُاللَّذِیْنَ اَمَنُوْا ﴾ کے الفاظ دلالت کرتے ہیں کہ ایمان تو پہلے بھی موجود تھا'لیکن اس کے بعد جو یہ فرمایا گیا کہ ''ایمان لاؤ اللہ اور اس کے رسول پر '' تو معلوم ہوا کہ وہ ایمان قانونی در ہے کا ایمان تھا اور یمال حقیقی ایمان کی بات کی جارہی ہے۔ ساتھ ہی ہیہ بھی فرمایا کہ ''جماد کرو اللہ کی راہ میں اپنے مالوں ہے اور اپنی جانوں ہے۔ ''معلوم ہوا کہ ازروئے قرآن جماد فی سبیل اللہ کے بغیر نجات کا کوئی امکان نہیں' کیونکہ اس آیت میں جماد کے بغیر نجات کا کوئی امکان نہیں' کیونکہ اس آیت میں جماد کے بغیر نجات کی نفی ہورہی ہے۔

#### جهاداور **قا**ل کافر<u>ن</u>

البنتہ ایک بات سمجھ لیجئے کہ بیہ معاملہ قبال کا نہیں ہے' بلکہ بیہ جماد کی بحث ہو رہی ہے۔" قبال"کے ضمن میں سور ۃ النساء کی آیت ۹۵ بہت اہم ہے۔ فرمایا : ﴿ لاَ يَسْتَوِى الْقُعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ غَيْرُ أُولِى الصَّرَرِ وَالْمُجُهِدُونَ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُجُهِدِيْنَ بِآمُوَالِهِمْ فِي سَبِيْلِ اللَّهُ الْمُجُهِدِيْنَ بِآمُوَالِهِمْ وَالْفُسِهِمْ \* فَضَّلَ اللَّهُ الْمُجُهِدِيْنَ بِأَمُوالِهِمْ وَكُلَّا وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَى \* وَفَضَّلَ وَالْفُولِيْنَ اَجْرًا عَظِيْمًا ۞ اللَّهُ الْمُجُهِدِيْنَ عَلَى الْقُعِدِيْنَ آجْرًا عَظِيْمًا ۞

"مسلمانوں میں ہے وہ لوگ جو کسی معذوری کے بغیر گھر بیٹھے رہتے ہیں (یعنی قبال نہیں کرتے ہیں (یعنی قبال نہیں کرتے ہیں (یماں جہاد کا نہیں کرتے ہیں (یماں جہاد کا لفظ قبال کے معنی میں آیا ہے) دونوں کی حیثیت برابر نہیں ہے۔اللہ تعالی نے مال وجان ہے جہاد کرنے والوں کو بہت بڑا درجہ دیا ہے ان لوگوں کے مقابلے میں جو بیٹھے رہنے والے ہیں۔ اور (ان دونوں میں ہے) ہرا یک کے لئے اللہ نے بھلائی بیٹھے رہنے والے ہیں۔ اور (ان دونوں میں ہے) ہرا یک کے لئے اللہ نے بھلائی میں کا وعدہ فرمایا ہے۔ اور اللہ تعالی نے جہاد کرنے والوں کو بیٹھے رہنے والوں کے مقابلے میں بہت بڑا اجر دیا ہے۔"

میں عرض کرچکا ہوں کہ نبی اگرم سی اللہ علی سرت طیبہ میں صرف غروہ تبوک کے وقت نفیرعام ہوئی تھی' اس سے پہلے جتنی جنگیں ہو کیں ان میں صرف تثویق و ترغیب دلائی گئی کہ اے اہل ایمان' اللہ کی راہ میں نکلو! اللہ کی راہ میں جماد کرو! لیکن اے فرض عین قرار نہیں دیا گیا۔ آپ کی پوری جد وجمد کے دو ران سوائے غزوہ تبوک کے موقع کے وقال سب مسلمانوں کے لئے لازم نہیں کیا گیا۔ اسی لئے میں نے عرض کیا تھا کہ قال ہر وقت نہیں ہو تا' اور جب ہو تو عام حالات میں وہ فرض کفایہ ہو تا ہے' سوائے اس کے کہ ففیرعام ہو۔ چنانچہ قبال فرضِ میں نہیں ہے۔ للذا آگر کوئی قبال کے لئے نہیں نکلا تب بھی انفیرعام ہو۔ چنانچہ قبال فرضِ میں نہیں ہے۔ للذا آگر کوئی قبال کے لئے نہیں نکلا تب بھی اس کے بارے میں یہ نہیں فرمایا گیا کہ وہ اللہ تعالیٰ کے باں مردود ہو گیا' بلکہ فرمایا :
﴿ وَ کُلاَ وَ عَدَاللّٰهُ الْحُسْنَى ﴾ " (ان دونوں میں سے) ہرا یک کے لئے اللہ نے بھلائی ہی کا وعدہ فرمایا ہے "۔ لیکن قبال فی سبیل اللہ کے لئے جانیں ہھی پر رکھ کرنکل آنے والوں کے لئے بہت بڑا اجر ہے۔

اس کے مقابلے میں غزوۂ تبوک کے موقع پر نفیرعام تھی'للذااس موقع پریہ انداز اختیار فرمایا گیا :

﴿ يُا يُتُهَا الَّذِيْنَ امْتُوْا مَالَكُمْ اِذَا قِيْلَ لَكُمُ انْفِرُوْا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ

اثَّاقَلْتُمْ اِلَى الْأَرْضِ \* اَرَضِيْتُمْ بِالْحَيْوةِ الدُّنْيَا مِنَ الْأَخِرَةِ \* فَمَا مَتَاعُ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا فِى الْأَخِرَةِ اِلاَّ قَلِيْلُّ 0 اِلاَّ تَنْفِرُوْا يُعَذِّبْكُمْ عَذَابًا اَلِيْمًا ....﴾ (النوبة : ٣٩٬٣٨)

"اے اہلِ ایمان! تہمیں کیا ہو گیا ہے کہ جب تم سے کما گیا کہ نکلو اللہ کی راہ میں (جنگ و قبال کے لئے) تو تم زمین سے چہٹ کر رہ گئے۔ کیا تم آخرت کے مقابلے میں دنیا کی زندگی پند کر لی میں دنیا کی زندگی پند کر لی ہے) تو جان لو کہ دنیوی زندگی کا میہ سب سروسامان آخرت میں بہت تھو ڑا ثابت ہوگا۔ اور اگر تم (قبال کے لئے) نہیں نکلو گئو تن رکھو کہ اللہ تمہیں در دناک عذاب دے گا۔ "

یہ دومقامات میں نے ایک دو سرے کے مقابلے میں آپ کے سامنے رکھ دیتے ہیں۔ چنانچہ معلوم ہوا کہ جب قبال فرض عین بن جائے 'لینی نفیرعام ہو تواس کی صورت اور ہو گی' درنہ عام حالات میں قبال فی سبیل اللہ فرض کفایہ ہے' فرضِ عین نہیں ہے اور اس کے لئے تشویق و ترغیب سے کام لیا جائے گا۔ البتہ جمادِ فی سبیل اللہ کے بغیر نجات کا کوئی تصور ممکن نہیں۔

## د جهاد "کی لغوی بحث

اب آیئے ذرا لغوی طور پر جائزہ لیس کہ یہ لفظ کمال سے بنا ہے اوراس نے در جہ
بدر جہ ایک اصطلاح کی شکل کیسے اختیار کی ہے۔ خلا ہریات ہے ہمارے دین کی اصطلاحات
عربی زبان ہی سے اختیار کی گئی ہیں اور پہلے سے مستعمل الفاظ میں کچھ اضافی معانی داخل کر
کے انہیں اصطلاحات کی شکل دی گئی ہے۔ "جمد "کے لفظ سے ہر شخص واقف ہے کہ اس
کامادہ "ج 'ھ'د" ہے۔ جمد کے معانی کسی چیز کے حصول کے لئے محنت اور کو شش کرنے
کامادہ "ج 'ھ'د" ہے۔ جمد کے معانی کسی چیز کے حصول کے لئے محنت اور کو شش کرنے
کے ہیں۔ یعنی to strive for something کی جب سے لفظ باب مفاعلہ میں آئے
گا (جماد / مجاہدہ) تو یماں اب دو طرفہ عمل ہو جائے گا' یعنی جمد کے مقابلے میں جمد 'کسی
ر کاوٹ کے مقابلے میں محنت اور کو شش۔ اگریزی میں اے
د کاوٹ کے مقابلے میں محنت اور کو شش۔ اگریزی میں اے
د کاوٹ کے مقابلے میں محنت اور کو شش۔ اگریزی میں اے

ماتھ بیشہ against کاصلہ (prepostiotn) استعال کرتے ہیں 'جبکہ against کے ساتھ for استعال ہوتا ہے۔ گویا کہ جہد کیطرفہ عمل ہے' آپ کی کام کے لئے کوشش کررہے ہیں۔ لیکن جہادوہ دو طرفہ کوشش ہے جبکہ کوئی مقابلے میں ہو' یعنی آپ بھی کوشش کررہا ہے۔ کوشش کاکوشش سے مقابلہ ہو رہا ہے۔ کوشش کاکوشش سے مقابلہ ہو تو یہ جہادہ ہے۔ بالکل اسی طرح قتل اور قال کا معاملہ ہے۔ قتل بالکل ایک کیطرفہ عمل ہے۔ ایک شخص جارہا تھا کسی نے اس کو گولی ہار دی' جبکہ اس کے سان گمان میں بھی یہ بات نہیں تھی کہ کوئی مجھے گولی ہار دے گا۔ لیکن قتال یا مقاتلہ (باب مفاعلہ میں) کامفہوم یہ ہو گاکہ دو فریق ایک دو سرے کو قتل کرنے کے در یہ ہیں' یا ایک فوج دو سری فوج کے مقابلے میں ہے۔ جہد اور قتل کے الفاظ تو اردو زبان میں عام مستعمل ہیں اور ان کے سجھنے میں کوئی دشواری نہیں۔

#### «جهاد» بطورا صطلاح

اب ہم سے ویکھتے ہیں کہ جماد کی اصطلاح کس مغہوم میں استعمال ہوتی ہے۔ قرآن قرآن حکیم میں جماد کی الفظ "
قرآن حکیم میں جماد کی سمیل اللہ "کے نہیں۔ سورة الحج کی آخری آیت میں فرمایا :
﴿ وَجَاهِدُوْا فِی اللّٰهِ حَقَّ جِهَادِهِ ﴾ "جماد کرواللہ کے لئے جیسا کہ اس کے لئے جماد کا و و جَاهِدُوا فِی اللّٰهِ حَقَّ جِهَادِه ﴾ "جماد کرواللہ کے لئے جیسا کہ اس کے لئے جماد کا حق ہے۔ " ای طرح سورة العنکبوت کی آخری آیت ملاحظہ فرمائیں "ارشاد ہوا:
﴿ وَ اللّٰهِ مِنْ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهُ لِينَهُمْ سُلِلَنَا ﴾ "جو لوگ ہمارے لئے جماد کریں گے (محنت کو شش 'جَد وجمد کریں گے) ہم ان کے لئے اپنی راستے کھو لتے چلے جائیں گے (اوران کے لئے رہنمائی دیتے چلے جائیں گے) "۔

کے لئے رہنمائی دیتے چلے جائیں گے) "۔

کے لئے رہنمائی دیتے چلے جائیں گے) "۔

اس سے آگے بڑھ کر پھرمدنی سور تول میں اس کے ساتھ لفظ "سبیل" کا اضافہ ہو گیا اور جماد فی سبیل اللہ (اللہ کی راہ میں جماد) ایک اصطلاح بن گئے۔ اسی طرح " قال نی سبیل اللہ "بھی ایک اصطلاح بن گئی۔

انسان جو جدّوجمد اور محنت کر تا ہے اس میں وہ دو چیزیں کھیا تا ہے ' یعنی مال اور جان۔ للذا جہاد کے ساتھ " بِاَ مُوَالِکُمْ وَ اَنْفُسِکُمْ" کے الفاظ آتے ہیں۔ یعنی آپ کے پاس جو بھی وسائل و ذرائع ہیں' جو بھی اللہ نے آپ کو دولت دی ہے اس کو اس مقصد کے لئے خرچ کیجئے' اور آپ کو اللہ تعالیٰ نے جو صلاحیت' سمجھ' شعور اور ذہانت دی ہے اس کو بھی اللہ کی راہ میں لگائے۔

جہاد فی سبیل اللہ "بالا مُوَالِ وَ الْا نَفْسِ" کے علاوہ "بِ" کے تعدیہ کے ساتھ قرآن مجید میں تو صرف ایک اصطلاح مزید آئی ہے اور وہ ہے "جہاد بالقرآن" یعنی قرآن کے ذریعے سے جہاد۔ جہاد کے لئے ہتھیار کیا ہوگا؟ کس چیز سے جہاد کریں گے؟ قرآن کے ذریعے سے!" جہاد بالقرآن" کی اصطلاح سورة الفرقان میں وار د ہوئی ہے ، جس کا آغاز ہی ﴿ تَبُو كَاللّٰهِ مِنْ لَا لَٰكُونَ لِلْعُلَمِیْنَ لَلْاِیْدُونَ کِ الفاظ سے ہو تا ہی ﴿ تَبُو كَاللّٰهُ وَ اَلْمُ عَلٰی عَبْدِ ہِ لَیْتُ کُونَ لِلْعُلَمِیْنَ لَلّٰا یُورِی ﴾ کے الفاظ سے ہو تا ہو گا وہ جس نے یہ فرقان اپنے بندے پر نازل کیا تا کہ سارے جس وہ اول کے لئے خبروار کر دینے والا ہو"۔ اس سورة کے تانے بانے میں قرآن مجید جس وہان والوں کے لئے خبروار کر دینے والا ہو"۔ اس سورة کے تانے بانے میں قرآن مجید سے متعلق مضامین بنے ہوئے ہیں۔ اس میں فرمایا گیا : ﴿ فَلَا تُطِعِ الْکَافِرِیْنَ وَ جَاهِدُهُمْ بِهِ جِهَادًا کَبِیْرُوں ﴾ (آیت ۵۲) "پی (اے نبی) آپ ان کافروں کی بات و جاھِدُهُمْ بِهِ جِهَادًا کَبِیْرُوں ﴾ (آیت ۵۲) "پی (اے نبی) آپ ان کافروں کی بات ہرگزنہ مانیں اور اس قرآن کے ذریعے سے ان کے خلاف پورے زور و شور سے جہاد ہاری رکھئے!" ("جہاد بالقرآن "کے موضوع پر میراکتا بچہ بھی موجو د ہے ، جس میں اس موضوع پر سیرعاصل گفتگو کی گئے ہے۔)

اس ضمن میں حدیث میں تین اصطلاحات مزید آئی ہیں۔ (۱) جماد بالقلب: کمی برائی ۔ شے سے شدید قلبی نفرت نیہ بھی در حقیقت ایک جماد ہے۔ (۲) جماد باللمان: کمی برائی کے خلاف زبان کھولنا۔ یہ اس کااگلا درجہ ہے۔ (۳) جماد بالید: ہاتھ سے بعنی طاقت اور قوت سے برائی کے خلاف کوشش کرنا۔ یہ گویا کہ سب سے اونچا درجہ ہے۔ یہ درجات صحیح مسلم کی دواحادیث میں بیان ہوئے ہیں۔ پہلی حدیث حضرت ابوسعید خدری درجات صحیح مسلم کی دواحادیث میں بیان ہوئے ہیں۔ پہلی حدیث حضرت ابوسعید خدری بائے سے مروی ہے وہ کتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ مائی کے ارشاد فرماتے ہوئے سنا:

((مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيَغَيِّرُهُ بِيَدِهِ ۚ فَإِنْ لَّمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ ۚ فَإِنْ لَّمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ ۚ وَذٰلِكَ اَضْعَفُ الْإِيْمَانِ))

"تم میں سے جو کوئی کسی برائی کو دیکھے تو اسے چاہئے کہ اپنے ہاتھ (کی قوت) سے اس کوبدل ڈالے۔ پھراگر اس کی استطاعت نہ رکھتا ہو تو اپنی زبان سے (اس کے خلاف آواز اٹھائے) کین اگر وہ اس کی استطاعت بھی نہ رکھتا ہو تو اپنے دل
سے (اس برائی سے نفرت رکھے) اور یہ ایمان کا کمزور ترین در جہ ہے "ای مضمون کو لفظ جماد کے حوالے سے حضرت عبداللہ بن مسعود بڑتی نے بیان کیا ہے کہ
رسول اللہ مالی کے جماد کے جو الے سے حضرت عبداللہ بن مسعود بڑتی نے بیان کیا ہے کہ
نہیں کیا گریہ کہ اس کے بچھ نہ بچھ صحابی اور حواری ہوتے تھے جو اس کی سنت کو مضبوطی
سے بکڑتے تھے اور اس کے تھم کے مطابق چلتے تھے 'لیکن بعد میں ایسے ناخلف لوگ آ
جاتے تھے جو کہتے وہ تھے جو کرتے نہیں تھے اور کرتے وہ تھے جس کا انہیں تھم نہیں دیا
گیا تھا۔

((فَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِيَدِهٖ فَهُوَ مُؤْمِنٌ وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِلِسَانِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ ' وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْبِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ ' وَلَيْسَ وَرَآءَ ذُلِكَ مِنَ الْإِيْمَانِ حَبَّةُ خَوْدَل))

"پی جوایے لوگوں کے خلاف اپنے ہاتھ (طاقت) سے جماد کرے گاوہ مؤمن ہو گا'اور جوان کے خلاف اپنی زبان سے جماد کرے گاوہ مؤمن ہو گا'اور جوان کے خلاف اپنے ول سے جماد کرے گا(ان کے کرتو توں سے شدید نفرت رکھے گا) وہ مؤمن ہو گا'اوراس کے بعد توائیان رائی کے دانے کے برابر بھی نہیں۔" واضح رہے کہ عام طور پر قال کے لئے "جماد پالتیف" کالفظ استعال ہو تاہے۔اس طرح "ب"کے اضافے کے ساتھ مید پانچ اصطلاحیں ہمارے سامنے آگئیں: جماد بالقرآن 'جماد بالقلب' جماد باللمان 'جماد بالید' جماد بالسیف۔

CONTRACT OF THE PARTY OF THE PA

جهاو کی منزلیں

"جهاد فی سبیل....." کی تین منزلیس ہیں :

#### · جهاد في سبيل الحياة

جماد فی سبیل ...... کی پہلی منزل جماد فی سبیل الحیاۃ ہے۔ یعنی زندہ رہنے کے لئے جماد۔ اے علامہ اقبال نے "جمادِ زندگانی" ہے تعبیر کیا ہے ۔

#### یقیں محکم' عمل پیم' معبت فاتح عالم جمادِ زندگانی میں ہیں میہ مردوں کی شمشیری!

نظریہ ارتفاء کے حوالے سے ایک اصطلاح struggle for Existance اسی مفہوم میں استعال ہوتی ہے۔ ظاہر ہے کہ زندہ رہنے اور اپ و جود کو بر قرار رکھنے کے لئے ہر کی کو جدوجمد کرنی پڑتی ہے اور اس میں اپنے ابنائے نوع سے مسابقت کے لئے ہر کی کو جدوجمد کرنی پڑتی ہے اور اس میں اپنے ابنائے نوع سے مسابقت ایک جگہ نکلتی ہے تواس کے لئے سینکڑوں ور خواسیں آتی ہیں اور ہر در خواست کنندہ اپنا ما زور لگا رہا ہوتا ہے 'سفارش کروائی جاتی ہے اور بھاگ دوڑی جاتی ہے۔ یہ سب سازور لگا رہا ہوتا ہے 'سفارش کروائی جاتی ہے اور بھاگ دوڑی جاتی ہوزی حیات اس لئے کہ معاش کی ایک شکل پیدا ہوجائے۔ "جماد فی سبیل الحیاۃ "گویا کہ ہرزی حیات اس لئے کہ معاش کی ایک شکل پیدا ہوجائے۔ "جماد فی سبیل الحیاۃ "گویا کہ ہرزی حیات رکھنے کے لئے مسلس جماد کرنا پڑتا ہے۔ اس تھور میں "بقائے آصلی" (Survival of the fittest)

زندگی کامی جهاداگر بند ہُ مؤمن کرتا ہے تو یہ اس کی عبادت کے در ہے میں ہوگا' بشرطیکہ وہ احکامِ اللی کی پابندی کرتا ہو۔ اگر وہ اپنے ہاتھ کی محنت سے اپنی معاش کمار ہاہے تو اس کے لئے "اَلْکَاسِبُ حَبِیْبُ اللّٰهِ" کی بشارت ہے۔ چنانچہ ایک بند ہُ مؤمن حلال اور حرام کی حدود کو قائم رکھتے ہوئے' حلال پر اکتفاکرتے ہوئے اور حرام سے قطعی بچتے ہوئے"جہاد فی سبیل الحیاۃ "کر رہاہے تو یہ اس کے لئے عبادت کے درجے میں ہے۔ تاہم اس کے لئے ایک اور خاص قتم کے جہاد کی ضرورت ہوگی'جو بعد میں بیان کیا جائے گا۔

#### 🕝 جهاد في سبيل الحقوق

"جہاد فی سبیل الحیاۃ" سے بلند تر منزل"جہاد فی سبیل الحقوق "کی ہے۔ اپنے حقوق کی جدوجہد میں سب سے بڑا جہاد"جہاد فی سبیل الحریت" ہے۔ آزادی ہرانسان کاحق ہے اور آزادی کے حصول کیلئے جہاد مسلمان اور غیرمسلم سب کرتے رہے ہیں۔ دنیا نے نو آبادیاتی نظام سے آزادی حاصل کی تو محنت' جدّ دجُمد اور جہاد کے نتیج میں۔ مجیب بات یہ ہے کہ سب لوگوں نے آزادی کی راہ میں جان دینے والوں کیلئے"شہید" کا لفظ استعمال کیا ہے۔ ہندو بھی شہید کالفظ ہی استعمال کرتے ہیں۔ جن مجاہدین آزادی نے علیحدگ کے لئے جانیں دیں ان کے لئے بھی شداء بگلہ دیش کالفظ استعال کیاجا تا ہے۔
جہاد فی سبیل الخریت کو میں نے جہاد فی سبیل الحقوق سے خاص کردیا ہے۔ اس لئے کہ شیر کے منہ میں سے نوالا نکالنا آسان کام نہیں ہو تا۔ جن طبقات نے لوگوں کے حقوق خصب کئے ہوئے ہیں ان کے چنگل سے نکلنا آسان کام نہیں۔ سرماییہ دارانہ اور جاگیردارانہ نظام کی گرفت سے نکلنا آسان نہیں۔ اسی طرح اگر کسی قوم نے دو سری قوم فو غلام بنالیا ہے تو اس سے آزادی حاصل کرنا آسان کام نہیں 'للذااس کے لئے جہاد ہو کو غلام بنالیا ہے تو اس سے آزادی حاصل کرنا آسان کام نہیں 'للذااس کے لئے جہاد ہو ملک ہنا آسان کام نہیں 'للذااس کے لئے جہاد ہو میں ہوئی ہے۔ یہ جہاداگر کوئی مسلمان شریعت کے حدودو قبود کی پابندی کرتے ہوئے کرتا ہے تو یہ جائز ہے 'اور اگر اس ہیں اپنی جان دیتا ہے تو وہ مرتبہ شمادت پر فائز ہو تا ہے 'اگر چہ در ہے کے اعتبار سے یہ شمادت وہ نہیں جو جہاد فی مرتبہ شمادت پر فائز ہو تا ہے 'اگر چہ در ہے کے اعتبار سے یہ شمادت وہ نہیں جو جہاد فی مرتبہ شمادت ہی خرنیا ؛ شمادت کی درجات کو کموظ خاطر رکھناہو گا'لیکن بسرحال یہ مرتبہ شمادت ہی ہے۔ رسول اللہ میں اللہ میں موال یہ مرتبہ شمادت ہی ہے۔ رسول اللہ میں ہو تھاد تی ہے۔ رسول اللہ میں ہو تھاد کیا ہو قاطر رکھناہو گا'لیکن بسرحال یہ مرتبہ شمادت ہی ہے۔ رسول اللہ می مؤاخت میں در جات کو کموظ خاطر رکھناہو گا'لیکن بسرحال یہ مرتبہ شمادت ہی ہے۔ رسول اللہ می مؤاخت میں در جات کو کموظ خاطر رکھناہو گوئون مَالِه فَلُونَ مَالَی کیا ہونے کہ کہ کیا ہونے کہ کہ کیا ہونے کیا کہ کیا ہونے کیا ہونے کیا کہ کیا ہونے کیا کہ کیا ہونے کیا کہ کرنا ہونے کہ کیا ہونے کو اس کے سامنے دو

ا پی جانیں قربان کیں وہ ان کے شمداء ہیں۔ بنگلہ دلیش میں جن لوگوں نے پاکستان ہے

وہ مارا گیاتواس کادرجہ شادت کاہے۔ 🕝 نظریہ اور نظام کی سطح پر جماد

اگر آپ کسی خاص نظریئے کے قائل ہو گئے ہوں'اس کی حقّانیت آپ کے دل میں بیٹے گئی ہو اور اب آپ چاہتے ہوں کہ اس نظریئے کاپر چار ہو'اس نظریہ پر مبنی نظام قائم ہوا دراس کے منافی نظام کو ختم کیا جائے اور اس پورے نظام کی د هجیاں بھیردی جائیں۔ (علامہ اقبال کے الفاظ میں" برہم زن" اور شاہ ولی اللہ کے الفاظ میں فکٹ ٹُوڑ نِظامِ) تو یہ جماد کی بلند ترین منزل ہے۔اس کا تعلق انسان کے خیالات' نظریات' عقائد اور سوچ و

را ہے ہیں' یا تو دہ کھے کہ میری جان بخشی کرواور جو کچھ میرے پاس ہے وہ لے لو'اور دو سرا یہ کہ وہ اپنے مال کی حفاظت میں ڈٹ جائے اور مقابلہ کرے۔اس صورت میں اگر

فکر سے ہے۔ ظاہر بات ہے پھراس نظریئے پر منی جماد ہو گا۔ اپنے پندیدہ نظریئے کو پھیلانا' عام کرنا اور اس نظریئے پر مبنی نظام قائم کرنے کے لئے جماد نظریاتی جماد ہو گا۔ فرض سیجئے اگر کسی کے ذہن میں اشتراکیت کا فلسفہ بیٹھ گیا اور وہ اس کو صحیح سبجھتا ہے' تاریخ کی میں تعبیرا سے درست معلوم ہوتی ہے تو اب اگر اس نے اس نظریئے کو پھیلایا اور اس کے لئے تن من دھن کی بازی لگادی تو یہ جماد فی سبیل الاشتراکیہ ہے۔ اس طرح عوام کے جمہوری حقوق کے لئے آواز اٹھانا' جاگیرداری نظام سے آزادی حاصل کرکے جمہوریت کے قیام کی جدوجہد کرناجہاد فی سبیل الدیموکراتیہ ہے۔

ای طرح ایک جماد فی سیل الشرک ہے ' یعنی شرک کے حق میں جماد کرنا۔ اس معنی میں یہ لفظ (جماد) قرآن مجید میں دو جگہ آیا ہے کہ مشرک والدین اگرتم ہے جماد کریں کہ تم اللہ کے ساتھ شرک کرو تو ان کی اطاعت مت کرنا۔ سورة العنکبوت میں الفاظ آئے ہیں اللہ کے ساتھ شرک کرو تو ان کی اطاعت مت کرنا۔ سورة العنکبوت میں الفاظ آئے ہیں فرمایا وَ اِنْ جَاهَدُكَ فِیْتُمُ اللّٰهِ عِلْمٌ فَلاَ تُطِعْهُمَا ﴾ اور سورة لقمان میں فرمایا وَ اِنْ جَاهَدُكَ عَلَی اَنْ تُشُوكَ بِی مَالَیْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلاَ تُطِعْهُمَا ﴾ مشرک والدین کے بودو الدین کا بحر پور دباؤیہ تھا کہ واپس آ فودوان بیٹے جب ایمان کے آئے تو ان پر مشرک والدین کا بحر پور دباؤیہ تھا کہ واپس آ جاواور اس دین کوچھوڑ دو۔ ان کا دباؤ اور کوشش در حقیقت جماد فی سیمیل الشرک ' فی سیمیل الکفوت تھا۔ چنانچہ قرآن مجید میں ہے آیت بھی آئی ہے ﴿ اَلّٰذِیْنَ کَافُرُوا یُقَاتِلُونَ فِی سَبِیلِ اللّٰهِ \* وَ الّٰذِیْنَ کَافُرُوا یُقَاتِلُونَ فِی سَبِیلِ اللّٰهُ اللّٰ مِن اللهِ جمل اور اس کے ساتھی بھی جانیں بھیلی پر رکھ کرآئے تیں ۔۔۔۔۔ " طابریات عبدر میں ابو جمل اور اس کے ساتھی بھی جانیں بھیلی پر رکھ کرآئے تھے 'لذا وہ بھی کابلہ تھے ' لیکن وہ مجاہد فی سبیل الشیطان ' فی سبیل الشرک اور فی سبیل الطاغوت تھے۔

جب کہ ﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ ﴾ مجاہدین فی سیل اللہ تھے۔
یہاں آکراب "جماد فی سیل اللہ" کی اصطلاح معین ہوئی۔ "جماد" کی تیسری منزل
سی نظریتے اور نظام کی بنیاد پر جماد ہے ۔۔۔ اور اسلام میں وہ نظریہ ایمان ہے۔ ایمان
کے اس نظریتے پر ایک نظام قائم ہو تا ہے۔ اس نظام کو قائم کرنے کی جُدوجُمد" جماد فی
سیل اللہ "ہے۔

# جهادفی سبیل الله کی منازل

جهاد فی سبیل اللہ کی تین منزلیں ہیں :

# 🕦 کیلی منزل کے تین جماد

ا۔ جماد مع النفس: پہلے بیان کیا جاچاہ کہ اگر کوئی بند ہُ مؤمن جماد نی سبیل الحیاۃ یعنی زندہ رہنے کے لئے جدو جمد کررہا ہے تو اگر وہ میہ جدو جمد حلال وحرام کی حدود کو چیش نظرر کھتے ہوئے 'یعنی حرام ہے بالکلیہ اجتناب کرتے ہوئے اور صرف حلال پر اکتفاکرتے ہوئے کررہا ہے تو وہ اس کے لئے عبادت کے درجے میں ہے۔ اپنے آپ کوا حکام شریعت کا پہند بنانے کے لئے بھی جماد کی ضرورت ہے اور میہ جماد فی سبیل اللہ کی پہلی منزل ہے۔ خود مسلمان ہونے کے لئے 'خود اللہ کی اطاعت پر کاربند رہنے کے لئے 'شریعت کو اپنے اور پر نافذ کرنے کے لئے 'اپنے وجود پر اللہ کا تھم قائم کرنے کے لئے 'خود اپنی ذات پر فلافت کا نظام قائم کرنے کے لئے جماد کرنا جماد فی سبیل اللہ کی اولین منزل ہے۔ فلافت کا نظام قائم کرنے کے لئے جماد کرنا جماد فی سبیل اللہ کی اولین منزل ہے۔

واضح رہے کہ اوّلین ہونے کے نامطے یہ اہم ترین بھی ہے۔ اس لئے کہ اس پہلی مزل پر دو سری منزل لقیر ہوگی جو بلند تر ہوگی' اُس کے اوپر تیسری منزل اس سے بھی بلند تر ہوگ ' اُس کے اوپر تیسری منزل اس سے بھی بلند تر ہوگ ۔ لیکن اہم ترین پہلی منزل ہے' کیونکہ پہلی منزل وجو دیس آئے گی تو اس پر دو سری منزل سبخ گی اور دو سری منزل موجو دہوگی تو تیسری بنے گی۔ اوپر کی دونوں منزلوں کی چنگی اور مضبوطی کا دار و مدار بالکلیہ پہلی منزل پر ہے۔ اس حوالے سے جماد فی سبیل اللہ کی اولین منزل ہیہ کہ اللہ تعالی کی عطاکر دہ شریعت کے اوا مرونو اہی کا پابند ہونے کے لئے جماد کیا جائے۔ اس کے لئے سب سے پہلے اپنے نفس امارہ کے خلاف جماد مفروری ہے۔

ایمان کانور قلب میں پیدا ہوتا ہے۔ جیسے کہ فرمایا: ﴿ مَثَلُ نُوْرِهِ کَمِشْکُو وَ فِيْهَا مِصْبَاحٌ ۖ ﴾ (النور: ٣٥)" أس كے نوركى مثال الي ہے جیسے ایک طاق میں چراغ رکھا ہو۔ "حضرت عبداللہ بن عباس بھی ﷺ كے نزدیک یمال " فِي قَلْبِ الْمُؤْمِنِ " كے الفاظ مخدوف ہیں۔ یعنی "مَثَلُ نُوْرِهِ فِي قَلْبِ الْمُؤْمِنِ " مومن كے دل میں جو نورِ ایمان آتا ہے وہ دواجزاء نورِ فطرت اور نورِ وحی پر مشتمل ہوتا ہے۔ چتانچہ اس كے بارے میں فرمایا

"نُوْرٌعَلٰى نُوْرٍ"-

اب انسان میں حیوانی نقاضے (Animal Instincts) بھی موجود ہیں جو بہت زور دار ہیں۔ ظاہر بات ہے کہ زندہ رہنے کا نقاضا بہت شدید ہے 'زندہ رہنے کے لئے اسے کھانے پینے کو بھی چاہئے 'اسے رزق اور تسکین چاہئے۔ پھر صرف یہ نہیں کہ وہ ضرورت کی حد تک ہو بلکہ اس میں پچھ لڈات بھی ہوں 'اللہ نے Taste Buds پیدا کئے ہوئے ہیں۔ پھریہ کہ اپنی نسل کی بقاء کے لئے اس کے اندرایک جنسی جذبہ موجود ہے۔ فرائڈ کے نزدیک تو یہ انسان کے اندر سب سے قوی جذبہ ہے اور انسانی محر کائے میں میں یہ جذبہ سب سے زیادہ طاقت ور ہے۔ انسان کے ظاکی وجود میں جو حیوانی واعیات موجود ہیں وہ تو اپنی تسکین چاہتے ہیں۔ انہیں حلال وحرام سے کوئی غرض نہیں۔ چنانچہ بیٹ بھرا ہو ناچاہئے۔ زبان کو چھارہ چاہئے۔ جنسی جذبہ بھی اپنی تسکین چاہتا ہے 'یہ کتا ہے انسان پر دباؤ ڈالتے ہیں اور اسے مجبور کرتے ہیں۔ سور ہ یوسف کی آبت ۵۳ میں اس کی تعبیر یوں کی گئے ہے : ﴿ إِنَّ التَّفْسُ لَا مَّارَ قَبِالسُّوْءِ ﴾ "نفس تو یہ یہ کہا کہ کا اندر کا حیوان جو تمام حیوانی نقاضے رکھتا ہے 'انسان کو برائی کی طرف میں ہے "کینی ہمارے اندر کا حیوان جو تمام حیوانی نقاضے رکھتا ہے 'انسان کو برائی کی طرف کھنی تا ہے۔ گیا ہ

"ایمال مجھے روکے ہے تو کھنچے ہے مجھے کفر کعبہ مرے بیجھے ہے کلیسا مرے آگے!"

کے مصداق انسان کو اس کی روح نیکی کی طرف تھنچ رہی ہے اور دو سری طرف اس کا نفس اے برائی کی طرف تھنچ رہا ہے۔ چنانچہ ہمارے اند رونی میدانِ جنگ میں کشاکش خیر و شربرپا ہے 'جس کے دو فریق ہیں جوا یک دو سرے کے خلاف زور آ زمائی کررہے ہیں۔ نفس انسانی کے لئے مولاناروم نے اس شعر میں بھترین تعبیر کی ہے۔ نفس ما ہم کم تر از فرعون نمیت لئین او را عون ایس را عون نمیت!

یعن پیرمیرانفس بھی فرعون ہے کم نہیں ہے۔اس لئے کہ جیسے فرعون نے کہاتھا کہ ﴿ اَلَیْسَ لِیْ مُلُكُ مِصْوَ وَ هٰذِهِ الْاَنْهَارُ تَجُوِیْ مِنْ قَحْتِیْ ﴾ ''کیامصر کی حکومت میرن نہیں ہے؟ اور یہ سارا آبپاشی کا نظام میرے کنرول میں نہیں ہے؟" مَیں جس کا پانی
چاہوں جاری رکھوں اور جس کا چاہوں بند کردوں' یہ میرے اختیار میں ہے۔ ای طرح
یہ نفس کہتا ہے کہ یہ وجود میرا ہے' اس پر میرا علم چلے گا' مجھے اس سے غرض نہیں کون
خدا ہے'کیا اس کا حکم ہے۔ اس طرح یہ نفس کہتا ہے مجھے اس کی پرواہ نہیں ہے کہ کیا
حلال ہے اور کیا حرام ہے'کیا جائز ہے اور کیا ناجائز ہے' میری خواہشات' میرے جذبات
اور میری شوات کی تسکین ہوئی چاہئے۔ فرق صرف یہ ہے کہ فرعون کے پاس لاؤ گئر
مجمی تھا' مدد (فوج) تھی' للذا اس نے زبان سے بھی کہ دیا کہ ﴿ اَ اَارَ اَبُکُمُ الْاَ عَلٰی ﴾ کہ
میں ہی تہمار ابرا رہ ہوں۔ لیکن میرے نفس کے پاس کوئی فوج نہیں ہے' اس کے کوئی
میں ہی تہمار ابرا رہ ہوں۔ لیکن میرے نفس کے پاس کوئی فوج نہیں ہے' اس کے کوئی

اب يهال رسول الله مَنْ يَجِمُ كانمايت عكيمانه فرمان نوث يَجِدَ- آپ سے يو چهاگيا: أَيُّ الْجِهَادِ اَفْصَلُ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ "اے الله كے رسول! سب سے افضل جماد كونسا ہے؟" آبُ نے فرمایا: ((اَنْ تُجَاهِدَ نَفْسَكَ فِيْ طَاعَةِ اللَّهِ)) "به كه تم اپنے نفس كے ظاف جماد كرو"ا سے الله كامطيح بنانے كے لئے۔"

یمال دو الفاظ "افضل" اور "اعلی" کا فرق نوٹ کر لیجے۔ "اعلیٰ" یعنی بلند ترین تیمری منزل ہے "لیکن افضل پہلی منزل ہے "اس اعتبار ہے کہ یہ مضبوط اور مشحکم ہوگی تو اس پر اگلی منزل کی تغییر کا سوال پیدا ہو گا۔ اگر یمی کرور ہے اور اوپر آپ نے "افضل" ڈال دیا تو پوری عمارت ہی بیٹے جائے گی۔ ایک حدیث میں رسول الله مال پیا نے "افضل" اور "اعجب" کا فرق کیا ہے۔ ہمیں معلوم ہے کہ افضل ایمان تو بلاشک و شبہ صحابہ کرام فرکھی ہوئے۔ سے بڑے ولی اللہ ہے اور "اعجب" کا فرق کیا ہے۔ ہمیں معلوم ہے کہ افضل ایمان تو بلاشک و شبہ صحابہ کرام افضل ہے۔ حضور اللہ ہے اور دل کو ابھانے والما ایمان افضل ہے۔ حضور اللہ ہے اور دل کو ابھانے والما ایمان افضل ہے۔ حضور میں افضل ہے۔ حضور میں علی میں عرض کیا کہ فرشتوں کا ایمان 'جو کہ اللہ کے حضور میں الم کا ہے؟ صحابہ شنے جو اب میں عرض کیا کہ فرشتوں کا ایمان 'جو کہ اللہ کے حضور میں اس کا ہے؟ صحابہ شنے جو اب میں عرض کیا کہ فرشتوں کا ایمان 'جو کہ اللہ کے حضور میں ایمان نہ لا میں ہوں؟ ایمان میں ان کا اپنا کون ساکمال ہوا؟ دو سری المجملہ وہ تو اپنے رب کے پاس ہی ہیں؟" ایمان میں ان کا اپنا کون ساکمال ہوا؟ دو سری المجملہ وہ تو اپنے رب کے پاس ہی ہیں؟" ایمان میں ان کا اپنا کون ساکمال ہوا؟ دو سری المجملہ دو تو اپنے رب کے پاس ہی ہیں؟" ایمان میں ان کا اپنا کون ساکمال ہوا؟ دو سری المجملہ شرتبہ صحابہ شنے عرض کیا: رسولوں کا ایمان! آپ سائی ہیں نے فرمایا: (روَ مَا لَهُمْ لاَ يُوْ مِنُونَ وَ

وَالْوَحْیٰ یَنْوِلُ عَلَیْهِمْ)" وه کیے ایمان نه لاتے 'ان پر تو وحی نازل ہوتی ہے۔ "پر صحابہ کرام ؓ نے برسی جرات کرکے عرض کیا:" فَنَحْنُ "پھر ہمار اایمان اعجب ہے! آپ ساتھ کے ان فرمایا: ((وَ مَالَکُمْ لَا تُؤْمِنُونَ وَ اَنَا بَیْنَ اَظْهَرِ کُمْ))" تم کیے ایمان نه لاتے جب که میں تمهارے مابین بنس نفیس موجو د ہوں"۔ پھر آپ ملتھ کے فرمایا:

(( إِنَّ اَعْجَبَ الْإِيْمَانِ اِلَيَّ لَإِخْوَانُّ الَّذِيْنَ يَأْتُوْنَ مِنْ بَعْدِيْ يَجِدُوْنَ صُحْفًا فِيْهِ كِتَابُ اللَّهِ وَيُؤْمِنُوْنَ بِمَا فِيْهَا))

"میرے نزدیک خوبصورت ترین (اور دل کولبھانے والا) ایمان توان بھائیوں کا ہو گاجو میرے بعد آئیں گے (ان کو میری صحبت سے حصّہ نہیں ملے گا) 'انہیں اللہ کی کتاب کے اور اق ملیں گے تووہ اس پر ایمان لا کیں گے۔"

چنانچهِ أعجب ایمان توبعد والوں کاہے جبکہ افضل ایمان صحابہ کرام گاہے۔اس طرح اعلیٰ جماد 'جماد کی آخری منزل قال فی سبیل اللہ ہے 'لیکن افضل جماد 'جماد مع النفس ہے۔ ۲۔ شیطانِ لعین اوراس کے غیر مرئی لشکر کے خلاف جماد: شیطان ہمارے نفسانی تقاضوں میں پھو نکیں مار تا اور انہیں مشتعل کرتا ہے۔ شیطان ہمیں ورغلا تا ہے' برے راہتے کو مزین کر کے دکھا تا ہے' اس لئے کہ شیطان ہمارا دسٹمن ہے۔ قرآن حکیم میں ارشاد ہوا : ﴿ إِنَّ الشَّيْظِنَ لَكُمْ عَدُوٌّ فَاتَّخِذُوْهُ عَدُوًّا ﴾ (فاطر: ٢) "ورحقيقت شیطان تمہارا دسمن ہے 'للذاتم بھی اسے دسمن ہی سمجھو''۔ سور ہُ کہف میں شکوے کے انداز مِين فرمايا : ﴿ اَفَتَتَّخِذُوْنَهُ وَذُرِّيَّتُهُ ٱوْلِيَآءَ مِنْ دُوْنِيْ وَهُمْ لَكُمْ عَدُوٌّ \* بِئْسَ لِلظُّلِمِينَ بَدَلًا ۞ "كياتم مجمع چھو ژكرامليس اوراس كى ذريت (اس كے ايجنث اور چيلے **چانٹوں) کو اپنا دوست (اور سرپرست) بناتے ہو حالا نکہ وہ تہمارے دستمن ہیں؟ بہت ہی** برا بدل ہے جسے ظالم لوگ اختیار کررہے ہیں "۔ میری دوستی اور میری ولایت کوچھو ژکر ا نہوں نے شیطان لعین کے ساتھ دوستی گانٹھ لی ہے؟ شیطان کے بارے میں قر آن مجید کہتا ﴾ إِنَّهُ يَرْتُكُمْ هُوَوَ قَبِيْلُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ تَوَوْنَهُمْ ﴿ وَالْأَعُرَافَ : ٣٤) " شَيْطَان اوراس کے ساتھی تہیں ایسی جگہ ہے تا کتے ہیں (اور وہاں سے حملہ آور ہوتے ہیں)جمال سے تم انہیں نہیں دکھے کتے "۔ ایک غیر مرئی شیطان (جن) تو ہرانسان کے ساتھ لگادیا گیا ہے جو اسے برائی پر اکسا تارہتاہے۔

ایک حدیث میں الفاظ آئے ہیں: ((انَّ الشَّینطَانَ یَجُوبِیٰ مِنِ ابْنِ آ اَهُ مَجُوری اللَّهِ عِلَانَ یَجُوبی مِنِ ابْنِ آ اَهُ مَجُوری اللَّهٔ عِلَانَ عَلیہ) (متفق علیہ) یعنی "شیطان تو انسان کے وجو د میں اس طرح سرایت کرجاتا ہے جیسے کہ خون گروش کرتا ہے "۔ اب اس کی دو توجیعات ممکن ہیں۔ ایک تو یہ کہ یہ شیاطین چو نکہ جِنّات ہیں اور ان کاماد ہ تخلیق نار ہے اور نارایک لطیف شے ہے 'للذا اس لطافت کی وجہ سے وہ وا تعتا انسان میں سرایت ہی کرجاتے ہوں۔ دو سرے یہ کہ ایسابھی ہو سکتا کی وجہ سے وہ وا تعتا انسان میں سرایت ہی کرجاتے ہوں۔ دو سرے یہ کہ ایسابھی ہو سکتا ہو کہ وہ ہمارے نورے انسانی وجو د کو دمیں سرایت کرجاتے کو کنٹرول کر رہا ہے 'تواس طرح گویا وہ بالواسطہ ہمارے یو رے وجو دمیں سرایت کرجاتے

ہوں۔ واللہ اعلمٰ۔

۳- بگڑے ہوئے معاشرے کے خلاف جماد : اگر کوئی معاشرہ بگڑگیا ہے اور اس کے رجمان خلط ہو گئے ہیں تو اس کا ایک دباؤ ہو تا ہے جو انسان کوغلط زخ کی طرف لے جانا چاہتا ہے۔ ہر شخص کو ذاتی طور پر اس کا تجربہ ہو گا کہ کوئی ہجو م ایک زخ پر جارہا ہو تو اس زخ پر چانا بہت آسان ہو جاتا ہے 'لیکن اس کے خلاف چلنے کے لئے بری مشقت و مخت کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ بھی ہوسکتا ہے کہ بڑا زور لگا کر آپ دو چار قدم ایک طرف جائیں لیکن اس ہجوم کا ایک ریلا آئے اور وہ آپ کو د کھیل کر پھر دس قدم پیچھے لے جائیں لیکن اس ہجوم کا ایک ریلا آئے اور وہ آپ کو د کھیل کر پھر دس قدم پیچھے لے جائے۔ لندااگر معاشرے کا رخ بے حیائی کی طرف ہے 'معاشرہ اللہ کی بغاوت کی طرف جائے۔ لندااگر معاشرے کا رخ بے حیائی کی طرف جو 'معرور اور مگن ہیں اور وہ اس رخ چل رہا ہے اور سب لوگ اس صال میں خوش و خرم 'مرور اور مگن ہیں اور وہ اس رخ

اور "أَنِيْ وَجَهُنُ وَجَهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضَ حَنِيْفًا" كااعلان كرنا آسان كام نبيل ہے۔

ایسے مخص کواس معاشرے کے خلاف شدید جدوجمد کرنی پڑے گی اور ہو سکتا ہے کہ اسے سب سے پہلے اپنے گھروالوں کے خلاف ہی جماد کرنا پڑے۔ سورۃ التغابن میں کہ اسے سب سے پہلے اپنے گھروالوں کے خلاف ہی جماد کرنا پڑے۔ سورۃ التغابن میں فرمایا : ﴿ يَنَا كُمُ فَاحْدَ رُوْهُمْ ﴾ فرمایا : ﴿ يَنَا كُمُ فَاحْدَ رُوْهُمْ ﴾ فرمایا : آبل ایمان! تمهاری اپنی بیویوں اور تمهاری اولاد میں تمهارے و شمن موجود ہیں "

پر بڑھتے چلے جارہے ہیں 'توان میں ہے کسی ایک شخص کااللہ کی طرف رخ کرکے بڑھنا

النان سے نیج کرر ہو"۔ اور پھر ہید کہ مال اور اولاد کو فتنہ قرار دیا گیاہے۔ چنانچہ یہ سار ا معالمہ گھرسے شروع ہو جائے گا۔ پھرر شتہ داری اور براد ری کامعالمہ ہے۔ آپ نے اسی

معاشرے میں رہناہے اور اس کے اپنے غیراسلامی رسوم ورواج ہیں۔اب برا دری اور قبیلے سے کیے کٹ جائیں؟اس کادباؤ ہے۔اب آپ کے سامنے دوہی رائتے ہیں۔ آسان راستہ تو بیہ ہے کہ ع " زمانہ باتو نہ سازہ تُو بازمانہ بساز!" یعنی اگر زمانہ تمہارے ساتھ موافقت نہیں کر رہاہے تو تم زمانے کے ساتھ موافق ہو جاؤاور ای رنگ مین ڈھل جاؤ۔

اس طرح کھینچا ہانی (friction) ختم ہو جائے گی۔اختلاف اور مزاحمت توای وقت ہو تی ہے کہ لوگ اُد ھرجارہے ہوں اور تم اِ دھر آ رہے ہو'لیکن اگر تم نے بھی وہی رخ اختیار کر لیا تو سید هااور آسان راستہ ہے۔ لیکن جس چیز کو جماد کما جائے گاوہ یہ ہے کہ حکم " زمانه باتونه ساز د تُوبازمانه ستیز!" لیمنی اگر زمانه تمهارے ساتھ موافقت نہیں کررہائے تو تم زمانے سے جنگ کرو'اس کے خلاف لڑو'جماد کرو۔

یہ تھی جہاد فی سبیل اللہ کی پہلی منزل' جس کے تین مراتب یا مدارج (sub stages) میں نے آپ کو بتائے ہیں۔

#### 🕝 باطل عقائدو نظریات کے خلاف جہاد

جہاد فی سبیل اللہ کی دو سری منزل باطل عقائد و نظریات کے خلاف جہاد ہے۔ انسان ا یک متمدن حیوان ہے اور وہ معاشرے میں رہتا ہے۔ جب ایک شخص کواللہ و آخرت پر پختہ یقین حاصل ہو گیااور اس نے اپنے آپ کو شریعت کے احکام پر کاربند کرلیا تو یمال ہے بات بالکل فطری طور پر با ہر نکلے گی۔ اس لئے کہ اگر آپ نے آند ر کے جماد کا مرحلہ طے کرلیا ہے تو یہ ممکن نہیں کہ آپ کی شخصیت سے یہ جہاد خارج میں نہ نکلے۔ اگر سے باہر نہیں نکل رہاتواس کامطلب ہے کہ اندر کہیں فساد ہے۔اگر آپ کو آگ نظر آ رہی ہے لیکن اس کے پاس بیٹھنے ہے آپ کو تپش محسوس نہیں ہو رہی تو یقیناوہ آگ نہیں' صرف آگ کی شکل ہے۔ جیسے آج کل ایسے الیکٹرک ہیٹرز ہوتے ہیں کہ ان میں د مکتے ہوئے ا نگارے نظر آتے ہیں لیکن وہ انگارے نہیں ہوتے 'حرارت تو کہیں اور سے آ رہی ہو تی

ہے۔ اس طرح انسانی شخصیت کے اند رہے اثر ات کااپنے ماحول میں سرایت کرناتقینی ہے۔اس کے لئے ہارے پاس چار شواہر ہیں: (۱) یہ قانونِ طبعی کے تحت لا زم ہے۔ آگ کی بھٹی میں سے حرات کابر آمد ہو ناایک

طبعی امرہے۔ للذااگر آپ کے اندر ایمانی حرارت کی بھٹی د مک گئی ہے تواس حرارتِ

ایمانی کے اثرات آپ کی شخصیت سے لاز مآبا ہر نکلیں گے۔

(٢) يه انسان كى مرةت أور شرافت كالقاضائ - جيس كه رسول الله سَيَّايَا فِي فَمالاً :

((لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبُّ لِأَخِيْهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِه))

"تم میں سے کوئی شخص اُس وقت تک مؤمن نہیں ہو سکتاجب تک کہ اپنے بھائی کے لئے بھی وہی کچھ پیند نہ کرے جو اپنے لئے پیند کر تاہے۔"

للذا الله تعالی نے ایمان کی جو نعمت عظمٰی تهمیں عطا فرمائی ہے اسے اپنے بھائی بند ' اعر"ہ و ا قارب ' اپنی قوم' قبیلیہ ' برادری اور پھر پوری نوعِ انسانی میں بانٹو اور اسے لوگوں کے ساتھ share کرو'کیونکہ یہ آپ کی شرافت اور مروّت کانقاضاہے۔

(۳) یہ آپ کی غیرت کا بھی نقاضاہے کہ جس شے کو آپ نے حق سمجھاہے اگر اس کے خلاف باطل کا غلبہ ہے تو آپ اس کے خلاف جہاد کریں اور اس کے لئے دعوت کا آغاز کریں۔ دعوت و تبلیغ نظریاتی سطح پر جہاد کا پہلا مرحلہ ہے۔ یہاں وہ لرزا دینے والی حدیث ملاحظہ کر لیجئے کہ حضور مٹھیلے نے فرمایا :

((أَوْحَى اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ إِلَى جِبْرَائِيْلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنِ اقْلِبْ مَدِيْنَةَ كَذَا وَكَذَا بِاَ هَٰلِهَا قَالَ فَقَالَ : إِنَّ فِيْهَا عَبْدَكَ فُلَانًا لَهْ يَعْصِكَ طَرْفَةَ عَنْنٍ وَكَذَا وَكَذَا بِاَ هَٰلِهَا قَالَ اللهِ يَعْصِكَ طَرْفَةَ عَيْنٍ وَكَلَيْهِمْ فَإِنَّ وَجْهَةُ لَمْ يَتَمَعَّرْ فِيَ عَيْنٍ قَالَ اللهِ يَتَمَعَّرْ فِي سَاعَةً قَطُل)

"الله تعالی نے جرائیل ملائل کی طرف و حی کی کہ فلاں فلاں شروں کوان کے رہنے والوں سمیت الب و - اس پر جرائیل ملائلا نے عرض کیا کہ اے الله !اس میں تو تیرا فلاں ہندہ بھی ہے جس نے بھی پلک جھیلنے جتنی دیر بھی تیری معصیت میں بسر نہیں کی - (جرئیل ملائلا کے ان الفاظ ہے اس شخص کے تقویٰ کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے ' اور یہ بھی فوٹ بیجئے کہ اس کے تقویٰ کی گواہی دینے والا کوئی کرائے کا وکیل نہیں ہے ' بلکہ جبرائیل ہیں' اور وہ اُس بارگاہ میں گواہی دے دہ ہیں اور ہے ہیں جہاں ابو جمل بھی جھوٹ نہیں بول سکتا۔)اس پر اللہ تعالی نے تھم دیا کہ اُلؤاس بہتی کو پہلے اُس پر اور بھردو سروں پر 'اس لئے کہ اس کا چرہ میری غیرت و حمیت

میں کبھی متغیر نہیں ہوا۔ "

آپ غور سیجئے کہ اگر کوئی آپ کوماں کی گالی دے تواس پر آپ کار دعمل کیا ہوگا؟

اگر آپ کے جم میں جان ہے توکیا آپ اے یو نمی جانے دیں گے؟ ہرگز نہیں! فرض کیجے آپ کزور میں تو بھی کم ہے کم آپ کے پورے جم کاخون آپ کے چرے پر سٹ آئے گا

آپ مرور ہیں لو بی مسے م آپ سے پورے کی مون آپ سے پیرے پر ست اسے ہ اور آپ کا چرہ غصے سے تمثما اٹھے گا۔ لیکن اگر اللہ کے احکام ٹوٹ رہے ہوں' ان کی دھیاں بکھررہی ہوں' باطل کاؤنکانج رہاہو' طاغوت کابول بالا ہو اور بند ہُ مومن فقط

"الله الله "كرنے ميں لگاہوا ہو تواس سے بڑھ كراور كوئى مجرم نہيں۔ يہى توابليس چاہتا

ے کہ ط

مت رکھو ذکر و گلرِ صبح گاہی میں اے

پخته تر کر دو مزاج خانقای میں اے!

اُس عابد و زاہد مخص پر اللہ تعالیٰ کاغضب خاص طور پر اس لئے نازل ہوا کہ دو سرے لوگ تو عافل تھے'اَنہیں اللہ سے کوئی تعلق نہیں تھا'ان کااللہ سے کوئی تعارف نہیں ہوا اور حق ان پر منکشف نہیں ہوا تھا۔ یہ عبادت گزار' طاعت گزار' عابد و زاہد محض اور

اور س اللہ کے معاملے میں اس قدر بے حسی اور بے غیرتی کامظاہرہ کیا کہ اس کاچرے کا اس نے اللہ کے معاملے میں اس قدر بے حسی اور بے غیرتی کامظاہرہ کیا کہ اس کاچرے کا

رنگ کہی اللہ کی غیرت میں متغیر نہیں ہوا! آپاگر اللہ پر ایمان رکھتے ہیں تواس کے لئے

آپ ك اندر غيرت مونى جائي- آپ دين كو مانت ميں تو آپ ك اندر دينى حميت مونى جائي-

دعوت و تبلیغ : باطل عقائد و نظریات کے خلاف جماد کے لئے دین کی بہت ی اصطلاحات ہیں۔ مثلاً "دعوت و تبلیغ" ایک اصطلاح ہے۔ ان دونوں الفاظ میں بڑا پیارا

رشتہ ہے۔ تبلیغ میں آپ کسی کے پاس اپنی بات پنچانے کے لئے جاتے ہیں اور دعوت میں آ رأ سے کھینچ کر اپنے اور کی طرف لرآتہ تا جو میں حقیقہ میں کی جرحقیقہ میں کرد

آپ اُسے تھنچ کراپی بات کی طرف لے آتے ہیں۔ در حقیقت یہ ایک ہی حقیقت کے دو

زخ ہیں۔ اسی طرح اس کے لئے "امریالمعروف و نہی عنِ المئکر "اور "وعظ و نصیحت " جیسی اصطلاحات بھی مستعمل ہیں۔ اور اس ضمن میں جامع ترین اصطلاح "شہادت علی

الناس " ہے ' یعنی دعوت کا حق اس حدَ تک ادا کر دینا کہ قیامت کے دن کھڑے ہو کر میہ " میں کہ کہ کہ میں اس حدَ تک ادا کر دینا کہ قیامت کے دن کھڑے ہو کر میہ

گوای دے سکو کہ اے اللہ! ہم نے تیرا پیغام پنچا دیا تھا۔ یہ اصلاً انبیاء ورُسل کی ذِمّہ

داری تھی' جو ختم نبوت کے بیتج میں اس اُمّتِ مسلمہ کے سپرد کردی گئی ہے۔ سور ۃ الج کے آخری رکوع میں فرمایا :

﴿ اَللّٰهُ يَصْطَفِيْ مِنَ الْمَلْئِكَةِ رُسُلاً وَّمِنَ النَّاسِ ۖ ﴾ (الحبر: 20) "الله چن لیتاہے فرشتوں میں سے بھی اپنے ایلجی اور پیغامبراور انسانوں میں سے بھی۔"

رسول 'الله تعالی کے کی جے ہوئے برگزیدہ بندے تھے۔ ان کے پاس الله کاپیغام فرشتوں کے ذریعے آتا تھا جو وہ لوگوں تک پہنچاد ہے تھے۔ جب لوگ اس پیغام کو فراموش کردیے تو اس کی یاد دہانی کے لئے ایک اور رسول آجا تا۔ فرشتہ اور رسول دونوں ہی اللہ کے فرستادہ اور پیغیر ہوتے تھے 'ایک رسولِ ملک ہو تا اور ایک رسولِ بشر۔ یہ سلسلہ محمہ رسول الله می چیارہا' جو اللہ کے آخری رسول ہیں۔ رسولِ ملک جرائیل میلائل ہیں اور دمول بین۔ رسولِ بشر محمد می پیغام نے اللہ سے پیغام لے کر محمد می پیغایا اور محمد می پیغایا اور محمد می پیغایا اور محمد میں بیغایا کو پہنچایا اور دہ میں اور وہ کی بیغایا کو پہنچایا کو پہنچایا۔ اب امت کی ذمہ داری ہے کہ وہ اس کے کہ محمد رسول اللہ میں ہیں اور وہ میں اور وہ میں اور وہ کیا میان اندانوں کے لئے معوث ہوئے ہیں۔ ازروے الفاظِ قرآنی :

﴿ وَمَاۤ اَرۡسَلُنُكَ اِلاَّ كَآفَةً لِّلْنَاسِ بَشِيْوًا وَّنَذِيْوًا ....﴾ (سبا : ٢٨) "اور (اے نمی!) ہم نے آپ کو نہیں بھیجا گرپوری نوعِ انسانی کے لئے بشیراور نذر بناکر۔"

یہ آیت تو بعد میں نازل ہوئی تھی' حضور ماٹھیٹا نے تو یہ بات اپنے بالکل ابتدائی خطبے میں ارشاد فرما دی تھی۔ جب آپ نے بنو ہاشم کو دعوت دے کر جمع کیااور کھانا کھلایا تواس موقع پر آپ نے جو خطبہ ارشاد فرمایا اس میں بیرالفاظ موجود ہیں :

﴿(وَاللَّهِ الَّذِي لَا اِلٰهَ اِلَّا هُوَ اِنِّي لَوَسُوْلُ اللَّهِ اِلَيْكُمْ خَاصَّةً وَالَى ﴿: ﴿ مَنْ اللَّهِ الل

"اُس الله کی قتم جس کے سواکوئی معبود نہیں ہے 'میں اللہ کار سول ہوں تہماری طرف بالخصوص اور یو ری نوعِ انسانی کی طرف بالعموم۔ "

اب ظاہر بات ہے کہ وعوت و تبلیخ کا بیہ حق کون ادا کرے گا؟ امت کے خلاف

شمادت تو محکر سول الله منظیم دیں گے کہ اے الله! تیراجو پیغام آیا تفاوہ میں نے ان کو پہنچا دیا تھا۔ اس لئے جمہۃ الوداع میں آپ نے ایک لاکھ سے زا کد مجمع سے یہ گواہی لے لی : ((اَلاَ هَلْ بَلَّغْتُ) "لوگو! میں نے (الله کا پیغام) پہنچا دیا یا نہیں؟" جواب میں صحابہ کرام رُکُهُ اَنْ اِنْ فِرْمَایا :

((إِنَّا نَشْهَدُ اَنَّكَ قَدْ بَلَّغْتَ الرِّسَالَةَ وَاَدَّيْتَ الْاَمَانَةَ وَنَصَحْتَ الْاُمَّةَ وَكَشَفْتَ الْغُمَّةَ))

" ہاں! ہم گواہ ہیں کہ آپ نے رسالت کاحق ادا کر دیا ہے 'امانت کاحق ادا کر دیا ہے ' امت کی خیر خواہی کاحق ادا کر دیا ہے ' اور آپ نے تمام صلالنوں اور گمراہیوں کے اندھیروں کو چھانٹ کر رکھ دیا ہے۔ "

یہ گواہی تین دفعہ دہرائی گئی۔اس کے بعد آنحضور سٹی کیا نے آسان کی طرف نگاہ اٹھائی اور فرمایا: "اَللّٰهُمَّ اللّٰهُمَّ اللّٰهُمَ اللّٰهُمَّ اللّٰهُمُ اللّٰهُمَّ اللّٰهُمُ اللّٰمُ اللّمُ اللّٰمُ اللّٰم

﴿ اَللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلْئِكَةِ رُسُلًا وَّمِنَ النَّاسِ ﴿ ﴾

"الله پیند کرلیتا ہے اپنے فرشتوں میں سے بھی پیغامبراور انسانوں میں سے بھی۔ " اور آخری آیت میں فرمایا:

﴿ وَجَاهِدُوْا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ \* هُوَ اجْتَبُكُمْ . . . . ﴾ (الحج : 2٨)

"اور جہاد کرواللہ کی خاطر جیسا کہ جہاد کرنے کا حق ہے۔ اس نے تہیں (اپنے کام کے لئے بحثیتِ اُمّت) چن لیا ہے۔"

پہلے رسالت کی دو کڑیاں تھیں' رسولِ ملک اور رسولِ بشر' اور اب رسالت کی تیسری کڑی بیہ اُمت ہے' جس کے ذہمے پو ری نوعِ انسانی تک شہادت علی النّاس کا فریضہ ادا

## کرناہے۔ چنانچہ ای آیت کے آخر میں پیرالفاظ وار دہوئے :

﴿ لِيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ شَهِيْدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُوْنُوْا شُهَدَآءَ عَلَىٰ النَّاسِ ۗ ﴾ " كدرسول تم يُركواه بو"

سورة البقرة میں اس مضمون کو کھول کربیان فرمایا گیا کہ اس امت کی تاسیس کی غرض و غایت ہی ہیہ ہے:

﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلَنْكُمْ أُمَّةً وَّسَطًا لِّتَكُونُوْا شُهْدَآءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ

الرَّسُوْلُ عَلَيْكُمْ شَهِيْدًا ۖ ﴾ (البقرة : ۱۳۳) "اورای طرح ہم نے تم کوایک اُتمتِ وسط بنایا ہے تاکہ تم دنیا کے لوگوں پر گواہ

اورا کی طرح ، م کے م وربیدی خبر در طرفانایہ میں است ہواور رسول تم پر گواہ ہو۔"

ہواور رسوں م پر وہ ہو۔ ظاہریات ہے سے کام محنت و مشقت جاہتا ہے 'اس کے لئے جان' مال اور وقت صرف کرنا پڑتا ہے۔ دعوت کوانسانوں تک پہنچادینا آسان کام نہیں ہے۔

پڑ ہاہے۔ دعوے واصابوں ملک پوری ہوں کا کہا گیں ہے۔ جماد فی سبیل اللہ کی اس دو سری منزل کے مزید تین در جات ہیں 'جو سور ۃ النحل میں بیان ہوئے ہیں۔ فرمایا:

﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِيَ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِيَ اَحْسَنُ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ اَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيْلِهِ وَهُوَ اَعْلَمُ

بِالْمُهُ تَدِیْنَ 0 ﴾ (النحل: ١٢٥) "(اے نبی !) اپنے رب کے راتے کی طرف وعوت دیجئے حکمت اور عمد ہ

نھیجت کے ساتھ 'اور لوگوں سے مباحثہ کیجئے ایسے طریقے پر جو بھترین ہو۔ آپ کا رب ہی زیادہ بہتر جانتا ہے کہ کون اس کی راہ سے بھٹکا ہوا ہے اور کؤن "

راہِ راست پر ہے۔" اس آیت میں سوسائٹی کے اندر موجو د تین طبقات کی نشاند ہی کی گئی ہے اور دعوت و تبلیغ

کافریضه سرانجام دیته ہوئے ان طبقات کی ذہنی سطح کالحاظ رکھنا ضروری ہے۔لوگوں نے دعوت و تبلیغ کو بہت آسان کام سمجھ رکھا ہے گے۔"لوگ آسان سمجھتے ہیں مسلمال دور تاریخ کے بہت شکونی سریں کام سرک آتا ہی کی قصر کہ ان سان کئے اور

 ا۔ ازروئ قرآن بلاغ و تبلیغ کے تقاضوں میں سرفرست "دعوت بالحکمة" ہے 'یعنی حکمت اور دانائی کے ساتھ دعوت۔ اس حکمت و دانائی کوعام لوگوں نے غلط فنمی کی بنا پر حکمت عملی سمجھا ہے 'یعنی آدمی کو دیکھو' اس کی نفسیات وغیرہ مد نظر رکھو۔ اس بات کی ابھیت اپنی جگمہ سلم ہے۔ اس کی نفی نہیں 'لیکن یمال" بالحکمة "ان معنوں میں نہیں آیا' بلکہ "المقوعظة الحسنة" کے مقابلے میں آ رہا ہے 'یعنی ولیل' برہان نہیں آیا' بلکہ «المقوعظة الحسنة" کے مقابلے میں آ رہا ہے 'یعنی ولیل 'برہان عمیں ماتھ دعوت وی جائے۔ قرآن اپنے مخالفین سے ولیل مانگاہے :

﴿ قُلْ هَا تُوْا بُوْ هَا نَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَدِقِيْنَ ﴾ "كمه ديجة كه اپني دليل پيش كرو اگر تم يچ مو" - عالفين كو بهي حق حاصل ہے كه وه اسلام كے مبلغين سے دليل اور بربان طلب كريں اور اپنے اعتراضات كے جواب ما تكيں -

اس حوالے نے نوٹ کر لیجئے کہ انسانی معاشرے میں ایک طقد ایسا ہوتا ہے جے معاشرے کے دماغ کی حیثیت حاصل ہوتی ہے۔ جیسے کہ انسان کے جہم میں موجو ددماغ (جو بخشکل نصف سیر کاہوگا) دو من وزنی جہم کو کنٹرول کر تا ہے اور پورا جہم اس کے کنٹرول میں ہوتا ہے۔ ہاتھ کسی شے کو پکڑیں یانہ پکڑیں اس کافیصلہ یماں ہوتا ہے۔ سامنے لکڑی ہے یا سانپ اسے پکڑتا ہے یا نہیں پکڑتا اس کی معلومات یماں سے دی جاتی ہیں۔ ہاتھ لکڑی کو پکڑنے کے لئے آگے بڑھ گیا تھالیکن اسے فوراً روک لیا گیا کہ یہ تو سانپ ہے۔ یہ سب کنٹرول وماغ سے ہور ہا ہے۔ پاؤل ہیں طرح ایک زندہ وجو دکی حیثیت رکھتا فیصلہ یماں ہوتا ہے۔ انسانی معاشرہ بھی بالکل اسی طرح ایک زندہ وجو دکی حیثیت رکھتا ہے۔ اس کا ایک طبقہ اس کا Brain Trustل ایک طرح ایک زندہ وجو دکی حیثیت رکھتا ہے۔ اس کا ایک طبقہ اس کا ایک طبقہ ہے۔ وہ طے کے۔ اس کا کیک طبقہ اس کی خوص ہوتا ہے اور کس چیز کو روک دیا جانا ہے کہ کہ ھربر ھنا ہے اور کد ھرب جیتے ہی کہ معاشرے میں کس چیز کا فروغ ہونا ہے اور کس چیز کو روک دیا جانا ہے کہ کہ طرح ہوتا ہے اور کد ھربر ھنا ہے اور کد ھرب جیتے ہی مانا ہے۔ جبکہ پوری قوم کا معاملہ ہاتھ اور پاؤں کی طرح ہوتا ہے۔ اور کہ حیتے اور پاؤں کی طرح ہوتا ہے۔

آپ کومعلوم ہے ہرا نقلا بی عمل میں سب سے پہلے انقلا بی نظریہ کومعاشرے کا ذہین طبقہ قبول کر تاہے'اور پھروہ اس بات کو پنچے تک پننچا تاہے۔ اس طبقہ کے لئے' نلا ہر بات ہے' وعظ ونقیحت مؤثر نہیں۔ کیونکہ ان کے دماغوں کے اندر مختلف نظریات' لقدار اور خیالات نے ڈیرے جمار کھے ہوتے ہیں۔ کہیں ڈارون ازم ہے تو کئیں مار کسنر م کمیں کے کتے بے شارازم ہیں Lojical Positivism ہے۔ نامعلوم اس طرح کے کتے بے شارازم ہیں 'ان کاتو ڑ آپ کو کرناپڑے گا'اور وہ تو ڑ دلا کل و براہین کے ساتھ کرناہوگا۔ ان کا دماغ ایک تجاب ہے جس کے باعث آپ ان کے دل تک نہیں پنچ سکتے۔ ان کے دماغ میں ان نظریات نے ایک Barrier کی شکل اختیار کرر کھی ہے۔ چنانچہ سکتے۔ ان کے دماغ میں ان نظریات نے ایک افتیار کرر کھی ہے۔ چنانچہ اس رکاوٹ کو تو ڑ کر اس کے اندر ہے گزرنا ہوگا۔ اس کے لئے ایسے لوگوں کی ضرورت ہے جو ان ہے اس سطح پر بات کر سکیں۔ اور یہ اس صورت میں ہوگا جبکہ وہ ان نظریات سے کماحقہ واقف ہوں اور وہ ان پر ایسی معقول تقید کر سکیں جو مدلل اور منطق ہو۔ وہاں فتو کی ہے کام نہیں چلے گا'وہاں تو دلا کل سے بات کرناہوگی' اس لئے کہ قرآن وحدیث کو تو وہ مانے ہی نہیں۔ جب تک یہ کام نہیں ہو تا آپ اس التا کہ قرآن اللہ اللہ کام نہیں کرسکتے۔

سوفیصد تو کوئی بھی قوم تبدیل نہیں ہوتی 'لیکن قوم کی واضح اکثریت کے نظریات کو تبدیل کرنے کے لئے اس ذہین طبقہ کے اندرالیامضوط نیو کلیئس پیدا ہونا ضروری ہے جو على وجه البعيرت الله' آخرت اور نبوت و رسالت پریقین رکھتا ہو' جے اسلام پر یو را شرحِ صدر حاصل ہو اور وہ اپنی وعوت کے ذریعے ان کے نظریات کی نفی کرے۔ جیسے المام غُراكٌ نے "تمانت الفلاسفہ" لکھی یا۔امام ابنِ تیمیہٌ نے "الرَّد علی المَنطقِیين" کھی تو انہوں نے اہل فلسفہ و منطق ہے اپنالوہا منوایا۔ لیکن اس کے لئے پہلے غز الی بننا پڑے گااور پہلے امام ابنِ تیمیہ کے مقام تک رسائی حاصل کرناہوگی۔اوریہ زندگی بھرکی جدوجمد ہے۔ دنیا میں بوے شاندار کیرئیرز ہیں' اچھی شخواہیں مل رہی ہیں' مراعات عاصل ہیں'ان سب کوچھو ڑ کر فکرانسانی کا تجزیہ کرکے فکرانسانی کی تاریخ کاجائزہ لیمناہو گا اور موجودہ فکر کاصغریٰ کبریٰ جو ژنا ہو گا کہ اس میں کمال ٹیٹرھ یا خرابی آئی ہے۔ ظاہر بات ہے باطل محض تو کوئی نظریہ بھی نہیں ہے 'باطل محض کاتو کوئی وجود ہی نہیں۔ باطل ہمیشہ حق کے کسی جزو کو لے کراس پر اپنا تا نابانا بنیآ ہے۔ باطل اس کے بغیر کھڑا رہ ہی نہیں سکتا۔ وہ تو حق کا کوئی جز ولیتا ہے اور اس پر باطل کے ردے چڑ ھا تا ہے 'اس کے بل پروہ ا پناوجو د ہر قرار ر کھتا ہے۔ آپ کو بیہ تجزیہ کرناپڑے گا کہ اس میں حق کتناہے اور باطل کتنا

ہے'صحح کتناہے اور غلط کتناہے۔ اللہ تعالیٰ نے نبی اکر مُ مِنْ اَیُّمَا نَے فرمایا:
﴿ قُلْ هٰذِهٖ سَبِیْلِیْ اَدْعُوْ آ اِلَی اللّٰهِ عَلٰی بَصِیْرَةٍ اَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِیْ ﴾

(يوسف : ۱۰۸)

''(اے نبی''!) کمہ دیجئے کہ لوگو! یہ میرا راستہ ہے' میں اللہ کی طرف بلا رہا ہوں' میں خود بھی پو ری روشنی میں ابنا راستہ دیکھ رہا ہوں اور میرے ساتھی بھی۔'' میں اندھیرے میں ٹامک ٹو ئیاں نہیں مار رہا ہوں۔

علی وجہ البھیرت ایمان حاصل کرنا کوئی آسان کام نہیں۔ پھراس بھیرت کی روشنی میں ان تمام علوم وافکار کا تجزیہ کرنا آسان کام تو نہیں۔ اس میں اپنے آپ کو بالکلیہ لگادینا پڑے گا۔ یہ تو پوری زندگی کا عمل ہے۔ دنیاوی مثالیس بھی ہمارے سامنے ہیں۔ جب مارکس اپنی کتاب "واس کیپٹل" کھ رہا تھا تو اسے فاقوں کاسامنا کرنا پڑا۔ جب بھی کوئی خلیقی (Creative) کام ہوا ہے تو وہ فاقوں کے ساتھ ہوا ہے۔ یہ نہیں کہ بڑے بڑے خلیقی اداروں کی طرف سے تخواہیں مل رہی ہوں۔ وہاں کوئی تخلیقی کام نہیں ہوا کر تا۔ وہاں تحقیقی اداروں کی طرف سے تخواہیں مل رہی ہوں۔ وہاں کوئی تخلیقی کام نہیں ہوا کر تا۔ وہاں تحقیقی کام ہو جاتے ہیں کہ کوئی پرانا مخطوطہ لے کراس کی ایڈ بینگ کردی اور اس کی اور اس کی ایڈ بینگ کردی اور اس کی جو کے اصادیث کی تخریج کردی تو ڈاکٹریٹ کی ڈگری لے لی۔ دنیا میں جماں بھی تخلیقی کام ہوئے ہیں۔

9- دعوت بالحکمة کے بعد دوسرا درجہ بالموعظة الحسنة کاہ'جس کے خاطب عوام الناس ہوتے ہیں 'جن کے ذہن خالی سلیٹ کی مانند ہیں 'آپ جو چاہیں اس پر لکھ دیں۔ ان لوگوں کے دل و دماغ میں کوئی ختاس نہیں اور انہیں یہ بھی معلوم نہیں کہ ڈارون کس بلا کانام ہے اور فرائڈ کس چڑیا کانام ہے۔ ان کے لئے تو ''ا زول خیز دبرول ریزد'' والا معالمہ ہے کہ جو بات آپ کمیں گے اور وہ بات آپ کے دماغ سے نہیں بلکہ آپ کے دل سے نکلی ہو' چاہے وہ مرضع زبان میں نہ بھی ہو' ٹوٹی پھوٹی زبان میں ہو' لیکن ظوص کے ساتھ دل سے نکلی ہو تو وہ دل میں سید تھی از جائے گی۔

اس کے لئے دو سرا نقاضا پھر یہ ہے کہ آپ جس چیز کی دعوت دے رہے ہیں اس کا خود بھی نمونہ ہوں:

﴿ وَمَنْ ٱحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّنْ دَعَآ اِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَّقَالَ اِنَّنِيْ

مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ ٥ ﴾ (حم السحدة : ٣٣)

"اور اُس فخض کی بات ہے اچھی بات اور نمس کی ہوگی جس نے اللہ کی طرف اور اُس نجی عمل الدی کی معرفہ میں میں معرف اور میں معرف الدین کا معرف اللہ میں معرف اللہ میں معرف اللہ میں معرف

بلایا اور نیک عمل کیااور کما کہ میں خود بھی فرماں برداروں میں ہے ہوں۔"

آپ اُس پر اپنی شخصیت کی دھونس جمانے کی کوشش نہ کیجے 'بلکہ کمیں کہ میں بھی ایک اور یہ اور اُنی مسلمان ہوں۔ یہ دعوت ' بالمتو عظۃ المحسنة ''عوام الناس کے لئے ہے اور یہ انتخائی مٹوثر ہے ' اس کا بہت فائدہ ہے۔ اگرچہ جب تک ایک معاشرے کے اُس Brain Trust یا (Intellectual Minority) یا intelligentsia یا نہیں اقلیت (Intellectual Minority) یا کہ مضبوط نیو کلیئس قائم نہیں ہوگا اُس وقت تک معاشرے میں بحیثیت مجموعی کوئی تبدیلی نہیں آئے گی۔ دعوت کے نتیج میں اگر لا کھوں عوام کے اندر تبدیلی آجائے ' ان کی زندگی کے شب وروز بدل جائیں ' ان میں نماز روزے کا اہتمام ہوجائے اور وہ اپنی وضع قطع بھی صحیح کو لیں ' لیکن اگر اور کی اور میں اسلامی اللہ کا اور میں کیا۔ اور میں اسلامی اللہ کا اور میں اسلامی کا اسلامی کا اسلامی کیا۔ اور میں کا اسلامی کا اسلامی کیا کہ کا اسلامی کا اسلامی کیا کہ کا اسلامی کیا کہ کا اسلامی کیا کہ کا اسلامی کیا کہ کیا کہ کا اسلامی کیا کہ کیا کہ کا اسلامی کیا کہ کا اسلامی کیا کہ کا اسلامی کیا کہ کا اسلامی کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کا اسلامی کیا کہ کا اسلامی کیا کہ کا کہ کیا کہ کا کہ کیا کہ کو کیا کہ کیا کیا کہ کی کر کیا کہ کی کر کیا ک

نبدی کی اے کی- د توت ہے ہیں انرلا هوں توام نے اندر تبدی اجائے ان ی زندگی کے شب ورو زبدل جائیں 'ان میں نمازروزے کا بہتمام ہو جائے اوروہ اپنی وضع قطع بھی صحیح کرلیں 'لین اگر اوپر کے Brain Trust یا Brain اسلامی ایک مضبوط نیو کلیئس موجود نہیں ہے اور اس نے اپنے آپ کو منوا کر معاشرہ بحیث چھاپ منیں ڈال دی اور دو سرے لوگوں پر اتمام ججت نہیں کر دیا تب تک معاشرہ بحیثیت مجموی میں تبدیلی کو قبول نہیں کرے گا۔

کی تبدیلی کو قبول نہیں کرے گا۔

سا۔ دعوت کا تیسرا درجہ "جدال حسنہ" کا ہے: ﴿ وَ جَادِلْهُمْ بِالنَّبِیْ هِیَ اَحْسَنُ ﴾

"اوران سے جھڑا کروبڑے عمدہ طریقے سے "- بیہ جدال کن لوگوں کے خلاف ہو گا؟
فلاہر ہے سے "ریختہ کے تمی استاد نہیں ہو غالب!" کے مصداق اس معاشرہ میں صرف
آپ ہی دعوت و تبلیغ میں سرگر م نہیں ہیں 'یہاں عیسائی مشنریز بھی کام کر رہی ہیں '
قادیانی مبلغین اور بہائی بھی اپنی سرگر میاں جاری رکھے ہوئے ہیں 'ان کے ساتھ آپ کو جادلہ کرنا پڑے گا۔ ان لوگوں نے اس کام کو بطور پیشہ اپنایا ہے اور انہیں اس کی تخواہ می ہوت ہیں ۔ وہ اس کام کے لئے پوری طرح تیاری کرتے ہیں اور تربیت لیتے ہیں۔ چنا نچہ دعوت و تبلیغ کے میدان میں ان سے جدال یعنی بحث و مباحثہ کرنا پڑے گا تا کہ ان کو چپ دعوت و تبلیغ کے میدان میں ان سے جدال یعنی بحث و مباحثہ کرنا پڑے گا تا کہ ان کو چپ کرایا جاسکے 'ورنہ عوام الناس پر ان کا اثر ہو گا۔ اس کے لئے ہمارے ہاں خاص طور پر

مناظرہ کافن بنا ہے۔ مناظرہ میں بیہ پیش نظر نہیں ہو تا کہ اپنے مخاطب مدمقابل کو قائل کیا جائے' بلکہ اسے خاموش کرانا پیش نظر ہو تاہے۔اور اس کے لئے بعض حضرات نے آیتِ



قرآنی ہے دلیل اختیار کی ہے:

﴿ وَلاَ تُجَادِلُوْآ اَهْلَ الْكِتْبِ اِلَّا بِالَّتِيٰ هِيَ أَحْسَنُ \* اِلَّا الَّذِيْنَ ظَلَمُوْا

مِنْهُمْ ... ﴾ (العنكبوت: ٣١)

"او را ہل کتاب ہے بحث نہ کرو مگرعمہ ہ طریقے ہے 'سوائے ان لوگوں کے جو اُن

میں سے ظالم ہوں۔" تو معلوم ہوا کہ ان کے ساتھ مجادلہ کے ذراسخت اندا زیعنی مناظرہ کی بھی ضرورت ہے۔

چنانچہ ہارے ہاں اس مناظرہ کے فن نے جنم لیا۔ گزشتہ صدی میں ہمارے ہاں نو آبادیا تی حكمراني كاجو دَ ورتھاوہ مسلمانوں كے لئے بہت شكست خور دہ اور مرعوبيت كادَ ورتھا۔ اس کے دَوران ہندوستان بھرمیں مشنریز کاسلاب آگیا۔ اُس وفت ایک انگریز پادری فنڈر آیا جو کلکتے سے شروع ہو کر دلی تک پہنچ گیااور اس نے تمام بڑے بڑے شہروں میں مسلمان علاء کو منا ظروں کے اندر شکست دی'جس سے ہندوستان بھرمیں تھلبلی بچے گئی۔ دہلی آکر اس نے جامع مجد کی سیڑھیوں پر کھڑے ہو کراعلان کیا کہ میں کلکتے سے چل کریماں تک پینچ گیا ہوں اور کوئی مسلمان عالم دین میرامقابلہ نہیں کرسکا 'میں بت سے علماء کو شکست دے کر آیا ہوں'اوراب میں پورے ہندوستان کے علماء کو چیلنج کرر ہاہوں کہ اگر کسی میں ہت ہے تو میرے مقابلے میں آئے۔ ذرا سوچئے کہ اگر اُس وقت اس کے مقابلے میں کوئی نه آتا تو عوام پر کیاا ژبو تا۔ ایک طرف سای محکومی اور اس کی مرعوبیت تھی' دو سری طرف ہمارے علماء اس پادری کے مقابلے میں خاموش تھے' ان کے پاس کوئی دلیل ہی نہیں تھی۔ رہے عوام توان کے پاس تو پچھ بھی نہیں تھا۔ نہ وہ قرآن سے واقف تھے نہ حدیث ہے 'اور نہ انہیں عربی زبان کی کوئی شُد بر تھی۔ان کا تکمیہ توعلاء پر تھا'اگر ان میں ہے کوئی بھی خم ٹھونک کراس کامقابلہ نہ کر ٹاتو پھریہاں عیسائیت کاایک سلاب آ جا ًا۔ چنانچہ اللہ تعالی کافضل و کرم ہوا کہ مولانار حمت اللہ کیرانوی میدان میں آئے اور انہوں نے اس سے مناظرہ کرکے اسے شکست دی' جس کے بعد وہ ہندوستان چھوڑ کر

بھاگ گیا۔ لگتا ہے غیرت مند آ دی تھاجو یہاں نہیں ر کا' اس نے تر کی میں جااڈالگایا۔ ر حمت الله كيرانوي صاحب حج كے لئے گئے ہوئے تھے اور حجاز كاعلاقد اس وقت خلافتِ

عثانیہ کے زیر تگیں تھا۔ انہیں وہاں خلافتِ عثانیہ کا پیغام موصول ہوا کہ آپ ترکی

الشریف لائے 'یمال پر اس پادری نے 'جے آپ نے ہندوستان میں شکست فاش دی تھی'
الارے علماء کاناطقہ بند کرر کھا ہے۔ جب اسے علم ہوا کہ رحمت اللہ کیرانوی آرہے ہیں تو
وہ وہاں سے بھی بھاگ گیا۔ عیسائیوں کے اعتراضات کے جو ابات میں مولانا نے ''اظہار
الحق ''کے نام سے کتاب لکھی تھی' پھر جس کاخو دیتر جمہ بھی کیا اور اس پر حواثی بھی لکھے۔
اس کتاب پر مفتی تقی عثمانی صاحب نے بھی پچھ نوٹس لکھے ہیں۔ بسرحال مجادلہ و مناظرہ بھی
دعوت کے ضمن میں ایک اہم ضرورت ہے' لیکن عام طور پر '' دعوت '' کا تقاضا یہ ہے کہ
آپ اپنے مخاطب کوا چھے اور خوبصورت انداز میں قائل کرنے کی کوشش کریں۔
'' دعوت ''یا '' باطل عقائد و نظریات کے خلاف جماد '' کے یہ جو تینوں مراحل میں
نے بیان کئے ہیں' ظاہر ہے اس کے لئے محنت کرنی پڑے گی۔ اس کے لئے پہلے آپ خود

علم حاصل کریں گے'اسے آگے بینچائیں گے۔اسلام پر آپ کو جب شرح صدر حاصل ہوگاتب ہی آپ کو جب شرح صدر حاصل ہوگاتب ہی آپ اسلام کی دعوت دیں گے۔ جب آپ کو علی وجہ البقیرت ایمان حاصل ہوگاتب ہی آپ کسی کو اس طرف بلائیں گے۔ للذا اس کے لئے محنت' کو شش اور جدوجمد کرنا' تیاری کرنا اور علم حاصل کرنا بہت ضروری ہے۔ اس ضمن میں بیہ حدیث

جدوجهد كرنا' تيارى كرنااور علم حاصل كرنا بهت ضرورى ہے۔ اس ضمن ميں بيہ حديث فين نظر رہنی چاہئے كه رسول الله متائيل نے فرمایا: ((هَنْ جَاءَهُ الْمَوْتُ وَهُوَ يَظْلُبُ الْعِلْمَ لِيُحْنِيَ بِلِهِ الْإِسْلاَمَ فَبَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّبِيِيْنَ دَرَجَةٌ وَّاحِدَةٌ فِي الْحَتَةِ)) يعنى جس مخص كو اس حالت ميں موت آگئى كه وه الجمى علم كے حصول ميں لگا ہوا تھا'كين اس كی نبيت بيہ تھی

کہ اس کے ذریعے اسلام کو زندہ کرے گا' تو اس کے اور انبیاء کے در میان جنت میں مرف ایک درجے کا فرق رہ جائے گا۔ "غور شیخے کہ ابھی اس کی عملی جدو جُمد شروع نہیں ہوئی'لیکن اس کی نیت سے کہ اسلام کو زندہ کرناہے' اسلام کو غالب کرناہے' اس کے غلجے کی جدو جمد میں اپنے آپ کو لگاناہے اور اس کے لئے مجھے علم در کارہے' جب تک میں علم کے ہتھیارے مسلح نہ ہو جاؤں تو دعوت و تبلیخ کا کام کیے ہوگا' تو ایسے شخص تک میں علم کے ہتھیارے مسلح نہ ہو جاؤں تو دعوت و تبلیخ کا کام کیے ہوگا' تو ایسے شخص

## کے لئے کتنی بری بشارت ہے! قرآن بحیثیت آلئہ جماد

جہاد فی سبیل اللہ کی ان دومنزلوں (جہاد مع النفس اور دعوت) پر جہاد کے لئے ہتھیار مرف ایک ہے ' اور وہ قرآن ہے۔ نفس کے خلاف جہاد کے لئے بھی آپ کو جو تکوار

ور کارہے وہ قرآن ہے۔اگر آپ کے وجود میں شیطان سرایت کر سکتا ہے تو قرآن مجید بھی آپ کے وجو دمیں سرایت کرجائے گا۔ زہر کاا ثر اگر جسم میں کسی ایک جگہ ہو تو اس کا مقامی طور پر علاج کفایت کرے گا'لیکن زہر اگر پورے جسم میں پھیل گیا ہو تو آپ کووہ بریاق چاہئے جو یورے جسم کے اندر پھیل سکے اور وہ صرف قرآن ہے۔ چنانچہ علّامہ ا قبال نے اسے بوی خوبصورتی سے بیان کیاہے ہ کشتن ابلیس کارے مشکل است زانکه او هم اندر اعماق دل است! خوشر آن باشد ملمانش كني! شمشير قرآنش كني!! اس شعرمیں دو حدیثوں کے مفہوم کو جمع کرلیا گیا ہے۔ ایک تو حضور ما آتا کے غرمایا کہ ہرانسان کے ساتھ ایک شیطان ہے۔ کسی نے پوچھ لیا کہ کیا آپ کے ساتھ بھی ہے؟ تو آت نے فرمایا : ہاں ہے الیکن میں نے اسے مسلمان کرلیا ہے۔ آپ کے فرمان کا ایک مفہوم بیے بھیٰ ہے کہ میں اس کی ایذاء ہے امن وسلامتی میں ہوں اور وہ مجھے گزند نہیں ببنجا سكتا-دو سری حدیث میہ ہے کہ شیطان تو انسان کے جسم میں خون کی طرح گر دش کرنا ہے۔ ان دونوں مدیثوں کے مفاہیم کوعلامہ اقبال نے اپنے ان دواشعار میں سمودیا ہے۔ چنانچہ علامہ اقبال فرماتے ہیں کہ اہلیس کوہلا ک کردینامشکل کام ہے 'وہ تو دل کی گہرا ئیول میں جا کر بیٹھ جاتا ہے۔ اب ظاہر ہات ہے کہ یو را دَ و رانِ خون تو ول ہی کی وجہ سے ہے۔ للذاوہ خون کے ساتھ انسان کے جسم میں گر دش کر تاہے۔ للذا بمتریہ ہے کہ اسے مسلمالا بناؤ!اوریه مسلمان ایسے بنے گاکہ قرآن کی شمشیرہے اس کا قلع قمع کرو! یہ قر آن انسان کے قلبی' باطنی اور روحانی ا مراض یعنی حسد' تکبیر' بغض'عناد' حُبّا مال 'حُتِ جاہ کے لئے شفاء ہے۔اس کے بارے میں سور ۂ یونس میں فرمایا گیا: ﴿ يَا يُهَا النَّاسُ قَدْ جَآءَ لَكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَّبِّكُمْ وَشِفَآءٌ لِّمَا فِي الصُّدُور وَهُدًى وَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ۞ قُلْ بِفَصْلِ اللَّهِ وَبَرَحْسَتِهِ فَيَذُلِكَ فَلَيْفُورُحُوا \* لَهُوَ لَحَيْقُ بِتَمَّا يَجْمَعُونَ ۞ ﴾ (يونس ١٥٨ ٥٨)

"لوگو! تمهارے پاس تمهارے رب کی طرف سے تھیجت آگئی ہے۔ یہ وہ چیز ہے جو دلوں کے امراض کی شفاء ہے اور جواسے قبول کرلیں ان کے لئے رہنمائی اور رحت ہے۔ اے نبی ! کمو کہ یہ اللہ کافضل اور اس کی مهرپانی ہے کہ یہ چیزاس نے بھیجی۔ پس یہ وہ چیز ہے جس پر لوگوں کوخوشی منانی چاہئے۔ یہ ان سب چیزوں ہے بہتر ہے جنہیں لوگ سمیٹ رہے ہیں۔"

چنانچہ شیطان کے خلاف جہاد کے لئے بھی ہتھیار قرآن ہے اور اپنے نفس کے خلاف جہاد کے لئے بھی ہتھیار قرآن ہی ہے۔ اس میں کچھ شک نہیں کہ حکمت کا منبع اور سرچشمہ بھی قرآن ہی ہے۔ قرآن کے اندر غواصی سیجئے' غور و خوض سیجئے' اس میں غوطہ زنی

يجيئ ط

قرآن میں ہو غوطہ زن اے مرد مسلمان!

مولاناروم نے کماتھاکہ:

چند خوانی حکمتِ بونانیال حکمتِ قرآنیال را نهم بخوال!

این تم ک یو نانیوں کا فلف پڑھے رہوگ ، کبی کست قرآنی اور کست ایمانی بھی تو پردھو! قرآن کہتا ہے ﴿ ذٰلِكَ عِمَّاۤ اَوْ حٰی اِلَیْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِکْمَةِ ﴿ ﴿ اَنَٰ عِمْ الْحِکْمَةِ ﴿ ﴾ (نی اسرائیل : ٣٩)" اے نبی اید باتیں اس کست میں ہے ہیں جو آپ کے رہنے آپ کی طرف نازل کی ہیں۔ "اور حضور ساتھ کے کام فرت میں ہے ہیں جو آپ کے رہنے آپ کی طرف نازل کی ہیں۔ "اور حضور ساتھ کے کام فرنیٹ کی بلند ترین منزل کی حکمت ہیں و آپ کاریا انقلاب نبوی کے اساسی منہاج کے عناصر چہارگانہ قرآن کیم میں چار مقام پر درا مقام پریان ہوئے ہیں "ان میں تین مقامات پر تر تیب کی ہے "صرف ایک مقام پر ذرا بہلی ہوئی ہے جو حضرت ابرا ہیم واسا عیل النظاب کی دعا پر مشتمل ہے ﴿ وَبُنَا وَابْعَثُ فِیْهِمْ الْمِنْ لِلَّهُ مُنْ الْمُحِلِّمُ وَالْمُولُمُ مُنْ الْمُحِلّمُ وَالْمُحْمُ الْمُحِلّمُ وَالْمُحْمُ الْمُحْلِمُ وَالْمُحْمُ الْمُحْلَمُ وَالْمُحْمُ الْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُ الْمُحْمُ وَالْمُحْمُ الْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُ الْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَلَمُ وَالْمُحْمُ الْمُحْمُ الْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَلُومُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُومُ الْمُحْمُ وَالْمُحْمُ الْمُحْمُ اللّمِحْمُ اللّمِلُ وَالْمُحْمُ اللّمِحْمُ مَالُمُ وَلَّمُ وَالْمُحْمُ اللّمِحْمُ اللّمِ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمِ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُومُ وَلَمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَالْمُحْمُومُ وَالْمُحْمُومُ وَالْمُحْمُ وَلَمُحْمُومُ وَالْمُحْمُ وَلَمُومُ وَلَمُحْمُ وَلَمُومُ وَالْمُحْمُومُ وَالْمُومُ وَلَمُحْمُ وَالْمُحْمُ وَلَمُومُ وَلِمُومُ وَالْمُحْمُ وَلَمُومُ وَالْمُحْمُومُ وَالْمُ

﴿ كَمَاۤ اَرْسَلْنَا فِيْكُمْ رَسُولًا مِّنْكُمْ يَتْلُوْا عَلَيْكُمْ الْيَتِنَا وَيُزَكِّيْكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِثْبَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ (آيت ١٥١)

پ*ىر*سور ۇ آل عمران مىں فرمايا :

﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ اَنْفُسِهِمْ يَتْلُوْا عَلَيْهِمْ النِيهِ وَيُزَكِّيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ (آيت ١٦٣)

سورة الجمعه ميں بيه عناصر چهار گانه بايس الفاظ بيان ہوئے:

﴿ هُوَ الَّذِيْ بَعَثَ فِي الْأُوتِينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَثْلُوْا عَلَيْهِمْ اللَّهِ وَيُزَكِّيْهِمْ

وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ ﴾ (آيت ٢)

جاراالمیدیہ ہے کہ ہم نے حکت کوبالکل نظراندا زکردیااوراس کے لئے قرآن مجید کی طرف جارا رجوع نہیں رہا' جو حکمت کاسب سے بڑا منبع و سرچشمہ ہے۔ پھر جاری بدقسمتی یہ ہے کہ جارے ہاں بہت طویل عرصے تک" حکمت "توور حقیقت حکمت یونان

ہر میں ہے ہے کہ دورہ ہوں کے فلسفہ اور منطق نے ہمارے ہاں فروغ پایا اور عام طور ہی کو قرار دیا جاتا رہاہے۔ وہیں کے فلسفہ اور منطق نے ہمارے ہاں فروغ پایا اور عام طور

پر ہمارے بڑے سے بڑے علاء بھی اس سے متثنی نہیں ہوئے ۔۔۔الاماشاء اللہ ۔۔۔ وہ تو چند لوگ ہوتے ہیں جن کو اللہ تعالیٰ " تو ژ دیتا ہے کوئی مویٰ طلسم سامری " کے

مصداق پیدا کرتا ہے۔ امام غزالی اور ابنِ تیمیہ تو ہسرحال ایک ہی بارپیدا ہوتے ہیں۔ شاہ ولی اللہ مجھی روز روز پیدا نہیں ہوتے۔ ہمارے ہاں عام طور پر تصور کی رہاہے کہ حکمت تو

وہی ہے '' حکمت یو نانیاں۔ '' چنانچہ عالم اسلام میں ارسطو کی منطق کاصدیوں تک ڈ نکا پختا رہا۔ ابنِ سینا' فارا بی 'کندی اور ابنِ رشد کون تھے ؟ یہ سب کے سب ارسطو کی منطق کے

رېدرون په مارون سه

ہم ہوئے تم ہوئے کہ میر ہوئے! اُس کی زلفوں کے سب اسیر ہوئے!

اس حوالے سے حکمت کا منبع و سرچشمہ بھی قرآن مجیدہے ' پھر بیہ کہ موعظہ حسنہ بھی قرآن ہے 'اور جدال کے لئے سار امواد بھی قرآن حکیم میں موجو د ہے۔ کفار ومشر کین ' ملحدین اور مادہ پر ستوں کے خلاف جدال کے دلا کل قرآن میں موجو د ہیں۔ گویا کہ جماد فی سبیل

الله کی پیلی اور دو سری منزل پرجو جھیار در کارہے وہ قرآن ہے۔

اس ضمن میں دو سری اہم بات یہ ہے کہ ان دونوں منزلوں پر کسی جماعت کی ضرورت نہیں' یہ کام انفرادی طور پر بھی ہو سکتا ہے۔ ایک شخص اپنے نفس اور اپنے شیطان کے خلاف جماد خود کر سکتا ہے' اس کے لئے جماعت لازم نہیں۔ ای طرح ایک شخص داعی بن کر کھڑا رہے اور لوگوں کو اللہ کا بندہ بننے کی دعوت دیتا رہے تو یہ کام وہ انفرادی حیثیت میں کر سکتا ہے۔ اس ضمن میں سب سے اعلیٰ مثال حفرت نوح میلائل کی موجو دہے جو ساڑھے نوسو پر س تک قوم کو دعوت دیتے رہے۔ چنانچہ بیہ کام انفرادی طور پر بھی ہو سے جی ساڑھے نوسو پر س تک قوم کو دعوت دیتے رہے۔ چنانچہ بیہ کام انفرادی طور پر بھی ہو سے جو ساڑھے نوسو پر س تک قوم کو دعوت دیتے رہے۔ چنانچہ بیہ کام انفرادی طور پر بھی ہو سے جو اگر بھی ایک مصداق ان کی معیت اور پر بھی اور پر بھی ایک میں۔ اور پر بھی کام انفرادی معیت اور پر بھی ایک ہو ہے ہوں' تو پر کئو نُوْا مَعَ الصّدِ قِیْنَ ﴾ کے مصداق ان کی معیت اور کشت اور پر بھی میں۔ اور پر بھی کی دیت اور پر بھی کی دور کے دور بھی کام انفرادی کی معیت اور پر بھی ایک کے دور بھی کی دور بھی دور بھی کی دور بھی کی دور بھی دور بھی دور بھی کی دور بھی کی دور بھی کی دور بھی کی دور بھی دور بھ

صحبت اختیار کی جانی چاہئے۔ وہ صاد قین کون ہیں؟ قرآن کے الفاظ میں هل دَّین اُونی وہ میں اُنْ نِی ایندن اللّٰہ میں دار وہ اُن کے الفاظ میں

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُوْنَ اللَّذِيْنَ أَمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوْا وَجَاهَدُوْا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ الصَّدِقُونَ ۞ ﴾ بِا مُوَالِهِمْ وَ الْفُدِقُونَ ۞ ﴾ بِا مُوَالِهِمْ وَ الْفُدِقُونَ ۞ ﴾ (الحجرات: ١٥)

"بیتیناً مؤمن تو صرف دہ ہیں جو ایمان لائے اللہ پر اور اس کے رسول پر ' پھرشک میں نہ پڑے ' اور انہوں نے جہاد کیااللہ کی راہ میں اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ ۔ یمی سچے لوگ ہیں ۔ "

چنانچہ اگر آپ ایسے صادقین کی تلاش کرکے ان کی صحبت حاصل کریں اور ان کے ساتھ رہیں' اس سے یقینا آپ اُن کارنگ اختیار کریں گے۔ لیکن لازم نہیں ہے کہ کوئی منظم جماعت ہو۔ اس طرح دعوت و تبلیغ کاجماد انفرادی طور پر بھی ہو سکتا ہے' شاہ ولی اللہ نے یہ کام خالص انفرادی طور پر کیا' ان کی نہ کوئی انجمن تھی نہ ادارہ تھا۔ لیکن اگر اس معالمے میں کوئی انجمنیں' درس گاہیں یا ریسرچ کے ادارے وجو دمیں آجا کمیں تو یقیینا یہ مفید ہو گا۔ اور اس کام کی کسی حد تک ضرورت بھی ہے کہ ایسے اشاعتی ادارے قائم ہوں جو گا۔ اور اس کام کی کسی حد تک ضرورت بھی ہے کہ ایسے اشاعتی ادارے قائم ہوں جو مختلف زبانوں میں قرآن حکیم کے تراجم اور تشریحی نوٹس مرتب کررہے ہیں۔

### 🕝 جهاد کی بلند ترین منزل"ا قامت دین"

جماد فی سبیل اللہ کی بلند ترین منزل نظام کی سطح پر جماد ' یعنی نظام کوبد لنے کی جدو جمد ہے۔ یہ اللہ کے دین کے غلبہ کے لئے باطل نظام اور طاغوت کے خلاف جماد ہے۔ اس کے لئے قرآن مجید میں مختلف اصطلاحات آئی ہیں۔ ان میں سے ایک اصطلاح "تکبیررب"
ہے۔ فرمایا: ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِّوْ ﴾ لیمن اپنی اپنی اپنی کا نظام قائم کرو' اپنی رب کی کبریائی کا نظام قائم کرو' اپنی رب کی تحبیر کرو۔ اپنی رب کو بین اکرو۔ کیامعن ؟ رب تو خود بردا ہے' اس کو کیے برا کیا جائے؟ وہ بلاشک و شبہ بردا ہے' لیکن اس کی برائی مانی نہیں جا رہی۔ اس کی برائی منواؤ! سورة المدّثر کی ابتدائی تین آیات میں سے دو سری آیت میں جماد فی سبیل الله کی دو سری منزل کا ذکر ہے۔ ﴿ یا یُنها الله کی المُدَّ یِّنِوں قُمْ فَا نَذِرْ وَ وَ رَبِّكَ فَا كَبُون کی برائی کا اعلان کرو!!! "لیمن دعوت کا آغاز انذار سے کرو اور پھرا ہے رب کی کبریائی قائم کرو۔

اس طمن میں دو سری اصطلاح "اقامت دین" کی ہے۔ فرمایا: ﴿ اَنْ اَقِيْمُوا الدِّيْنَ وَلاَ تَتَفَرَّ قُوْا فِيْهِ ﴿ ﴾ (الشورى : ١٣)

"که قائم کرداس دین کواوراس میں متفرق نه ہو جاؤ۔" "

تكبيررب اورا قامت دين جم معنی اصطلاحيں ہيں۔

قرآن كَيْم مِن بَي اكرم مِلْهَيْم كامقصد بعثت تين مرتبدان الفاظ مِن بيان بوائب: ﴿ هُوَ اللَّذِينَ أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِالْهُدَى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ

كُلِّهِ ... ﴾ (التوبة : ٣٣ الفتح : ٢٨ الصف : ٩)

"وہی ہے (اللہ) جس نے بھیجاا پنے رسول (محمد ساتی کیا) کو اللہ کی (قرآن حکیم)او ر دین حق کے ساتھ تاکہ اسے پوری جنس دین پر غالب کر دے (یا تمام ادیان پر غالب کر دے)"

اس طنمن ميں سور ة الانفال ( آيت ٣٩) ميں فرمايا :

﴿ وَقَاتِلُوْهُمْ حَتَّى لِا تَكُوْنَ فِئْنَةٌ وَيَكُوْنَ الدِّيْنُ كُلُّهُ لِلَّهِ طَ ﴾

"اور ان ( کفار و مشر کین ) ہے اُس وقت تک قبال کرو جب تک کہ فتنہ ہاتی نہ

رہے اور نظام کل کا کل اللہ کے حکم کے تالیع ہوجائے۔"

ای کو جدید اصطلاح میں "اسلامی انقلاب" کا نام دیا جاتا ہے۔ اسی کے لئے مولانا ابوالاعلی مودودی نے ابوالکلام آزاد نے "حکومت الليه كے قیام" كا نعره نگایا۔ مولانا ابوالاعلی مودودی نے

جب اپنی جدّوجهد کا آغاز کیا اور جماعت اسلامی قائم کی تو حکومت الہیہ ہی کو اپنا نصب العین قرار دیا۔ اس پر علامہ مشرقی اور خیری برا در ان نے بھی کام کیا۔

پی این اے کی اینی بھٹو تحریک میں نظامِ مصطفیٰ مٹائیل کی اصطلاح اپنائی گئے۔ اس کے لئے نظامِ اسلامی اور نظامِ خلافت کی اصطلاحات استعال کی جاتی ہیں' جن کامفہوم

ایک ہی ہے گے "عباراتنا شَتٰی وَ حُسنكَ واحدٌ" (ہماری عبارتیں مُخْلَف ہیں 'کیکن اےاللہ! تیراحس وجمال تواپی جگہ ایک وحدت ہے)

اس طمن میں استعال ہونے والی اصطلاحات میں سے بعض اعتبارات سے اہم ترین بائبل کی اصطلاح "Kingdom of Heaven on the Earth" (زمین پر آسانی حکومت کاقیام) ہے۔ان کی Lord's Prayedکے الفاظ ہیں :

Thy Kingdom Come,

Thy will be done on earth

as it is in heavens.

ربی ہے اس طرح زمین پر بھی پوری ہو!"۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کامشہور جملہ ہے۔

Repent for the Kingdom of heaven is at hand "توبہ کرو'
اس لئے کہ آسانی بادشاہت آیا جاہتی ہے!" یہ اشارہ محمد رسول اللہ ماٹھیل کی طرف تھا۔
آسانی بادشاہت محمد رسول اللہ ماٹھیل کے ذریعے قائم ہوئی ہے۔ بسرطال اس ضمن میں

"اے رب! تیری حکومت قائم ہو 'اے رب! جس طرح تیری مرضی آسانوں پر پوری ہو

ب شار اصطلاحات موجود ہیں۔ اقامت دین کی شرط لازم: منظم جماعت

ا قامت دین کے مراحل بیان کرنے سے پہلے اس کی شرطِ لازم جان لیجئے۔ جہاد فی سبیل اللہ کی پہلی دو منزلوں پر اصل ہتھیار قر آن ہے اور ان دونوں سطحوں پر کسی منظم جماعت کا ہونالازی نہیں'لیکن تینری منزل کے لئے لازم ہے ایک الیی منظم جماعت وجود میں آئے جو اس دعوت کی بنیاد پر کوئی گروہ

منظم ہو جائے اور قومی سطح پر کوئی جدّ و جُہد شروع ہو جائے۔ بلکہ جو لوگ بندگئ رب اور شادت علی الناس کی دعوت شعوری طور پر قبول کرکے آئیں ان پر مشتمل ایک منظم جماعت کا ہونا ضروری ہے۔ جس طرح نماز کے لئے وضو شرط ہے ایسے ہی اقامت دین کے لئے ایک منظم جماعت کا ہونا شرط لازم ہے۔ وہ جماعت ایسے لوگوں کی ہو جنہوں نے اسلام اور ایمان کو شعوری طور پر قبول کیا ہو' جو اپنے نفس سے جماد کی منزل سر کر کے آئے ہوں اور اپنے نفس کو اللہ اور اس کے رسول " کے احکام کے تابع کر چکے ہوں۔ ایسے لوگ منظم جماعت کی شکل میں جمع ہوں۔ یہ شرط اگر پوری نہیں ہوتی تو پھروہ جماد فی سبیل اللہ کی منزل نہیں۔ ہو سکتا ہے کہ وہ جماد فی سبیل الحریت یا کوئی اور جماد ہو جے جماد فی سبیل اللہ کانام دے دیا گیا ہو۔

جماعت كى بارك ميں رسول الله طَيْجَةِ فَ ارشاد فرمایا: ((يَدُ اللهِ عَلَى الْحَمَاعَةِ))" ثم پر جماعت كى الْحَمَاعَةِ))" ثم پر جماعت كى شكل ميں رہنا فرض ہے" - حضرت عمر بنا شرے فرمایا:

( إِنَّهُ لاَ إِسْلاَمَ إلاَّ بِجَمَاعَةٍ وَلاَ جَمَاعَةَ إلاَّ بِإِمَارَةٍ وَلاَ إِمَارَةَ إلاَّ بِطَاعَةٍ)) (سنن الدارمي)

"یہ ایک حقیقت ہے کہ جماعت کے بغیراسلام نہیں ہے' اور امارت کے بغیر جماعت نہیں ہے۔ جماعت نہیں ہے' اور امارت کا کوئی فائدہ نہیں اگر اس کے ساتھ اطاعت بھی نہ جو۔"

اس موضوع پر ذروہ سنام بہ حدیث ہے جو حضرت حارث اشعری بناٹی سے مروی

ہے۔ نبی کریم مٹائیے نے فرمایا:

((اِنْ الْمُوكُمْ بِحَمْسٍ 'اللَّهُ اَمَرَنِیْ بِهِنَّ 'بِالْجَمَاعَةِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَالْسَمْعِ وَالطَّاعَةِ وَالْهِجْرَةِ وَالْجَهَادِ فِی سَبِیْلِ اللَّهِ)) (مسنداحمد 'حامع ترمذی) "اے ملانو! میں تہیں بانچ باتوں کا حکم دے رہا ہوں 'اللہ نے جھے ان کا حکم دیا ہے: (ا) الرّامِ جماعت (۲) سنا (۳) اطاعت کرنا (۳) ہجرت اور (۵) اللہ کی راہ میں جماد کرنا۔"

یعنی جماعت بھی وہ مطلوب ہے جو سمع و طاعت (Listen and obey) والی ہو۔ بیہ جماعت ہجرت و جہاد کے مراحل طے کرے گی۔ ہجرت کے ضمن میں رسول اللہ ساتھ کیا ہے يوچِهاكيا: ((أَيُّ الْهِجْرَةِ اَفْضَلُ يَا رَسُولَ اللَّهِ) "ا الله كرسول ! افضل ترين جرت كون سى ؟ " فرمايا : ((أَنْ تَهْجُوَ مَا كُوِهُ وَبُكَ))" (افضل ترين جرت يه س) كه تم برأس چيز کو چھو ژود جو اللہ کو پیند نہیں "۔ پوچھاگیا: (أَيُّ الْجِهَادِ ٱفْصَلُ؟) افضل جماد كونسائٍ ؟ تو فرمايا : ((أَنْ تُجَاهِدَ نَفْسَكَ فِي طَاعَةِ اللَّهِ))"(افضل جماديه ہے) كەتم اپنے نفس کے ساتھ جہاد کرواور اسے اللہ کی اطاعت کاخو گربناؤ ''۔اس نکتہ پر ہجرت اور جہاد باہم جڑ جاتے ہیں۔ ہر اُس شے کو چھوڑ دینا جو اللہ کو ناپیند ہے اور اپنے نفس کو اللہ کے تھم کا تابع بنانے کی جدوجہد در حقیقت ایک ہی شے ہے۔ چنانچہ ہجرت اور جہاد ایک ہی تصویر کے دوزخ ہیں۔ حرام شے کو چھوڑ دینا ہجرت ہے اور اپنے نفس کو اس بات کے لئے تیار کرنااور اے مجبور کرنا کہ وہ حرام کو چھوڑوے 'یہ جمادے۔ اس سطح پر ہجرت اور جهاد دونوں ایک ہو جاتے ہیں ۔ لیکن بیر تیسری منزل کاجماد (جو خود تین در جات پر مشتل ہے)جب اپنی بلند ترین چوٹی پر پنچاہے تو اُس وقت اللہ کی خاطرا بنا گھرہار 'خاندان سب کچھ چھوڑ کر دارلاسلام میں آ جانا ہجرت کہلاتا ہے۔ رسول الله ما پہلے کی انقلابی جدوجهدیں بیر مرحله "هجرتِ مدینه" کی صورت میں آیا۔ هجرت مدینه مسلمانوں پر فرض تھی اور جنہوں نے ہجرت نہیں کی انہیں منافق قرار دیا گیااور ان کے کوئی حقوق مسلمانوں رٍ سَمِيں رہے۔ مفحواے : ﴿ وَالَّذِيْنَ امْنُوْاوَلَمْ يُهَاجِرُوْامَالَكُمْ مِّنْ وَلاَ يَتِهِمْ مِّنْ شَيْ عِ حَتِّي يُهَاجِزُوْا ﴾ (الانفال: ۷۲) "رب وه لوگ جو ايمان تو لے آئے مگرانهوں نے ہجرت نہیں کی تو اُن ہے تمہارا ولایت کا کوئی تعلق نہیں ہے جب تک کہ وہ ہجرت نہ

کریں "۔ ہجرت کے بغیر تمہاراان سے کوئی تعلق نہیں 'ان کے کوئی حقوق اور ذمہ داری تم پر نہیں۔ تو یہ ہجرت لازم ہے۔ دو سری طرف جماد فی سبیل اللہ کی بلند ترین منزل قبال ہے۔اس طرح اُوپر جاکریہ ہجرت اور جمادا یک دو سرے سے مختلف ہو جائیں گے۔

## ا قامت دین کے مراحل

جہاد فی سمیل اللہ کی تیسری منزل یعنی "اقامت دین "کی جدو جمد کے لئے ایک منظم جماعت ناگزیر ہے۔ یہ جماعت در اصل اس جہاد کا نقطہ آغاز ہے۔ یہ جماعت ایسے افراد پر مشتمل ہونی چاہئے جو جہاد فی سمیل اللہ کی اولین منزل سے گزر کر آئے ہوں۔ یعنی اپنے نفس کے خلاف جہاد کرکے اسے اللہ کا مطبع بنا چکے ہوں۔ یہ جماعت اپنے کارکنوں کی مزید تشریب کرے گا۔ پھریہ دو سری منزل کا جہاد لیمنی دعوت و تبلیغ کاحت اداکرے گی۔

ا- صبر محض : اس کے بعدیہ جماعت اب انقلابی مرطے اقامت دین کے لئے اپی جدوجمد کا آغاز کرے گی تو پہلا مرحلہ صبر محض (Passive Resistance) ہو گا' اس کئے کہ ماحول مخالفت کرے گا۔ پہلے زَبانی اور پھرجسمانی طور پر تشد د کانشانہ بنایا جائے گا' پاگل اور دیوانہ کماجائے گا۔ آپ کومعلوم ہے بیہ ساری باتیں رسول اللہ مان کیا ہے کہی گئیں۔ حضورہ الکیا کو مجنون' شاعر' ساحراور منحور کماگیا۔ بیہ بھی کماگیا کہ انہوں نے ایک عجمی غلام گھرمیں بند کیا ہوا ہے' اس سے dictation لیتے ہیں' تورات اور انجیل کی باتیں اس سے سکھتے ہیں اور ہم پر آکر دھونس جماتے ہیں کہ یہ اللہ کی طرف سے وحی آئی ہے۔ حضور مالیا کو میہ ساری باتیں سنی پڑیں۔ زبانی طور پر ایذا رسانی کے بعد پھرجسمانی تشد د کا دَ و رشروع ہوا۔ نبی اکرم ما تا کی ذاتِ گرامی کو بھی اس کانشانہ بنتا پڑا۔ خاص طور پر نوجوانوں اور غلاموں کو بد ترین جسمانی تشد د کا نشانہ بنایا گیا۔ غلاموں پر ان کے آ قاؤں اور نوجوانوں پر ان کے بزرگوں کو حق حاصل تھا کہ جو چاہیں کریں۔ حضرت عثان بڑتھ خاندان بی امیہ کے چثم و چراغ تھے۔ان کے چپانے انہیں چڑائی کے اند ر لپیٹ کر دھواں دے دیا 'جس سے آپ گادم گھٹے لگا۔ حضرت سعد بن ابی و قاص بٹائٹر کی ماں نے مرن برت رکھ لیا۔ حضرت مصعب بن عمیر بناشی برہنہ کرکے گھرسے نکال دیتے گئے۔ حفرت عثانؓ نے ای لئے اپنی زوجہ محترمہ (حضور ؑ کی صاحبزادی) کے ساتھ حبشہ کی طرف ہجرت کی۔ غلاموں کے ساتھ جو معاملہ ہو رہا تھاوہ سب کو معلوم ہے۔ لیکن اُس دَور میں عم قاکہ "کُفُوْا اَیْدِیکُمْ" لیعنی اپنے ہاتھ روکے رکھو۔ اس لئے کہ تہمیں ابھی وقت چاہئے۔ ابھی تم تھوڑے ہو اور تہمارا Base بڑا محدود ہے'تم اگر اس حالت میں مزاحت کروگے تو کچل دیئے جاؤگے۔ تہمیں ابھی وقت چاہئے اور اس وقت کے لئے صبر کرو' اپنے ہاتھ روکے رکھو' چاہے تہمارے کلڑے اڑا دیئے جائیں یا زندہ بھون دیا جائے۔ اپنے دفاع میں بھی ہاتھ مت اٹھاؤ۔ یہ صبر محض ہے۔ کمی وَور میں کم از کم آٹھ برس تک یہ مرحلہ جاری رہا۔ ابتدائی چار سال اس مرحلے میں شامل نہیں تھے' بلکہ جسمانی تشد دکا آغاز چو تھے سال سے ہوا ہے۔ چنانچہ پورے آٹھ یا نوبرس تک کی تشد دکا جواب نہیں دیا گیا اور ہاتھ بند ھے رکھے گئے۔

انقلابی جدوجہد میں صبرِ محض کی حکمتِ عملی کا سب سے بڑا فاکدہ یہ ہو تا ہے کہ معاشرے کی خاموش اکثریت (Silent Majority) کی ہمد ردیاں ان انقلابی افراد کی معاشرے کی خاموش اکثریت (Silent Majority) کی ہمد ردیاں ان انقلابی افراد کی طرف منعطف ہوتا شروع ہو جاتی ہیں۔ امیہ بن طلف نے حضرت بلال بڑائی کو اس طرح وحشیانہ طور پر مارا ہے کہ اس طرح حیوانوں کو بھی نہیں مارا جاتا۔ کیا بلال شنے کہیں چوری کرلی تھی یا اس کی بٹی کی عزت پر ہاتھ ڈالا تھا؟ نہیں 'وہ تو صرف یہ کتا تھا کہ اللہ کے بواکوئی معبود نہیں اور محمد ملہ ہے اللہ کے رسول ہیں۔ خاموش اکثریت خاموش تو ہوتی ہہت و کیان وہ اند ھی یا بسری تو نہیں ہوتی 'اگر چہ وہ بول نہیں سکتی کیونکہ اس میں اس کی ہمت و جرات نہیں ہوتی کہ فالم سے پوچھ سکے کہ کیا کر رہے ہو؟ لیکن وہ اند ھی 'بسری یا گو گی تو نہیں ہوتی ہے۔ نینجنا ان کی ہمد ردیاں اند رہی اند ر انقلابی نہیں ہوتی ۔ وہ دولوں کو فتح کرے وہی فاتح زمانہ!"کی جماعت کے افراد کے ساتھ ہو جاتی ہیں۔ گئے "جو دلوں کو فتح کرے وہی فاتح زمانہ!"کی انقلابی جدوجہد میں Passive Resistance کا دور انتمائی مؤثر اور فیصلہ کن ہوتا انتراک کی کامیا بیوں کی خامات یہیں سے ملتی ہے۔

1- اقدام: اگلے مرطے میں اس انقلابی جماعت کی قیادت جب یہ محسوس کرے کہ اب ہم مضبوط ہیں' ہماری تعداد بھی کافی ہے' کار کنوں کی تربیت بھی صحیح ہوئی ہے' انہوں نے اپنے نفس کو قابو میں کرلیا ہے' ان کی نتیمیں بالکل خالص ہو چکی ہیں' ان کی جدو جمد خالصتاً لوجہ اللہ ہے اور وہ ﴿ یَدْعُوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاوَ وَ الْعَشِیّ بِرُیدُوْنَ وَجُهَهُ ﴾ کامصداق بن چکے ہیں' ان کی کیفیت ہے بن گئے ہے کہ وہ منظم ہیں' سمع وطاعت پر کار بند ہو

چکے ہیں اور بڑی سے بڑی قربانی دینے کے لئے تیار ہیں ' تو اب اقدام کیا جائے اور آگ بڑھ کراس نظام باطل کو چھٹرا جائے۔ چھٹرنے کے بہت سے طریقے ہو سکتے ہیں۔ رسول اللہ سائیٹرا نے ان کی تجارتی شاہراہ کو 'جس پر ان کے قافلے آئے جائے سے ' مخدوش بنادیا اور اس طرح ان کی معاشی نا کہ بندی کی۔ دو سری طرف ان کی سیاسی نا کہ بندی کا نظام اس طرح فرمایا کہ آپ نے مخلف قبائل سے معاہدے شروع کردیئے۔ چنانچہ وہ قبائل جو بہلے قریش کے علیف ہو گئے یا پھر غیر جانبدار ہو گئے کہ بہنان کا ساتھ دیں گے۔ اس کے نتیج میں رسول اللہ سائیٹرا کے مہنا ہوا کہ منازہا۔ میں سمجھتا ہوں کہ قریش کی سابی اثر ورسوخ کا دائرہ بڑھتا گیا اور قریش کا دائرہ گفتارہا۔ میں سمجھتا ہوں کہ قریش کی طرف سے نگ آمد کا معالمہ ہوا ہے کہ غزوہ بدر کے موقع پر ان کا ایک ہزار کا لگر نگلا ہے۔ اس معالم میں پہل یقینا رسول اللہ سائیلیم کی طرف سے ہی ہوئی تھی۔ اس لگر نگلا ہے۔ اس معالم میں پہل یقینا رسول اللہ سائیلیم کی طرف سے ہی ہوئی تھی۔ اس لگر نگلا ہے۔ اس معالم میں پہل یقینا رسول اللہ سائیلیم کی طرف سے ہی ہوئی تھی۔ اس کے کہ جو اللہ کے دین کو غالب کرنا چاہتے ہیں ان کا کام ہے کہ وہ باطل کو چھٹریں گ' کہنا اسے ہلانا شروع کریں گے۔ جب ہی تو اس کا مکان ہو گا کہ اسے اکھٹرا جاسے ہیں' للذا اسے ہلانا شروع کریں گے۔ جب ہی تو اس کا امکان ہو گا کہ اسے اکھٹرا جاسے۔

اب یہ باتیں واضح طور پر سامنے آنی چاہئیں۔ اب علامہ شبلی اور ان سے پہلے کا دمانہ گزرگیاجب ہمارے سیرت نگاروں کو اہل یورپ کے سامنے معذرت خواہانہ انداز افتیار کرناپڑ تا تھا۔ مغرب کی طرف سے جہاد اور مسلمانوں کے خلاف پر ویپگنڈ اکیاجا تا تھا اور یہ کماجا تا تھا کہ عجر "بوئے خون آتی ہے اس قوم کے افسانوں سے!" اور یہ کہ اسلام کی ساری تبلیغ تگوار سے ہوئی ہے۔ اس پر ہمارے علاء کا ندازیہ ہو تا تھا کہ نہیں نہیں ، حضور سائیل نے تو تا تھا کہ نہیں کی بلکہ جنگ ان پر ٹھونی گئی تھی ، آپ نے تو مدافعانہ جنگ کی تھی۔ حالا نکہ یہ بات بالکل غلط ہے۔ اللہ کادین تو غالب ہونے کے لئے مافعانہ جنگ کی تھی۔ حالا نکہ یہ بات بالکل غلط ہے۔ اللہ کادین تو غالب ہونے کے لئے آیا تھا اور رسول اللہ مائیلی اسے غالب کرنے کے لئے مبعوث فرما گئے تھے۔ "اَلْحَقُّ یَعْلُوْا وَلَا یُعْلَی عَلَیْوِ" (حق غالب ہو کر رہتا ہے ، اے مغلوب نہیں کیاجا سکا۔) جب تک طافت موجود نہیں اس وقت تک تو باطل کے غلے کو برداشت کر ایس تو آپ کے دین وایمان کی نفی ہوجائے گ۔ باوجود آپ باطل کے غلے کو برداشت کر ایس تو آپ کے دین وایمان کی نفی ہوجائے گ۔ باوجود آپ باطل کے غلے کو برداشت کر ایس تو آپ کے دین وایمان کی نفی ہوجائے گ۔ اس حوالے سے جان لیجئے کہ صبر محض (Passive Resistance) کے بعد اقدام

(Active Resistance) در حقیقت تیسری منزل کے جماد کادو سرا مرحلہ ہے۔

س۔ تصاوم: جب آپ نظام باطل کو چھیڑلیا اور ان کے مفادات پر جب ضرب پڑی توہ وہ اور ان کے مفادات کے ساتھ آپ پڑی توہ وہ اور اپنے نظام کادفاع کریں گے۔ چنانچہ وہ پوری قوت کے ساتھ آپ

پر حملہ آور ہوں گے اور پھر پالفعل تصادم (Conflict) ہوگا۔ اس تصادم کی دو شکلیں ہیں۔ ایک شکل وہ ہے جو ہمیں سیرت نبوی میں نظر آتی ہے۔ یہ قال فی سبیل اللہ تھا، جس کے لئے تھم دیا گیا: ﴿ وَ قَاتِلُوْا فِی سَبِیْلِ اللهِ اللّٰهِ کی راہ میں ان لوگوں سے لڑو جو تم سے لڑتے ہے اور تم اللّٰہ کی راہ میں ان لوگوں سے لڑو جو تم سے لڑتے

یُقاتِلُوْنکُمْ ﴿ (اَبُعُرَةَ : ۱۹۰) اور م الله ی راه ی رای و و است رو و است رو و است رو و است می این و سی می س میں۔"اور فرمایا : ﴿ اُذِنَ لِلَّذِیْنَ یُقْتِلُوْنَ بِانَّهُمْ طُلِمُوْا ﴾ (الحج : ۳۹)"اجازت دے دی گئی ہے ان لوگوں کو جن کے خلاف جنگ کی جارہی ہے 'کیونکہ وہ مظلوم میں "۔ اور

ان سے اڑتے رہویماں تک کہ فتنہ باقی نہ رہے اور دین اللہ کے لئے ہو جائے "- اور آخری بار فرمایا : ﴿ وَفَاتِلُوْهُمْ حَتَّى لاَ تَكُوْنَ فِنْتَةٌ وَيَكُوْنَ الدِّيْنُ كُلَّهُ لِللهِ ﴾

(الانفال: ۳۹) "اورتم ان سے جنگ کرتے رہویماں تک کہ فتنہ باقی نہ رہے اور دین پورے کا پورااللہ کے لئے ہو جائے "۔ یعنی پورانظام اللہ کی حاکمیت کے تابع ہو جائے۔

﴿ الله مَين پُعِروه مقامِ محبوبيت ہے جس كاذكر سورة الصف ميں ہے۔ فرمايا: ﴿ إِنَّ اللّٰهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللهُ اللّٰهِ كَانَانٌ مَرْضُوضٌ ﴾ "الله كوتو محبت اللّٰهِ يُحِبُّ اللّٰهِ يُونَ فِي سَبِيْلِهِ صَفًّا كَانَهُمْ بُنْيَانٌ مَرْصُوضٌ ﴾ "الله كوتو محبت اللهِ

یعجب الدین یکا بلوی چی تسبیع مسیم الله میں اللہ میں اللہ میں ہوگا ہوگی۔ ان ہندوں سے ہے جو اس کی راہ میں جنگ کرتے ہیں صفیں باندھ کر گویا کہ سیسہ پلائی ہوئی دیوار ہیں "۔علامہ اقبال نے بہیں سے بیہ اسلوب مستعار لیا ہے "

عَبَّت مجھے اُن جوانوں سے ہے ستاروں پہ جو ڈالتے ہیں کمند!

سے باند ترین مقام ہے 'جس کے بارے میں اقبال نے کہا ہے '' سے بلند ترین مقام ہے 'جس کے بارے میں اقبال نے کہا ہے ''

ہے ، سے برکے یں بن کے مقام عاشق دیگر ، مقام عاشق دیگر زنوری مجدہ می خواہی زخاکی بیش ازاں خواہی چناں خود را گلمداری کہ با ایس بے نیازی ہا شمادت ہر وجود خود زخون دوستاں خواہی!

مقامِ بندگی اور ہے 'مقامِ عاشتی اور ہے۔ عاشق تو وہ ہے جو اللہ کے دین کے غلبے کے لئے میدان میں آئے اور اپنا تن من دھن لگا دے۔ اس کے اندر اللہ کے لئے وہ غیرت و حمیت ہے کہ وہ حق کو مغلوب نہیں دیکھ سکتا۔ جیسے حضرت ابو بکر صدیق بناتھ نے کہا تھا:

((اَ يُبَدُّ لُ اللّٰ يَنُ وَاَنَا حَتَّى ؟)) ''کیا دین میں تغیرو تبدل کیا جائے گا جبکہ میں ابھی ذندہ بول؟" یعنی میرے جیتے جی ایسا نہیں ہو سکتا۔ ما نعین ذکو ہ کے خلاف قال کے لئے اور کوئی نہیں نکلے گاتو میں تن تمانکلوں گا۔ یہ جذبہ در کار ہے ۔

مقامِ بندگی دیگر' مقامِ عاشقی دیگر زنوری سجده می خواہی' زخاکی بیش ازاں خواہی!

اے اللہ! فرشتوں سے تو تخفے اطاعت ہی مطلوب ہے۔ چنانچہ فرشتوں نے یمی تو کما تھا کہ ﴿ نَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَ نُقَدِّسُ لَكَ ﴾ "آپ کی حمہ و ثنا کے ساتھ شبیع اور آپ کی تقدیس تو ہم کری رہے ہیں۔ لیکن اس خاکی افتان سے تخفے کچھ اور ہی مطلوب ہے ۔ اور وہ کیا ہے؟

چناں خود را نگمداری که با ایس بے نیازی ہا شمادت بر وجود خود ز خونِ دوستان خواہی

اپی ذات کا تجھے انٹااحساس ہے کہ اگر چہ تو بے نیاز ہے ، غنی ہے ، گر تواپے دوستوں کے خون خون سے چاہتا ہے کہ تیری تو حید کی گواہی دی جائے۔ تیرے دوست اولیاء اللہ اپنے خون سے تیری گواہی دیں۔

بسرحال قمال فی سبیل الله دو طرفه جنگ کی شکل ہے۔ اس کاایک نقشه سور ة التو به کی آیت الامیں بیان کیا گیاہے :

﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَوٰى مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ انْفُسَهُمْ وَامْوَالَهُمْ بِاَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ ﴿ يُقَاتِلُونَ فِي الْمُؤْمِنِيْنَ انْفُسَهُمْ وَامْوَالَهُمْ بِاَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ ﴿ يُقَاتِلُونَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ اللَّهِ عَلَيْهِمُ الْجَنَّةَ وَاللَّهِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُمُ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ اللَّهِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

"یقیناً اللہ نے اہل ایمان سے ان کی جانیں اور مال جنت کے عوض خرید لئے ہیں' وہ اللہ کی راہ میں جنگ کرتے ہیں تو قتل کرتے بھی ہیں اور قتل ہوتے بھی ہیں۔"

## موجوده حالات ميس مسلح تصادم كامتبادل

سیرت النبی ما تیجام میں ہمیں تصادم کی جو صورت نظر آتی ہے وہ تو قبال یعنی دو طرفہ

جنگ ہی کی ہے۔ لیکن موجو دہ حالات میں اس کی ایک یک طرفہ شکل بھی ہو سکتی ہے۔ اس کوایک اجتمادی رائے سمجھ لیجئے۔ (میری تالیف" منبج انقلابِ نبوی " کا آخری باب اس پر مشمل ہے۔) ہمارے موجودہ حالات دَورِ نبوی مستحل سے کئی اعتبارات سے مخلف ہیں۔ آج حکومتیں بہت طاقتور ہیں اور وہ باطل نظام کی محافظ ہیں۔ ملک میں اگر جا گیرداری نظام رائج ہے تو حکومت میں جا گیردار بیٹھے ہیں ' سرماییہ داری نظام میں سرمایہ دار حکومت سنبھالے بیٹھے ہیں۔اگر آپ نظام کوبدلنا چاہیں گے تو وہ لوگ چو نکہ حکومت پر فائز ہیں اس لئے وہ اپنے تمام تر و سائل آپ کے خلاف استعال کریں گے۔ حکومت پر فائز ہونے کے ناطے مسلح افواج 'ایئر فورس ' پولیس اور پیرا ملٹری فور سزان کے اختیار میں ہیں 'جبکہ عوام نہتے ہیں۔اس لئے یہ مقابلہ اتناغیرمسادی ہو گیاہے کہ اس کے ساتھ قال کامعاملہ قابل عمل نہیں ہے۔ تاہم نوٹ بیجئے کہ بیہ بسرحال جائز ہے ' جماں بھی اس کے قابلِ عمل ہونے کا امکان ہو وہاں فاسق و فاجر حکمرانوں سے قال کیا جا سکتا ہے۔ اس کو تحی نے حرام نہیں کیا۔ یہ تو غلام احمد قادیانی (لعنیۃ اللہ علیہ) کاموقف ہے کہ ''دین کے لئے حرام ہے اب دوستو قبال!" قبال جهاں قابلِ عمل (feasible) ہو گالاز ماکیا جائے گا۔ لیکن اگر اُدھر قوت اتنی ہے اور اِدھرعوام نہتے ہیں توعوام کواپی طاقت کاا ظمار عوامی سطح پر منظم مظاہروں کی صورت میں کرنا ہو گااور حکومت کے خلاف ایک تحریک مزاحمت اِٹھانا ہو گی۔ یہ تحریک عدم تشد د پر بنی عدم تعاون اور سول نا فرمانی کی تحریک ہو گی' جو بالآ خرغیر مسلح بغاوت (Unarmed Revolt) کی صورت اختیار کرے گی۔ بیہ غیرمسلم بغاد ش یک طرفه ہو گی 'جس میں حصہ لینے والے خو د جان دینے کے لئے تیار ہوں ' لیکن کسی کی جان کے در پے نہ ہوں۔ قال اگر چہ دو طرفہ معاملہ ہے لیکن اس میں بھی اصل شے تواپنی جان ہھیلی پر رکھ کرمیدان میں آناہو تاہے۔ توجو مخص اپنی جان کانذرانہ پیش کرنے کے لئے میدان میں آگیاہے تو گویا کہ اس نے قال کانقاضا پورا کر دیا۔ قال اگر

پیل طرفہ ہو اور غیر مسلح بغاوت کی صورت اختیار کرے تو اس میں حصہ لینے والوں کو پولیس اور فوج کی گولیوں کانشانہ بنتا پڑے گا'ان پرلاٹھی چارج ہو گااور یہ جیلوں میں ٹھونسے جائمیں گے۔اگر لوگ اس کے لئے تیار ہو گئے ہیں تو گویا انہوں نے وہ شرط پوری کردی ہے کہ وہ اپنے خون سے اللہ تعالیٰ کی توحید اور اللہ تعالیٰ کے نظام کی سرباندی کی جدّو جہد کی گواہی دینے کو تیار ہیں۔ اس حوالے سے بیہ سول نا فرمانی اور غیر مسلح بعناوت "مسلح تصادم" (Armed Conflict) کابدل ہے۔

## مقتول فى سبيل الله كامقام

قال فی سبیل اللہ کے مقام کو سمجھنے کے لئے مسلم شریف کی ایک حدیث ملاحظہ سمجھنے۔ حضرت ابو ہریرہ بڑاتھ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ساتھ اسلامی اللہ فرمایا:

"جو (مسلمان)اس حال میں مراکہ نہ اس نے مجھی اللہ کی راہ میں جنگ کی اور نہ ہی اس کے دل میں اس کی آر زوپیدا ہوئی تواس کی موت ایک طرح کے نفاق پر یہ تع ہیں کہ "

یہ تو ہو سکتا ہے کہ ایک شخص کی زندگی میں بیہ مرحلہ ہی نہ آئے' جیسے بعض صحابہ" کے میں فوت ہو گئے اور ان کی زندگی میں قال کا مرحلہ ہی نہیں آیا'لیکن اس حدیث کی روسے اللہ کے راہتے میں قال کی آر زو ہرمسلمان کے دل میں ہونا ضروری ہے۔

اللہ کے رائے میں قال کرتے ہوئے اپنی جان قربان کردینے کی آر زوخو در سول

ثُمَّ أُخْيَا ثُمَّ أَقْتَلُ)) (رواه البحاري)

"میرے دل میں بڑی آر زو اور بڑی تمناہے کہ میں اللہ کی راہ میں قتل کر دیا جاؤں 'پھر مجھے زندہ کیا جائے 'پھر قتل کیا جاؤں 'پھر زندہ کیا جائے 'پھر قتل کیا جاؤں 'پھرزندہ کیاجاؤں اور پھر قتل کیاجاؤں۔ "

اس حدیث میں چار مرتبہ "اُفْتُلُ" کالفظ آیا ہے۔ یہ آر زو محدر سول اللہ ما آیا کی ہے کہ میں اللہ کی راہ میں باربار قتل کیا جاؤں۔ ہم میں سے ہر شخص کو سوچنے کی ضرورت ہے کہ اگر اس آر زوسے ہمارے سینے خالی ہوں تو ہمیں رسول اللہ ما آئیا ہے کیا نسبت ہے؟

مقتول في سبيل الله كامقام قرآن مجيدين باين الفاظ بيان مواج:

﴿ وَلاَ تَقُولُوا لِمَنْ يَقْتَلُ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ اَمْوَاتٌ ﴾ (البقرة : ١٥٣)

"اورجولوگ اللہ کی راہ میں مارے جائیں انہیں مردہ حست کہو۔"

﴿ وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ آمْوَاتًا بَلْ أَخْيَا ۚ عِنْدَ رَبَّهِمْ

يُرْزَقُونَ ٥ ﴾ . (آل عمران : ١٦٩)

"اور جو لوگ الله کی راه میں قتل ہو جائیں انہیں مردہ نہ سمجھو' بلکہ وہ تو

ورحقیقت زنده ہیں'اپنے رب کے پاس رزق پار ہے ہیں۔"

ّے جو منزل پر منزل طے کرتی ہوئی چلی آ رہی ہے اور نویں منزل پر آ کر قال فی سبیل اللہ کے مقام پر پہنچتی ہے۔ کچھ لوگ سید ھے چھلانگ لگا کروہاں پہنچتے ہیں اور سجھتے ہیں کہ بیہ

جماد فی سبیل الله اور قال فی سبیل الله ہے۔

مقتول فی سبیل اللہ ہونے کی سعادت ان لوگوں کانصیب ہے جواللہ کی راہ میں قبال (دو طرفہ جنگ) کرتے ہیں'اور اس سعادت میں وہ لوگ بھی شریک ہیں جو یکطرفہ جنگ

(دو طرحہ بنت) مرتبے ہیں اور اس معادت یں وہ توت بی سریک ہیں جو بیطرفہ جلک میں اپنی جان جان آفرین کے سپرد کر دیتے ہیں۔ جیسے حضرت یا سراور حضرت سمیہ ہے۔

أس وقت قل كرديئے كئے جبكه أبھی صبر محض (Passive Resistance) كا دُور تھا اور قال كا مرحله ابھی نہيں آيا تھا' دو طرفه جنگ ابھی شروع نہيں ہوئی تھی۔ دو طرفه

اور قبال کا مرحلہ اہمی کمیں آیا تھا' دو طرفہ جنگ ابھی شروع نہیں ہوتی تھی۔ دو طرفہ جنگ شروع ہونے کے بعد جنہوں نے مرتبہ شادت حاصل کیایا اس سے پہلے ہی مرتبہ شادت پر فائز ہو گئے' یہ دونوں اس سعادت میں شامل ہو جائیں گے۔ بسرحال جہاد فی

سہیل اللہ اور اس کی منزلوں کا ایک منقلم جماعت کے بغیر کوئی تصور نہیں۔ نظم جماعت کی مسنون اساس : بیعتِ سمع و طاعت

اب سوال پیدا ہو تا ہے کہ اس منظم جماعت کی تنظیم کی بنیاد کیا ہو؟اس کے لئے ہمیں جو مسنون' ماثور اور منصوص بنیاد ملتی ہے وہ بیعت سمع وطاعت ہے۔ نبی اگرم ماثور ا نجمیں جو مسنون' ماثور اور منصوص بنیاد ملتی ہے وہ بیعت سمع وطاعت ہے۔ نبی اگرم ماثور ہو بھی آپ پ نے اپنے ساتھیوں سے بیہ بیعت لی' طالا نکہ آپ اللہ کے رسول تھے اور جو بھی آپ پر ایمان لائے اس پر آپ کی اطاعت لازم تھی' لیکن پھر بھی آپ نے اُس وقت بیعت لی جبکہ قال کا مرحلہ آنے والا تھا۔ سیرت النبی ماٹھیلے میں ہمارے پاس اس کے علاوہ اور کوئی نظیر

نہیں ہے۔ وہاں اصل جماعت تواس بنیا د پر بن گئی تھی کہ اللہ کے رسول نے دعویٰ کیا کہ

میں اللہ کا رہول ہوں'جس نے یہ مان لیا وہ اُس جماعت میں شامل ہو گیا ہو ﴿ مُحَمَّدٌ وَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهِ مِن وَهِ آپ کی بات سنیں گے اور اس پر عمل کریں گے۔ للذا وہاں آغاز میں بیعت کی ضرورت نہ تھی۔ چنانچہ آئری مرحلے پر لی 'لیکن ہمارے پاس تنظیم کی بنیاد کیلئے کوئی متبادل اساس نہ حدیث میں ہے نہ قرآن میں 'اور نہ ہماری تیرہ سوبرس کی تاریخ میں بیعت کے علاوہ کوئی بنیاد موجود ہے۔ اس کیلئے متفق علیہ روایت ہے جو حضرت عبادہ بن صامت بناہو سے مروی ہے :

((بَايَعْنَا رَسُوْلَ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ فِي الْعُسْرِ وَالْيُسْرِ وَالْيُسْرِ وَالْمُسْرِ وَالْيُسْرِ وَالْمُسْرِ وَالْمُسْرِقِ وَالْمُسْرِقِ وَالْمُسْرِقِ وَالْمُسْرِقِ وَالْمُسْرِقِ وَاللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ر سی می در این می الله کے در سول معنوت عبادہ بن سی می الله کے در سول معنوت عبادہ بن صامت بڑائو فرماتے ہیں: "ہم نے بیعت کی تھی الله کے در سول میں ہو خواہ میں بات پر کہ آپ کا ہر تھم سنیں گے اور مانیں گے ، خواہ مشکل ہو خواہ آسانی ہو ، خواہ ہماری طبیعتیں آمادہ ہوں خواہ ہمیں اپنی طبیعتوں پر جر کرنا پڑے ، خواہ آپ دو سروں کو ہم پر ترجیح دے دیں۔ جنہیں آپ امیر بنا کمیں گے یا ذمہ داری سونہیں گے ہم ان ہے بھڑیں گے نہیں (ان سے تعاون کریں گے اور ان کی اطاعت کریں گے ، جمال بھی ہوں گے حق بات ضرور کہیں گے (اپنی دائے ضرور پیش کریں گے)۔ ہم اللہ کے معاملہ میں کی طامت کرنے والے کی طامت کے ہما پنی زبان بند نہیں کریں گے۔)

یہ ہے حزب اللہ (یعن اللہ کی پارٹی) جس کے ہارے میں فرمایا گیا: ﴿ أُولَئِكَ حِوْبُ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّٰهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰمُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل

نبی اکرم مٹھیجا نے جو بیعت سمع و طاعت لی تھی وہ غیرمشروط اور مطلق تھی' لیکن

آپ کے بعد اس بیعت سمع و طاعت میں "فی المعروف" کا اضافہ ہوگا۔ اس کئے کہ حضور میں ہے اس کی بلاچون و چرا میں ہے اس کی بلاچون و چرا اطاعت کرنی ہوگی۔ اس کئے کہ آپ سے غلطی کاصد در ممکن نہیں 'آپ معصوم ہیں اور جو کچھ آپ پر اللہ کی طرف سے وحی ہوتی ہے آپ وہی کچھ کرتے اور کہتے تھے۔ از روئے الفاظ قرآنی :

﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰى ٥ إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوْحٰى ٥ ﴾ (النجم: ٣٠٣)
"اوروه اپني خواهش نفس سے میں بولتے۔ یہ توایک وی ہے جوان پر کی جاتی
ہے۔"

اگر کوئی دنیاوی تذہیر ہوتی تواس میں حضور ما پہلے ساتھیوں سے مشورہ لیتے۔ بعض مواقع پر ساتھی خود عرض کردیتے کہ اگر آپ کی بیر رائے وجی پر جنی ہے تو سَمِعْنَاوَ اَطَعْنَا' اور اگر یہ آپ کا ذاتی اجتماد ہے تو ہمیں اس کے بارے میں پچھ عرض کرنے کی اجازت ویجئے۔ حضور ما پیلے فرماتے کہ بال 'اپنی رائے بیان کریں۔ لیکن جس بات کا آپ حکم فرما ویجئے۔ حضور ما پیلے فرماتے کہ بال 'اپنی رائے بیان کریں۔ لیکن جس بات کا آپ حکم فرما ویتے اس پر سب سرتسلیم خم کردیتے 'کیو نکہ وہ تو ہر حال میں ما نتا ہے۔ لیکن محمد رسول اللہ ما پیلے کے بعد ابو بکر صدیق بڑائے کا بھی بید مقام نمیں ہے کہ وہ کہ سکیس کہ میں جو حکم بھی دول گاوہ مانا پڑے گا۔ وہ اس سے ہوگا کہ کتاب و سنت کے دائرے کے اندر اندر حکم دیا جائے گاتو ٹھیک ہے 'اس سے باہر قابل قبول نمیں۔ اسلامی دائرے کے اندر اندر - چنانچہ ہم نے تنظیم اسلامی میں شمولیت کے لئے جو ریاست کا سیاسی نظام بھی سنے گاتو اسی دائرے کے اندر اندر - وہ کی جماعتی نظام سنے گاتو وہ بھی اس دائرے کے اندر اندر - چنانچہ ہم نے تنظیم اسلامی میں شمولیت کے لئے جو طف نامہ رکھا ہے وہ اسی حدیث پر جنی ہے۔ لیکن اس میں "فی المعروف" کا اضافہ کیا گیا طف نامہ رکھا ہے وہ اسی حدیث پر جنی ہے۔ لیکن اس میں "فی المعروف" کا اضافہ کیا گیا جائے تو سے النظاعة فی الْمَعْنُ وْفِ .....الخ

ظاہر بات ہے بیعت سمع و طاعت اُس جماعت کی بنیاد ہے جو اقامت دین کی سطح پر' یعنی تیسری منزل پر جماد فی سبیل الله کا کام کرنا چاہے۔ جیسا کہ عرض کیا گیا' بیعت سمع و طاعت کابیہ نظام "منصوص "بھی ہے' یعنی قرآن و حدیث کی نص(text) سے ٹابت ہے' "مسنون "بھی ہے' یعنی سنت نبوی سے ٹابت ہے اور" ماثور "بھی ہے۔ امت کا اس پر تعامل رہاہے۔ تیرہ سوہرس کی پو ری مسلم تاریخ میں ہرا جماعی کام شخصی بیعت کی بنیا دیر ہوا

موجودہ دَور میں مغربی اثرات کے تحت بالعموم شخصی بیعت کی بجائے دستور ک بیعت کانظام اختیار کیاجا تا ہے۔ لینی جماعت کا کیک دستور لکھا ہوا موجو دہے اور آپ کی بیعت اس دستور سے ہے کہ آپ اس دستور کی پابند کی کریں گے اور اس دستور کی رو سے جو امیر ہو گااسکی بات مانیں گے۔ یہ دستور کی بیعت ہے 'جے میں جائز اور مباح سجھتا ہوں 'لیکن میرے نزدیک منصوص 'مسنون اور ماثور شخصی بیعت اس دستور کی بیعت سے بدر جما بمتر ہے۔

### دواہم باتیں

اب آخری دوباتیں نوٹ کر کیجئے۔

ا۔ پہلی دو منزلوں کے جماد کا جماد فی سبیل اللہ ہونااس شرط سے مشروط ہے کہ ہدف تیسری منزل ہو۔ اگر پیش نظرا قامت دین نہیں ہے تو پھر یہ چیزیں جماد فی سبیل اللہ شار نہیں ہوں گی۔ ہو سکتا ہے کہ پہلی منزل پر تزکیۂ نفس خانقایی نظام بن کررہ جائے اور بس تزکیہ اور تربیت کا یمی عمل نسلا بعد نسل چلتا رہے۔ اسی طرح اگر دعوت و تبلیغ کا ہدف بھی "اقامتِ دین "نہیں ہے تو پھریہ بھی جماد فی سبیل اللہ کے کھاتے میں شار نہیں ہوگی۔ گ

### آه وه تيرنيم کش جس کانه جو کوئي مرف!

> م بتوں سے تبھ کو امیدیں خدا سے نومیدی! مجھے بتا تو سمی اور کافری کیا ہے؟

اس حالت میں اگر اس طاغوت کا انکار نہیں ہے 'اس سے شدید نفرت نہیں ہے 'اس کے خلاف جماد کا عزم مصم نہیں ہے اور اللہ کے دین کے غلیے کی جدّ وجمد کو اپنی زندگی کا مقصد نہیں بنایا گیاتو پھر یہ زندگی میرے نزدیک نفاق کی زندگی ہے۔ پھراس باطل نظام کے تحت پھلنا' پھولنا' اپنی جائیدادیں بنانا اور کار وبار چیکانا جائز نہیں ہے۔ ایسی حالت میں بندہ مؤمن اور پچھنہ کرے لیکن و test منانا ور کار وبار چیکانا جائز نہیں ہے۔ ایسی حالت میں بندہ مؤمن اور پچھنہ کرے لیکن حافظہ کی حدیث مور سے میں اس نظام سے شدید نفرت تو ہو' اس کے ساتھ ہم آ جنگی نہ ہو' اس نظام کی خدمت نہ میں اس نظام سے شدید نفرت تو ہو' اس کے ساتھ مصالحت (Reconcilation) نہ کی جائے 'اس کے ساتھ مصالحت (Reconcilation) نہ ہو' بلکہ ایک جدو مجدد ہو اور انسان ہیں تھے کہ یہ میرے لئے فرض میں ہے۔ یہ جماد بندہ کو

مؤمن پر فرضِ عین ہے۔اس جماد کے بغیر نجات نہیں ہے اور اس جماد کے بغیرا یمان نہیں ہے۔ ہی وہ جماد ہے جس کے بارے میں محد کر سول اللہ مائی کیا نے ارشاد فرمایا:

((اَلْجِهَادُ مَاضٍ مُنْذُ بَعَثَنِيَ اللَّهُ اِلٰي اَنْ يُقَاتِلَ آخِرُ هٰذِهِ الْأُمَّةِ

لدَّجَّالَ))

"جماد (فی سبیل اللہ) جاری ہے اُس دن سے لے کر جس دن اللہ نے مجھے مبعوث کیا تھااور اس وقت تک جاری رہے گاجب میری امت کا آخری حصّہ د جال کے ساتھ جنگ کرے گا۔"

چنانچہ نوٹ کیجے' بارہ برس کے میں جو جہاد ہوا وہ بھی جہاد فی سبیل اللہ تھا' قال تو کہیں پندرہ برس بعد جا کرمیدانِ بدر کے اندر ہوا ہے۔ پہلے جہاد حضور ساتھیا نے تن تنا کیا' پھر آپ پر ایمان لانے والے آپ کے ساتھیوں نے بھی جہاد کیا۔ بارہ برس صبر محض کیا' پھر آپ پر ایمان لانے والے آپ کے ساتھیوں نے بھی جہاد کیا۔ بارہ برس صبر محض (Passive Resistance) میں گزرے ہیں تو اس دَوران بھی جہاد فی سبیل اللہ منزل بنزل آگے بڑھتا رہا ہے اور پھراقدام (Active Resistance) کا ایک دو سال کاعرصہ ہے اور پھر جا کر مسلح تصادم (Armed Conflict) یعنی قال فی سبیل اللہ کامر حلہ آیا ہے۔

بسرحال جماد فی سبیل الله رسول الله طاقید کی بعثت سے جاری ہے اور اس وقت تک جاری رہے گاجب امت کا آخری حصہ دجال کے ساتھ جنگ کرے گا۔ دجال کے ساتھ جو جماد ہو گاوہ جماد کی آخری منزل یعنی قال ہو گا۔ یہ ایک بست بڑی جنگ ہو گی جے حدیث میں "اَلْمَلْحَمَةُ الْعُظْمُی" قرار دیا گیا ہے۔ اور یہ مرحلہ بھی اب کوئی زیادہ وور نہیں ہے' اس کے لئے عالمی سطح پر سینج تیار ہو رہا ہے اور اس کے لئے سارے عوامل دیکھنے والوں کو نظر آرہے ہیں۔

اَقُولُ قَوْلِيْ هٰذَا وَٱسْتَغْفِرُ اللَّهَ لِيْ وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ

# مسلمان كاطرز حيات

علامه ابو بكرالجزائرى كى شهرهُ آفاق تايف «منها جُ المُسلم» كا اردو ترجمه مترجم : مولاناعطاءالله ساجد

### تاب العقائد

بهلاماب

## الله تعالى يرايمان

عقائد کے بیان میں یہ فصل سب سے زیادہ اہمیت و عظمت کی حامل ہے 'کیونکہ یہ ایک مسلمان کی زندگ کا مرکز و محور ہے 'جس کے اثر ات اس کی پوری زندگی پر محیط ہیں۔اس طرح اس کی حیثیت ایک مسلم کے نظامِ حیات کی اصل اور بنیاد کی ہی ہے۔

## الله تعالى يرايمان

مسلمان الله تعالی پر ایمان رکھتاہے۔ یعنی وہ اس بات کی تقیدیق کرتاہے کہ الله تعالی موجو دہے 'وہ ارض و ساء کا خالق ہے ' ظاہراور پوشیدہ کاعلم رکھتاہے ' ہرشے کا رب اور مالک ہے 'اس کے سوانہ کوئی معبود برحق ہے نہ کوئی رب ہے 'وہ ہرصفتِ بمال سے متصف ہے اور ہرعیب ونقص سے پاک ہے۔

اس ا مرکی دلیل اولاً تو دہ ہدایت ہے جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے اہلِ ایمان کو نصیب ہوئی ہے <sup>(۱)</sup>او ر ثانیا دہ نقلی او رعقلی دلا کل جو ذ**یل میں پیش** کئے جارہے ہیں :

## O تعلی دلا ئل

ا ۔ اللہ عرقوجل نے قرآن مجید میں خودا پی موجود گی کی خبردی ہے اور بتایا ہے کہ

(۱) جیساکہ قرآن مجید میں ہے : ﴿ وَمَا كُنَّا لِنَهْمَدِى لَوْلاَ اَنْ هَدَانَا اللَّهُ ﴾ "اور ہم ہدایت شیں پاکتے تھے اگر اللہ تعالی ہمیں ہدایت نہ دیتا"۔ (الاعراف : ۴۳) وہ تمام مخلوقات کارب ہے اور اُس نے اپنی دیگر صفاتِ مقدّسہ اور اسائے حسٰی سے بھی متعارف فرمایا ہے۔ مثلاً ارشاد ہے:

﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ آيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوْى عَلَى الْغَرْشِ اللَّهُ الَّيْلَ النَّهَارَ يَظْلُبُهُ حَيْثِنًا لَا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُوْمَ مُسَخَّرْتٍ بِآمْرِهِ \* آلاً لَهُ الْحَلْقُ وَالْأَمْرُ \* تَبْرَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعُلْمِيْنَ ۞ ﴿ (الاعراف: ٥٣)

"تمهارا رب تویقیناوہ اللہ ہے جس نے چھ دن میں آسانوں اور زمین کو پیداکیا' پھر عرش پر مستوی ہوا۔ وہ دن پر رات کا پر دہ ڈال دیتا ہے جو اس کا تیزی ہے تعاقب کرتی ہے اور سورج 'چانداور ستاروں کو (پیداکیا) جو اس کے تھم سے منخر میں۔ خبردار! پیدا کرنا اور تھم دینا اسی کا کام ہے' برکتوں والا ہے اللہ جو جمانوں کارب ہے۔"

اى طرح جب الله تعالى نے ارضِ مباركه ميں حفزت موى مَالِئَلَا ہے كلام كياتو فرمايا: ﴿ ... يُمُوسُى إِنِّى أَنَا اللَّهُ وَبُّ الْعُلَمِيْنَ ۞ ﴾ (القصص: ٣٠)

"…اے موبیٰ میں اللہ ہوں 'جمانوں کارب!"

#### نيز فرمايا :

﴿ إِنَّينَ آنَا اللَّهُ لَآ اِلٰهَ إِلَّا آنَا فَاعْبُدُنِي وَ آقِمِ الصَّلُوةَ لِذِكْرِيْ ۞ ﴾ (ظه: ١٣٠)

''یقینا میں ہی اللہ ہوں' میرے سوا کوئی معبود نسیں' پس تُو میری عبادت کر اور میری یا د کے لئے نماز قائم کر۔''

اس کے علاوہ اپنی عظمت کا اظہار فرماتے ہوئے اپنے اسائے حسنی اور صفاتِ مقدّسہ کا اس طرح ذکر کیا :

﴿ هُوَ اللّٰهُ الَّذِي لَا إِلٰهَ اِلَّا هُوَ ۚ عُلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ۚ هُوَ الرَّحُمٰنُ الرَّحِمْنُ الرَّحِيْمُ ٥ هُوَ اللّٰهُ اللَّذِي لَا إِلٰهَ اِللَّا هُوَ ۚ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيْزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ \* سُبْحٰنَ اللّٰهِ عَمَّا الْمُهُونَ ٥ هُوَ اللهُ الْحَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْاَسْمَآ اللّٰهِ الْحُسْنَى \* يُشْرِكُونَ ٥ هُوَ اللّٰهُ الْحَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْاَسْمَآ الْحُسْنَى \*

يُسَتِّحُ لَهُ مَا فِي السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضِ \* وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ۞ ﴾ (الحشر: ٢٢-٢٣)

بنانے والا' پیدا کرنے والا' صورت بنانے والا' بہترین نام اسی کے لئے ہیں' آسانوںاور زمین میں جو کچھ بھی ہے اس کی شبیع بیان کر تاہے' اور وہ غالب اور

> حکمت والاہے۔ '' مصرف اللہ میں اور اللہ میں اور اللہ میں اللہ ہوئے اللہ میں اللہ ہوئے اللہ میں اللہ ہوئے اللہ ہ

الله تعالى نے اپنى تعریف يوں فرمائى ہے:

﴿ ٱلْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ ۞ الرَّحْمُنِ الرَّحِيْمِ ۞ مُلِكِ يَوْمِ الدِّيْنِ ﴾ ﴿ ٱلْحَمْدُ لِللهِ يَوْمِ الدِّيْنِ ﴾ ﴿ الْفَاتِحَةَ : ١ - ٣)

" تعریف اللہ ہی کے لئے ہے جو جمانوں کا رب ہے ' بے حد مهریان نمایت رحم کرنے والاہے ' یوم جزا کامالک ہے۔ "

اورہم مسلمانوں کو مخاطب کرکے فرمایا:

﴿ إِنَّ هٰذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً اللَّهِ وَآنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ٥ ﴾

(الأنبياء: ٩٢)

" یقینا تمهاری اُمّت ایک بی اُمّت ہے اور میں تمهارا رب ہوں ' پس تم میری عبادت کرو۔ "

سورة المؤمنون كي آيت مين بير الفاظ مين :

﴿ وَاَنَا رَبُّكُمْ فَاتَّقُوْنِ ۞ ﴾ (المُؤْمِنون : ٥٣)

"اور میں تمہار ارب ہوں'پس مجھ سے ڈرو۔"

اِس خیال کی تر دید کرتے ہوئے کہ اللہ کے سوا کوئی اور بھی رب ہو سکتا ہے یا زمین اور آسان میں اللہ کے سوا کوئی اور بھی عبادت کامستحق ہو سکتا ہے 'ار شاد ہوا:

﴿ لَوْ كَانَ فِيْهِمَا الِهَةُ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا ۚ فَسُبْحُنَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ ﴿ (الانبياء : ٢٢) "اگر ان دونوں (زمین و آسان) میں اللہ کے سوا اور بھی اللہ ہوتے تو ان میں فساد برپاہو جاتا۔ پس عرش کامالک اللہ ان اوصاف سے پاک ہے جو یہ ( کافر) بیان کرتے ہیں۔"

۲ - ایک لاکھ چو بیں بزار نبی اور رسول اس بات کی گواہی دے چکے ہیں کہ اللہ تعالی موجود ہے اور وہ تمام جمانوں کا پالنے والا ہے' اسی نے ان سب کو پیدا کیا ہے اور وہی ان میں جس طرح چاہتا ہے تصرف کرتا ہے۔ ان انبیائے کرام سیلئے ہے اللہ کی صفاتِ مبارکہ اور اسائے حتیٰ کے متعلق بھی بتایا۔ ان میں سے ہر نبی اور رسول کے دل میں اللہ تعالی نے یہ لیقین پیدا کر دیا تھا کہ اس پر نازل ہونے والا کلام اللہ کی وحی ہے۔ بعض انبیاء سے اللہ تعالی نے براہ راست کلام فرمایا اور بعض کی طرف فرشتہ نازل کیا ان پر الہام کیا۔

الله کی مخلوق میں سے منتخب افراد کی اس قدر کثیر تعداد جب بالاتفاق ایک بات ہتائے تو انسانی عقل بیہ تصور بھی نہیں کر سکتی کہ انہوں نے ایک غلط بات پر باہم اتفاق کر لیا ہے اور ہمیں ایسی باتیں بتارہے ہیں جن کے صحیح ہونے پر انہیں کامل یقین حاصل نہیں ہے۔ اس لئے کہ بیہ مقدس افراد پاکباز ترین 'سب سے بڑھ کر عقل و خرد کے حامل اور انتمائی صدافت مآب افراد تھے۔

سو ۔ اربوں انسان اللہ سجانہ و تعالیٰ کی موجو دگی پر ایمان رکھتے ہیں' اس کی عبادت کرتے ہیں اور اس کے احکام کی تقبیل کرتے ہیں۔ انسان کی فطرت ہے کہ وہ ایک یا دو قابلِ اعتماد افراد کی دی ہوئی اطلاع پر بھی اعتاد کرلیتا ہے' چہ جائیکہ ایک جماعت بلکہ لاتحداد افراد وہ اطلاع دے رہے ہوں اور اس کے ساتھ ساتھ عقل اور فطرت کی گوائی بھی موجود ہو کہ پیغیر جو خبر دے رہے ہیں اور جس بات پر وہ لیقین رکھتے ہیں وہ حق ہے۔

سی ۔ لاکھوں علاء نے یہ خبردی ہے کہ اللہ تعالی موجود ہے اور اس کی فلاں فلاں مفات ہیں 'اوروہ تمام مخلو قات کو پالنے والا ہے ' ہرچیز پر قدرت رکھتا ہے۔ اسی دجہ ہے وہ اس کی عبادت اور اطاعت کرتے ہیں 'اپنی محبت و نفرت میں اور پسند و ناپسند میں اُسی کی رضا کو ملح ظِ خاطرر کھتے ہیں۔

## 0 عقلی دلائل

ا ۔ ان مختلف جہانوں کا وجود' اور بے شار رنگارنگ مخلو قات کی موجو دگی اس بات پر شاہد ہے کہ ان کا کوئی خالق بھی ہے 'اور وہ خالق اللہ تعالیٰ ہے 'کیونکہ کوئی اور ہتی ان کی تخلیق کادعویٰ نہیں رکھتی اور بغیرصانع کے ان کاپیدا ہو جاناعقل کے نزدیک محال ہے ' بلکہ عقل تو کسی اونی چیز کے بھی بغیرصانع کے وجو دمیں آنے کو ممکن نہیں سمجھتی۔ مثلًا بغیریکانے والے کے پکا پکایا کھانا اور بغیر کسی بچھانے والے کے بچھا ہوا بستر۔ تو پھرا س قدر عظیم کا ننات کا وجو د بغیر کسی خالق کے کس طرح ممکن ہے؟ بیہ نا قابلِ یقین حد تک وسیع آسان'اور سورج' جاند اور ستارے 'جن کے حجم مختلف' فاصلے مختلف اور رفتاریں الگ الگ ہیں۔ اور بیہ زمین اور اس میں بسنے والے انسان ' جنات اور حیوانات ' ان میں کس قدر توع اور رنگار نگی پائی جاتی ہے۔ پھرانسانوں میں باہم رنگ اور زبان کا فرق ہے 'عقل و فہم کے در جات میں تفاوت ہے اور ان کی ظاہری شکل وشاہت اور خصائص میں فرق ہے۔ پھر زمین میں موجو د مختلف معد نیات جن کے رنگ روپ الگ الگ اور فوا کد واستعالات گوناگوں ہیں۔ زمین پر ہتے ہوئے دریا' اور برّاعظموں کو گھیرے ہوئے سمندر'اس میں اگنے والے طرح طرح کے درخت اور پودے' اور ان کے انواع و اقسام کے پھل اور میوے 'ہرا یک کارنگ روپ الگ' ذا نقد اور خوشبوجدا اور فوا کدو خصائصٌ مختلف ہیں \_\_ کیایہ سب کچھ ایک عظیم اور مدبر خالق کاپیة نہیں دیتا؟

الله عرف جل كاكلام مبارك جو جمارے پاس موجود ہے 'ہم اے پڑھتے ' مجھتے اور اس كے نكات و معارف پر غور و فكر كرتے ہیں۔ وہ خود بارى تعالىٰ كى موجود كى كى دليل ہے 'كيونكه كلام كے لئے صاحب كلام كاوجود لا زى ہے۔

اور پگریہ عظیم کلام تو محکم ترین شریعت اور بهترین قانون کاحامل ہے جس سے نوع انسانی کو بیش بہا نوا کہ حاصل ہوئے۔ اس میں ایسے سائنسی نظریات موجود ہیں جن کی صحت ہر قتم کے شک و شبہ سے بالا تر ہے۔ اس میں بہت سے غیبی معاملات اور تاریخی واقعات نہ کور ہیں جو صدافت کے اعلیٰ ترین معیار پر پورے اترتے ہیں۔ زمانہ کے تغیرات اور اختلافِ مکان سے اس کی شریعت کے کمی تھم کے فوا کہ کم نہیں ہوئے اور اس کے بیان کردہ علمی اور سائنسی نظریات میں سے کوئی معمولی سانظریہ بھی ترمیم طلب ٹابت نہیں ہوسکا۔ غیبی امور جو مستقبل میں ظاہر ہونے والے تھے 'وہ سب کے سب بعینہ ای طرح واقع ہوئے جس طرح قرآن نے بیان کیا تھا۔ قرآن نے ماضی کے جو واقعات بالتفصیل یا اجمالاً بیان کئے کسی مؤرخ کوان کی تر دیدیا انکار کی جراکت نہ ہو سکی۔

عقل کیلئے ممکن نہیں کہ وہ ایسے حکمت بھرے اور سچے کلام کو کسی انسان کی طرف منسوب کرسکے 'کیونکہ وہ انسانی طاقت سے ہرتر اور انسانی علم و تجربہ سے کہیں بالاتر ہے۔ جب سے ثابت ہو گیا کہ وہ انسانی کلام نہیں تو بھریقینا وہ انسان کے خالق ہی کا کلام ہو سکتا ہے۔اس سے اللہ تعالیٰ کا دجو د'اس کاعلم اور اس کی حکمت وقد رت ثابت ہوتی ہے۔

سل کا نئات ایک پیچیدہ نظام رکھتی ہے 'جس میں تخلیق و نگوین اور جاندار اشیاء کی نشوونما کے دقیق قوانین پائے جاتے ہیں۔ یہ تمام مخلوقات ان قوانین کی پابند ہیں 'کسی حال میں ان سے نہیں نکل سکتیں۔ مثلا انسان کی تخلیق رحم مادر میں ایک قطرہ پین 'کسی حال میں ان سے نہیں نکل سکتیں۔ مثلا انسان کی تخلیق رحم مادر میں ایک قطرہ پینچنے سے شروع ہوتی ہے 'پھروہ ایسے عجیب و غریب مراحل سے گزر تا ہے جن میں اللہ کے سواکس کا کوئی دخل نہیں ہوتا۔ اس کے بعد ایک ممل انسانی فرد بن کر دنیا میں آ جاتا ہے۔ یمال بھی اسے مخلف مراحل سے گزر تا پڑتا ہے۔ یعنی بچپن کے بعد اور کین گزار کر جوانی میں داخل ہوتا ہے۔

انسان اور حیوان پر اثر انداز ہونے والے ان فطری قوانین سے نبا تات اور در ختوں کو بھی مفر نہیں ' بلکہ اجرامِ سادی' سورج' چاند' ستارے اور کمکشائمیں سب اسپنے اسپنے قوانین کی پابندی پر مجبور ہیں اور ان سے نکلنے سے عاجز ہیں۔ اگر بفرضِ محال اس نظام میں خلل آ جائے اور کچھ سیارے یا ستارے اپنا اپنا مدار چھوڑ کرادھر اوھر ہو جائیں توسب جمان تباہ ہوجائے اور زندگی صغیر وجو دسے مٹ جائے۔

یہ اور اسی طرح کے دو سرے بہت سے عقلی 'منطقی اور نقلی دلا کل ہیں جن کی بناء پر ایک مسلمان اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتا ہے 'اسے ہرچیز کا مالک و مربی مانتا ہے 'اور اسے اولین و آخرین کامعبودِ حقیق تسلیم کر تا ہے۔ ایک مسلمان کی پوری زندگی اور اس کے تمام معاملات کی بنیا داسی ایمان ویقین پر استوار ہوتی ہے۔

(جاری ہے)

# ابران میں افکارِ اقبال کااثر

بسلسلة علّامه اقبال اورمسلمانانِ عجم (۲۲) \_\_\_\_\_\_ ذاكثرا بومعاذ \_\_\_\_\_

## علامه اقبال اوراريان كفذهبي طق

پاکستان اور علامه اقبال کاپیغام جناب آیت الله برو جروی (مرجع تقلید) اور آیت الله كاشاني تك ۋاكٹر عرفاني نے ابتداء ہي ميں پنچاديا تھا۔ قيام پاکستان کے فور أبعد قم ہے مشہور ذہبی رہنماعلامہ فیض نے ایک کتاب بھی پاکستان کے بارے میں تحریر فرمادی تھی۔ اِن اتام میں ہندوستان کا پر اپیگنڈ ایمی تھا کہ مسلمانوں نے ہندوستان کے مرکزے علیحدہ ہو کر دراصل غداری کاار تکاب کیاہے اور بہ بات کسی حدیثک ندہبی حلقوں میں رایخ ہو چکی تھی'لیکن جب ان پریہ پیغام واضح ہوا کہ دراصل ترِصغیرکے مسلمان قدیم ایرانی مبلغین کی مساعی کے باعث اسلامی تعلیمات سے بسرہ ور ہوئے تھے اور پھر ہندوؤں نے برِّصغیرے ابتدائی دَورے مسلمانوں کے خلاف اپنے شدید ردعمل کااظہار کیا تھاتوا ہرانی علاء کے شکوک و شبہات ختم ہوتے چلے گئے۔ بے شار مذہبی محفلوں میں جب علامہ اقبال کے وہ اشعار پنچے جن میں حضرت فاطمہ الز ہرا "حضرت علی او را مام حسین کی تعریف کی گئی ہے توان کی بازگشت لا تعداد نہ ہبی مقامات پر سنائی دینے گئی اور بیرا شعار مختلف مجالس میں وہرائے جانے گئے۔ ہرچند کہ ڈاکٹر شریکتی نے ۱۹۷۳ء میں جب حسینیہ ارشاد میں علامه اقبال پر ہفت روزہ سیمینار کاانعقاد کیاتو جناب شریعتی کی پُرغلوص کو ششوں کی علماء کے ایک مخصوص تنگ نظر گروہ کی جانب ہے اس لئے بھی مخالفت کی گئی کہ انہوں نے ا ہر ان میں ایک شنی مفکر (ا قبال) کے پیغام کی اشاعت کی ہے جس نے بقول ان کے اہلِ

بیت کی تو ہین کی ہے ' لیکن جب اقبال کا صحیح پیغام ان تک پہنچاتو ان کے شکوک و شہمات بھی بتدریج رفع ہوتے چلے گئے۔ یہ امرباعثِ مسرت ہے کہ ایران کے موجودہ نہ ہی رہنما آیت اللہ علی خامنائی علامہ اقبال کے زبردست مداح ہیں اور آپ کا قول ہے "ايران كااسلامي انقلاب علامه اقبال كامرمونِ منت ٢٠- جناب عرفاني كي يا ديس كجھ برس قبل حکومتِ ایران کی جانب سے لاہو رمیں ایک تقریب کاانعقاد ہوا جس میں راقم الحروف کو بھی تقریر کے لئے بلایا گیا'اس موقع پر تمام ایر انی زعماءنے حضرت خامنائی کے اس پیغام کو د ہرایا۔ انقلاب کے بعد کے ایران کے سفرکے مواقع پر راقم الحروف کو ا بر ان کے مذہبی حلقوں میں علامہ اقبال کے افکار واشعار کی بے پناہ مقبولیت کا حساس ہوا اور معلوم ہوا کہ علامہ اقبال کے اشعار و افکار ایک مدت سے ایران کے تمام تر نہ ہی حلقوں میں شیعہ و مُنّی تعصب سے بالاتر ہو کر ایک قدر مشترک کے طور پر اپنائے ۱۹۵۰ء کی دہائی کے آغاز میں جناب عرفانی کی کتاب " رومیٔ عصر" کی اشاعت کے بعد قم سے علامہ سعدی نے علامہ اقبال کے حالات زندگی اور افکار پر ایک کتاب تحریر فرمائی۔ اس کے بعد علامہ اقبال کی شاعری کاوالهانہ ذکر نہ ہبی حلقوں میں بھی شروع ہو گیا۔ علامہ کی انتلابی روح نے ایران کے روشن فکر زہبی رہنماؤں کو جذباتی حد تک متأثر کیا۔ علی خامنائی نے بطور صدر مملکت کئی مواقع پر علامہ اقبال کے ساتھ اپنی زبردست عقیدت کا والهانه طور پر ذکر فرمایا او رجناب سروش عرفانی کے مطابق ایک موقع پر توانهوں نے یہاں تک بر سرِعام فرمایا که میں علامہ اقبال کا مرید ہوں۔ صاف ظاہرہے کہ یہ جملہ آپ مرجع تقلید اور ولایتِ فقیہہ کی یو زیش میں ہوتے ہوئے تو نہیں کمہ سکتے 'لیکن آپ کے ماضی کے ارشادات سے علامہ اقبال سے آپ کی عقیدت واضح ہوتی ہے۔ علامہ اقبال کے وہ خوبصورت اشعار جو امالِ بیت کی شان میں کھے گئے ہیں ان سے کچھ ایسے لوگوں کو بھی علامہ اقبال کے پیغام کو قبول کرنے میں دفت نہیں ہوئی جو اقبال کے غیرشیعہ ہونے کے باعث کی حد تک آپ سے نالال ہو سکتے تھے۔ انقلاب سے پہلے اور انقلاب کے بعد

ا نتمائی ذمہ دار مذہبی رہنماؤں نے علامہ اقبال کو بلا شخصیص مکمل کیجتی کے ساتھ اپناہیرو

تنگیم کیا ہے اور اب بھی انہیں وہی حیثیت سر کاری طور پر دی جاتی ہے۔ جناب ڈاکٹر علی شریعتی

یہ ا مرباعثِ دلچیں ہے کہ ۱۹۳۵ء میں جب جناب عرفانی کامشد میں بطور ثقافتی سفیر برطانوی ہند تقرر ہوا تو انہوں نے اس برس وہاں پر "بزم اقبال" کی بنیاد رکھی۔ یہ دراصل علامہ اقبال کے افکار کی ترویج واشاعت کی غرض سے قائم کی گئی ایران میں پہلی سوسائی تھی۔ اسی سوسائٹی کے زیر اہتمام اقبال کے اشعار کی روسے ایر ان کے در خشاں منتقبل کی نوید دی جاتی رہی۔ علامہ اقبال کے ابتدائی مداحوں مثلاً ملک الشعراء بہار کا تعلق بھی مشہد ہے ہی تھا۔ مشہد خراسان کا مرکز تھااور خراسان کے بارے میں ہی ایک مدیش طیبہ میں آنحضور مالی اے احیائے اسلام کے آغازی نوید سالی ہے۔ یمیں پر جناب تقی شریعتی نے ۱۹۵۲ء میں جناب طا ہراحمد زادہ ' جناب بداللہ اور جناب ممدی بازر گان کے ساتھ مل کراسلامی محاذ کی بنیاد رکھی۔ بیہ زمانہ جناب علی شریفتی کے لڑ کین کا زمانہ تھا' الذاوه ان تمام سرگرمیوں سے متأثر ہوئے۔ فرانس تشریف لے جانے سے پہلے آپ علامہ اقبال کے اشعار وافکار سے روشناس ہو چکے تھے۔ فرانس میں اپنے ڈاکٹریٹ کے تحقیق کام میں بھی آپ نے علامہ اقبال کے افکار سے روشنی اور راہنمائی حاصل کی۔ وطن واپسی پر آپ سرز مین ایران میں علامہ اقبال کے افکار کے سب سے برے ملغ بن گئے۔ آپ کی جملہ تحریروں میں استعار اور سامراجیت کے خلاف جنگ' دین اسلام کی صحیح معنوں اور اصلی حالت میں ترویج' آنحضور مُنْ اِیجاً کی پیروی اور انبیاء کے طریق کار کے مطابق اشاعت حق و صدافت کی بابت جناب شریعتی کی تحریروں اور تقريرون مين جمين جرمقام يرعلامدا قبال كافكار كاير توملات - آپ نے علامدا قبال ك افکار کی روشنی میں ابتدائے آ فرینش' ر زمِ خیرو شر' غلامی کی موجو دہ صورت'شنشاہیت اور استبداد کی ہرقیت پر مخالفت' اسلام سے نام نماد ندہبی اور خانقابی مھیکیداروں کی بالادستی کے خاتمے 'اسلام کی صحیح اور سادہ صورت میں اشاعت 'لوٹ کھسوٹ کے خاتمے اور کفار کی اسلام اور ملّت ِ اسلامیہ کے خلاف کی جانے والی سازشوں کے مقابلہ میں اپنے

آواز کمال سے آربی ہے۔) پس زبانِ محری خود دیگر است ہم دلی از ہم زبانی بہتر است (آشائی کی زبان کچھ اور بی ہے اور ہم زبان ہونے سے ہمدلی کی کیفیت کہیں بہترہے) اور بقول عرفانی

ہرچہ باشد حرف و گفت نارسا آشا داند صدائے آشا (حرف اور گفتگو اگر ایک دوست سے دو سرے دوست تک نہ بھی پہنچ پائے بھر بھی آشنابلا خر آشنا کی آواز کو پہچان لیتا ہے)

 علامہ اقبال کو غزائی ٹانی قرار دیتے ہوئے آپ کے اشعار وافکار کو جوانانِ عجم کی ذبان اسے جاری و ساری کروا دیا۔ اس ولکش اور انقلابی تحریک کے قبل از انقلاب جذباتی مناظر کی نصور آج بھی راقم الحروف کی آئھوں کے سامنے ہے۔ یہ جناب علی شریعتی کی تبلیغ کا اثر تھا کہ آپ کی شمادت کے دوہی برس بعد مجھے ایران کے طول وعرض کے سنر میں سر بھن اور کفن بوش نوجوان ملتے رہے جن کی زبان پر علامہ اقبال کی سے منا میں سر بھن اور کفن بوش نوجوان ملتے رہے جن کی زبان پر علامہ اقبال کی سے

ری کی است و تخبر و شمشیرم آرزوست با من میا که مسلک شبیرم آرزوست رخیم و سنان و تخبر و شمشیرم آرزوست رخیم میرے سامنے مت آناکه مجمعے حضرت شبیر بڑا اور کا آرزوہے۔)

از بسرِ آشیانہ خس اندوزیم گر بازاین گرکہ شعلۂ در گیرم آرزوست (ایک آشیانہ بنانے کے لئے میرا شکے چننے کاعمل دیکھ اور پھریہ بھی دیکھ کہ اپنے دامن میں کتنے شعلوں کی آرزولے کر آرہا ہوں)

سمنتد لب به بند و ز اسرار ما گو مستمنتم که خیر نعرهٔ تحبیرم آرزو است (انهول نے کہا کہ خاموش رہو اور ہارے راز سرِعام مت کو میں نے کہا کہ خیر ' مجھے نعرہ تحبیر کی آرزد ہے۔)

سمنتند ہرچہ در ولت آید زما بخواہ سمنتم کہ بی حجابی تقدیر م آرزوست (انہوں نے کما کہ مجھے جو کچھ چاہئے وہ ہم سے مانگ لو۔ میں نے کما کہ مجھے اپنی تقدیر کی بے حجابی کی آرزو ہے۔)

از روز گارِ خویش ندانم بز این قدر خوابم زیادِ رفته و تعبیرم آرزوست (اپنے زمانے اور احوال جمھے بس اتاہی علم ہے کہ وہ ایک خواب تھاجو بھول چکا مگر جمھے تواس کی تعبیر کی آرزوہے۔)

کو آن نگا<sub>و</sub> ناز کہ اوّل ولم ربود عمرت دراز باد ہماں تیرم آرزوست (وہ نگاہ ناز کماں ہے کہ جس نے سب سے پہلے میرادل اڑالیا تھا۔ خدا تیری عمردراز کرے' جمعے نگاہ کے ای تیرکی آرزوہے۔)

ى آرزوكى دل مين بسائے نعرو كليرلگاتے ہوئے اور قرآنی آيات كالمسلسل ورو

کرتے ہوئے ہزاروں جذباتی انقلابی نوجوان پہلوی استبداد کے جلائے ہوئے شعلوں میں خلیل اللہ کی طرح کود گئے گراس سفرہے پھروہ کہمی دالپس نیہ آسکے۔

بنا کردند خوش رسمی بخاک و خون غلطیدن خدار حمت کنداین عاشقانِ پاک طینت را (خاک و خون میں لوٹ پوٹ ہو کران شمداء نے ایک عظیم رسم قائم کردی۔ خداان پاک طینت عاشقوں پر رحمت نازل فرمائے۔)

ہر چند کہ جناب شریعتی کے ان خیالات کا احاطہ کرنانا ممکن ہے جو انہوں نے علامہ اقبال کی پیروی میں ایر انی قوم میں عام کئے 'تاہم ایک عاجز انہ سی کوشش سہی کہ ان کی تحریر وں سے چند اقتباسات پیش خدمت ہیں :

علامہ اقبال کیا ہیں؟ وہ تو ایک باب ہیں اس کتاب کا جس کا دو سرا باب سید جمال الدین افغانی ہیں۔ اگر ہم ان دونوں کو پیچان لیں تو پھراس کتاب کے مندر جات ہماری سمجھ میں آسکتے ہیں۔ بید دونوں ہمتیاں تو عنوان ہیں جبکہ متن (مضمون) ہم ہیں۔ ہم 'ہماری سوچ 'ہماری مشکلات 'ہمارے مساکل اور ان کا حل۔ وہ اقبال ہی تھے جنہوں نے سید جمال الدین افغانی کے وحدتِ ملّتِ اسلامیہ کے تصور کو ایک جاندار فکری بنیاد مساکل علامہ اقبال وہ روشن و منور چرہ ہے جس نے عالم انسانیت کو اس عمد میں اسلام کی علامہ اقبال وہ روشن و منور چرہ ہے جس نے عالم انسانیت کو اس عمد میں اسلام کی

علامہ اقبال وہ روشن و منور چرہ ہے جس نے عالم انسانیت کواس عمد میں اسلام کی بار آور تمذیب و نقافت کا تحفہ پیش کیا۔ اسلام نے زندگی کی تمام صور توں اور گوشوں میں انسانی روح کا احترام نمایاں کیا ہے۔ و نیائے فانی میں انسانیت کی بہت می عظیم شخصیات اسلام کی فکر کے باعث سامنے آئی ہیں۔ اقبال ہرچند کہ اننی میں شامل ہے لیکن ان میں متاز بھی ہے اور اقبال کا اتنیاز کی ہے کہ اس بلند و بالا اور بار آور در خت نے اُس و قت ابنا سر اُٹھایا جب اسلامی تہذیب و نقافت کے گلتان پر خزاں کا دور دورہ تھا اور جب مغربی سامراج اور استعار کے طوفانی تھیڑے اسے ختم کرنے کے در پے تھے۔ اس شدید موسم اور نامساعد عالات میں ای ویر ان اور ختک کھیتی میں ایک سرو آزاد بلند ہوا جس کے دجو دنے دوستوں اور دشمنوں کو محوجرت کردیا۔

اسلام کی کشتِ ویران میں فیمّی نیج ایک سیلِ بلاسے خوف زدہ ہو کرچھیے ہوئے تھے اور اپنی موت کا نظار کر رہے تھے۔ اس نے یہ پیغام دیا کہ ہماری اس ویر ان اور آفت فزدہ کھیتی کی گہرائیوں میں اب بھی اسلامی روح کا بیکران اور متلاطم سمند ر موجیس مار رہا ہے۔اس نے یہ پیغام دیا کہ تم اپنی تہذیب کی زر خیز مٹی کو ذرا کھو دو توسسی اوراس زندگی بخش سمند رہے روح اور طاقت حاصل کرو۔اس ویر ان اور پنجر کھیتی کو ایک بار پھر جنت

أمين بدل وو**ـ** 

یی تووہ اسلام کی محرک روح تھی جسنے عرب کے بیتے ہوئے صحراؤں میں زندگی کی برق دو ڑا دی تھی اور پھراس نے پچیس برسوں میں روم اور ایران کی استعاری ذنجیروں کو تو ژکرر کھ دیا'شمنشاہوں' قیصروں' مغوں اور پادریوں کا جابرانہ تسلط ختم کر ویا۔ اقبال نے اپنی شاعری ہے اس امر کا انکشاف کیا ہے کہ اس گئے گزرے دور میں بھی

املام عظیم انسان پیدا کرنے کی صلاحیت ر کھتا ہے جو مغربی استعار اور سامراج کے بے رحم شکنجوں میں جکڑی ہوئی ایک بے مایہ قوم کے ایک فرد کی صیح تربیت کر کے اسے

"أقبال" بنانے کی صلاحیت رکھتا ہے۔

الله تعالیٰ میں وہ تمام جوا ہر مجتمع ہیں جن کی صورت ہمیں الهای نداہب میں ملتی ہے۔ وہ یہودیوں کے عقائد کے مطابق پائی جانے والی جباریت کا مظهر بھی ہے اور عیسائیوں کے خداوالی رحمانیت کابھی۔ قرآن پاک میں تورات والی مدنیت بھی ہے اور انجیل والی روحانیت بھی۔ رسول خدا حضرت محمد مصطفیٰ مائی کے ایک طرف حضرت موسیٰ علائے کی طرح آزادیوں اور حیت کے لئے لڑنے والے مجاہد ہیں تو دو سری طرف

حفرت عیسی علائل کی طرح عشق و محبت کے مظہر۔ آنحضور ملہ کے کی پیروی میں حضرت علی بنائلہ کی جات کے مظہر۔ آنحضور ملہ کے ایک عارف ایک عارف ایک خش مقرر اور تکالیف کو صبر و استفامت اور خاموشی سے برداشت کرنے والے خش کلام مقرر اور تکالیف کو صبر و استفامت اور خاموشی سے برداشت کرنے والے

جوانمرد بھی۔علامہ اقبال میں بھی سُنّتِ رسول میں کی اتباع کرتے ہوئے اور حضرت علی ؓ کی پیرو کی کرتے ہوئے ایسی خوبیاں پیدا ہو گئی تھیں۔

علامہ اقبال نے مغربی اور مشرقی علوم کو بدرجہ اتم حاصل کیا اور وہ ماضی کے گنبد سے ہاہر آگئے۔جدید علوم وافکار کابراہ راست مطالعہ کرکے وہ اس صدی کے عظیم انسان

ے بہ ہرا ہے۔ ، قرار پائے۔ آپ کے عقلی فلسفہ میں شعر کی جاشنی کی آمیزش ہو گئی۔ شعر کی لطافت اور

حسن نے ان کے پیغام کو دکش بنا دیا۔ اس طرح شاعرانہ رفت نے آپ کو فلسفیانہ فکر کی مرائی سے خالی نمیں ہونے دیا۔ آپ کے فدہبی عقائدنے آپ میں تعصب پیدائیں ہونے دیا تو دو سری طرف آپ کی عقل و دانش نے آپ کے جذبہ ایمانی کو کمزور نہیں کیا۔ وہ برگسان کی طرح سوچتے ' رومی کی طرح جذبات کے طوفان میں موج زن ہو جاتے اور جمال الدین افغانی کی طرح مسلم اقوام وملل کی آ زادی کی تڑپ دل میں بسائے سامراج کا مقابلہ کرتے تھے۔ آپ نے مارٹن لو تھر کی طرح عصرِ حاضر میں فکر اسلامی کی تجدید اور تشكيلِ نو كوا پنا نظريرَ حيات بنار كھاتھا۔ آج کے دور میں ہمارے مغرب زدہ نام نهاد دا نشوروں ' خو فزدہ عوام اور قدیم و جدید علماء کے لئے علامہ اقبال کے شعرو فکر کامطالعہ وفت کی شدید ترین ضرورت ہے۔ وہ لوگ جن کامقصد عوام کی سادگی اور لاعلمی سے فائدہ اُٹھانا ہے وہ علم کی روشنی سے خو فز دہ ہیں اور علامہ اقبال کانام ہننے ہے گھبراتے ہیں۔ انہیں یہ کھٹکالگاہواہے کہ مسلمان عوام ایک نہ ایک دن علامہ اقبال کو پہچان لیں گے اور پھران اجارہ دا روں کے چنگل ہے با ہر نکل جائیں گے۔ یمی ان کے خوف کی اصل وجہ ہے۔ اسلام 💎 اِس دور میں بھی ماضی کی طرح اعلیٰ دیر ہے کے عظیم ا فراد پیدا کرنے اور ان کی فطری صلاحیتوں کو جلا بخشنے کی قدرت ر کھتا ہے اس کی زندہ مثال علامہ ا قبال کی شخصیت ہے۔ عالمی سطح پر بھی اور مسلم معاشرے بالخصوص ایشیائی مسلم معاشرے بعنی ہندوستان' انڈو نیشیا اور ملا پیشیا جیسے ممالک میں بھی اقبال بید اری اور احیائے اسلام کی

ایک بلند آنگ پکار ہے جو اسلام دشمن سامراجیوں کے وجود پر ایک کاری ضرب کی حثیت کی طام ہے۔
حثیت کی طام ہے۔
جناب شریعتی کی زندگی کے آخری ایام میں آپ کی تقریر و تحریر پر علامہ اقبال کے
اثر ات گرے ہوتے چلے گئے اور آپ کی پریشان روح نے ایران کے عروقِ مردہ میں
بجلیاں دوڑا دیں۔ پھرایک سلاب اُٹھا اور اس سلاب میں سب خشک و تر بہہ کے رہ گیا۔
علامہ اقبال کامندر جہ ذیل انقلابی پنام ایران نے سمجھ لیا۔

خادر همه ماننهِ غبارِ سرِ رابی است کیک نالهٔ خاموش و اثر باخته آبی است مرذرهٔ این خاک گره خورده نگابی است از هند و سمر قند و عراق و همدان خیز از خوابِ گران خیز! ازخوابِ گران خیز! ازخواب گران خیز!

(مشرق لینی ایشیا کسی کاروان کے قدموں سے اُٹھنے والے رات کے غبار کی مانند ہے۔ یہ ایک خاموش نالہ ہے اور ایسی آہ ہے جس کا اثر زائل ہو چکا ہے۔ اس کا ذرہ ذرہ دراصل ایک ایسی نظرہے جو گرہ کھا کر مجسم ہو چکی ہے۔ ہندوستان 'سرقند' عراق اور ایران کے تاریخی شہر ہمدان کے لوگو اُٹھ پڑو۔ گہری نیند' گہری نیند' گہری نیند' گہری نیند سے جاگ جاؤ۔ گہری نیندے اُٹھ پڑو!)

این نکته کثایدهٔ اسرار نمان است مکک است تن خاک ددین روح روان است تن زنده و جان زنده زر بطرتن و جان است با خرقه و ستجاده و شمشیر و سنان خیز ازخواب گران خواب گران خواب گران خواب گران خیز!

### ا زخوابِ گرال خيز!!

(پیہ نکتہ دراصل چھپے ہوئے رازوں کو افشاء کرتا ہے کہ ملک ایک مٹی کا پتلا ہے اور اس کا روح رواں دین ہے۔ جسم اور جان دونوں کی زندگی دراصل جسم و جال کے رابطے اور انصال سے ممکن ہے ' درویثی کی گدڑی (جائے نمازیا مند ارشاد)' تلوار اور نیزے کے ہمراہ اُٹھ کھڑے ہو!' گھری نینڈ گھری نینڈ مگری نینڈ سے جاگ جاؤ۔ گھری نینڈ سے اٹھ پڑو!)

(جاری ہے)

#### ضرورت رشته

صوم و صلوٰۃ اور پردہ کی پابند ۳۰ سالہ ' بی اے ' بی ایُد ' ایم اے انگاش لڑکی کے لئے تعلیم یافتہ سر کاری ملازم یا متحکم کاروباری دینی ذہن کے مالک کارشتہ مطلوب ہے۔ برائے رابطہ: بوسٹ بکس نمبر8016 باغبانپورہ پوسٹ آفس لاہور

## آنے والے دور کے بارے میں سالوں کے نعین کے ساتھ پیشینگو ئیال نہیں کی جاسکتیں محمد عبد المجید صدیقی کے نام ڈاکٹرا سرا راحمہ حفظہ اللہ کا مکتوب

محترى صديقى صاحب 'وعليكم والسلام ورحمة الله وبركاتير

امید ہے مزاج بخیرہوںگ۔ آپ کی تازہ تالیف'' دنیا جنگوں کے دہانے پر '' کانسخہ بھی مل گیاتھااور آپ کا گرامی نامہ بھی موصول ہوا۔ آپ نے اپنی اس تالیف کا انتساب جھھ سے کرکے میرااکرام واعزاز کیاہے'جس کے لئے تہددل سے ممنون ہوں۔

آپ نے مستقبل ہے متعلق احادیث نبویہ علی صاحبہاالصلوٰۃ والسلام اور موجودہ حالات کے شواہد و آثار

کے حوالے سے جو موادا پی اس تالیف میں جمع کرویا ہے 'بہت قابل قدر ہے ۔۔ بلکہ یہ کہنا ہر گز مبالغہ نہیں ہوگا کہ آپ نے اے ان موضوعات پر انسائیکلوپیڈیا اور Reference Book بنادیا ہے!

تاہم آپنے جس تیقن کے ساتھ اور سالوں کے تعین کے ساتھ پیشینگو ئیاں کی ہیں ان میں ہے اکثر ہے مجھے اختلاف ہے۔ سوائے اس سلسلۂ واقعات کی اوّلین کڑی یعنی حضرت مہدی کے منظرعام پر آنے ہے۔

متعلق رائے کے۔چنانچہ خود میں نے اب سے چار پانچ سال قبل راولپنڈی میں اپنے ایک خطاب عام میں ہے۔ عرض کر دیا تھا کہ میرے اندازے کے مطابق ان کی ولادت ہو چکی ہے اور ان کے ظہور کاوقت اب دور نہیں

عرض کر دیا تھا کہ میرے اندازے کے مطابق ان کی دلادت ہو چکی ہے اور ان کے طہور کاوفت اب دور میں ہے۔(واضح رہے کہ اُس وقت تک مجھے جین ڈ کن کی اس رائے کا کوئی علم نہیں تھا جواس نے شرق اوسط میں ۱۹۲۲ء میں ایک انقلاب آفریں شخصیت کی پیدائش کے بارے میں دی تھی!) لیکن اس کے بعد کے واقعات کے

۱۱٬۶۱۳ سے ایک اعلاب امریں سیسے کی پیدا کے برے میں دوں گیا۔ ضمن میں آپ کادیا ہوا ٹائم میبل بالکل غلط ہے۔ حضرت مہدی کے سامنے آنے کے بعد جزیرہ نمائے عرب میں ان کی حکومت کے مشحکم میرہ نے میں بھی کی سال لگیں گے اور ایک حدیث نبوی کے مطابق ان کی حکومت کے

ان کی حکومت کے معظم ہونے میں بھی کی سال لگیں گے اور ایک حدیث نبوی کے مطابق ان کی حکومت کے استخام کے لئے نوجیس مشرق کی جانب سے آئیں گی۔ گویا عرب کے مشرق میں کسی ملک میں نظام خلافت نہ

صرف قائم ہو چکا ہو گابلکہ اتنامتحکم بھی ہو چکا ہو گاکہ وہاں سے فوجیں عرب بھیجی جاسکیں ۔۔۔ پھر"الملحمة العظمٰی" سے "خروج دجال" تک کے زمانے کے ضمن میں آپ نے ترندی اور ابوداؤد کی جس روایت پر

العظمی سے کردیار ہیں انحصار کرتے ہوئے اپناٹائم میبل مرتب کیاہے مشکوۃ شریف میں اس سے بالکل متصل سنن الی داؤوہی کی ایک دو سری روایت موجود ہے جس میں ان دو واقعات کے مامین سات سال کے فصل کاذکرہے ۔۔۔ اور امام

رو رون کویات ابوداؤرٌ کامیہ قول بھی ساتھ ہی موجود ہے کہ بیہ روایت "اَصَحّ "ہے!

بسرحال احادیث نبویہ میں وار دشدہ واقعات و حوادث یقیناشد نی ہیں 'اور یہ بھی غلط نہیں کہ وہ اب زیادہ دور بھی نہیں ہیں \_\_\_ تاہم ان کے مابین تر تیب میں بھی ایک سے زیادہ آراء ممکن ہیں \_\_\_اور ان کی من

وار تیقن کے ساتھ تعیین تو میرے نزدیک بہت بوی جسارت ہے' کے متاخی کے لئے معذرت خواہ ہوں۔ .

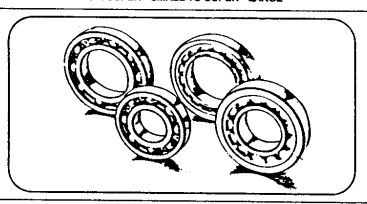


KHALID TRADERS

IMPORTERS - INDENTORS - STOCKISTS & SUPPLIERS OF WIDE VARIETY OF BEARINGS FROM SUPER - LARGE

MATIONAL DISTRIBUTOR

BEARINGS



#### PLEASE CONTACT

Opp. K.M.C. Workshop, Nishtar Road, Karachi-74200, Pakistan. G.P.O. Box #. 1178 **Phones**: 7732952 - 7730595 Fax: 7734776 - 7735883 E-mail: ktntn@poboxes.com

FOR AUTOMOTIVE BEARINGS: SIND BEARING AGENCY, 64 A-65 Manzoor Square Noman St. Plaza Quarters Karachi-74400(Pakistan)
Tel: 7723358-7721172

5 - Shahsawar Market, Rehaman Gali No. 4, 53-Nishtar Road, Lahore-54000, Pakistan. Phones: 7639618,7639718,7639818, Fax: (42): 763-9918

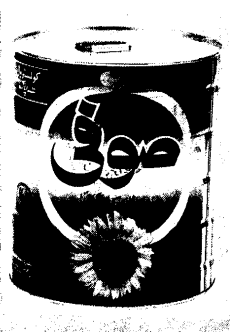
GUJRANWALA: 1-Haider Shopping Centre, Circular Road, Gujranwala Tel: 41790-210607

WE MOVE FAST TO KEEP YOU MOVING

NTHLY Teesaq

Reg. No. CPL 125 Vol. 48 No. 11 Nov. 1999





SUA

صُوفى سوپ ايندكيميكل اندساريز (بايُك المد حمره ويجييبل آئل ريفائزى ايندگلى مِلز (بايُك) لما

Head Office: 39-Fleming Road, Lahore, Pakistan. Tel: 7225447-7221068-7244951-3 Fax: 92-42-7239909 & 92-42-7311583