(155)

36 | 16 | 37 | Up

مدیدسنون ڈاکٹراہسرا راحمد

عهدهاضریس اجتهاد — اہمیت اور شرائط اہمیت ذاک خاسداداحہ وروز سے کی عبادت کے حمت اور مقاصد

یکے ازمطبوعات منظیم است لاهی

## سکول و کالج کے اساتذہ کے لئے کاہ رمضان میں دورہ ترجمہ قرآن سے استفادے کابہترین موقع

سکولوں اور کالجوں میں عربی اور اسلامیات کے ایسے اساتذہ کو جوان مضامین میں ماسٹرڈ گری یا اس کے مساوی تعلیمی استعداد کے حامل ہوں' مرکزی انجمن خدام القرآن کی جانب سے یہ پیشکش ہے کہ وہ ماہ رمضان کی راتوں میں نماز تراو تکے کے ساتھ دور وُ ترجمہ قرآن کے پروگرام میں اگر شرکت کرنا چاہیں توانہیں قیام وطعام کی سہولت انجمن کی جانب سے فراہم کی جائے گی۔ پاکستان کے درج ذیل چار شہروں میں نہ کورہ سہولت مہیا کی گئی ہے۔

﴿ لاہور : قرآن اکیڈی' 36۔ کے ' ماؤل ٹاؤن' فون:03۔03 5869501 ﴿ لاہور : قرآن اکیڈی' DM -55 خیابان راحت' درخثال فیز6ڈینس وُن : 5855219′5854036

🖈 ملتان : قرآن اكيدُى ' 25- آفيسرز كالوني- فون : 521070

🖈 ٽوبه شيک سنگھ : الهدى انٹرپرائز 'سٹى پلازه' ٽالاب بازار

( ٹوبہ میں میہ پر و گر ام پنجابی زبان میں ہو گا)

نوٹ: اس باہر کت پروگرام میں شرکت کے خواہشند حضرات جلداز جلد نہ کورہ مراکز میں سے کسی ایک سے رابطہ فرمائیں۔ اس پروگرام میں دلچپی رکھنے والے دیگر حضرات بھی قیام وطعام کے اخراجات اواکر کے اس سہولت سے فائدہ اٹھا بکتے ہیں۔

> المعلن: ناظم اعلى مركزى المجمن خدام القرآن لا بور 36\_ك ما ول ناؤن لا بور فن: 3-5869501

> > ا الله الإيرانية التي الإيرانية **مثلا**د

#### وَاذْكُرُ وَانْعَهَ اللَّهِ عَلَيكُ حُرَومِيتَ اقَدُ الَّذِي وَاتَّقَكُ عُرِيجٍ إِذْ قُلْتُحْرَمِ عَنَا وَاطَعْنَا «العَرْن رْجر ، اوراپنے اور اللہ منف کی اورائ کے اُس ٹیاتی کو اور کھو جماس نے مصلیا جبکے بتم نے اقراد کیا کہ ہم نے انا اورا طاعت کی۔



جلد: شاره : ومضان الميارك بالهار جنوري <u> ۱۹۹۷ء</u> فىشاره سالانذر رتعاون

#### ملانه زر تعاون برائے بیرونی ممالک

اران تركى اولان مقل عواق الجزائر معر 10 امرى ذالر

O معودی عرب مگویت 'بحرین محرب امارات 17 امر کی ڈاکر

قطر بھارت بنگلہ دیش نورپ باپان 〇 امریکہ کینیڈا 'آسریلیا نیوزی لینڈ 22 أمر كي ذاكر

تمسیل زد: مکتب *مرکزی آنجی خترام القرآ*ن لاصور

ادان تسرير يشخ حميلُ الزمكُن مَافِظِ عَاكِفْ عِيد عافظ فالزموذ فتتر

### كمبته مركزى الجمن خترام القرآن لاهورسنزد

مقام اشاعت : 36-ك، ماذل ثاؤن الهور 54700-فون : 03-02-5869501 مركزي وفتر تنظيم اسلامي : 67- كرم مي شاهو علامه اقبال رود " لامور " فون : 6305110 پېشر: ناظم کمتبه مرکزی انجن ' طابع : رشید احرچ د هری ' مطبع : کمتبه جدید پریس (پرائیویث) لمینهٔ

| <u> </u>    |                       | 🛧 عرض احوال                              |
|-------------|-----------------------|------------------------------------------|
|             | حافظ عاكف سعير        |                                          |
| ۵           |                       | 🖈 تذکره و تبصره                          |
|             |                       | مرممد عاضري اجتهاد-ابميت اور شرائط ابليت |
|             | ڈاکٹرا مرادا حد       |                                          |
| ۹           |                       | 🖈 استقبال رمضان 🔀                        |
|             |                       | ر دوزے کی مباوت۔ حکت اور مقاصد           |
|             | عمران این حسین        |                                          |
| -q <u> </u> |                       | نیکیوں کا موسم بھار                      |
|             | مولانا محريوسف اصلاحي |                                          |
| ۵           |                       | 🖈 هماری دعوت                             |
|             |                       | عبادت رب                                 |
|             | رحمت الله يثر         |                                          |
| <u>-</u>    |                       | ☆ بحثونظر                                |
|             |                       | جماد تشمير کی حقیقت                      |
| *           | الجيئركويدا حمد       |                                          |
| I9 <u> </u> |                       | 🏠 افكار و آراء                           |
|             | محبوب الحق عاجز       | منفى ماحس انى دمد داريال اداكري          |

المعلاج بوائے فارنین: آمان علی کرام وصد موم پیپ کرآگی ہوائے در کتید مرکزی انجمن سے ماصل کی جا عتی ہے

### لِسُمِ اللَّهِ الدَّظٰنِ الدَّطْمِ اللَّهِ

#### عرض احوال

اہ رمضان السبارک کی آمد آمدہ۔ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک خطبہ مبارکہ کے الفاظ:

"با ایسا النساس قد اطلب مسہر عظیم شب محمطابق فی الواقع عظمتوں اور پر کتوں کا حال مین سابہ فکن ہوچکاہے۔ اس اہ مبارک میں وہ عظیم شب بھی شائل ہے جو بڑار مینوں پر بھاری ہے کہ اس ایک رات کی عباوت بڑار مینوں کی عباوت سے افضل ہے۔ شب قدر کے بارے میں عام خیال کی ہے جس کی آئید بعض میح روایات ہے بھی ہوتی ہے کہ اور مضان کی ستا کیسویں شب ہی وراصل شب قدر ہے۔ بعض روایات میں ماہ در مضان کے آخری عشرے کی دیگر طاق راتوں کاؤر بھی ماتا ہے 'واللہ قدر ہے۔ بعض روایات میں ماہ در مضان کی دیگر طاق راتوں کاؤر بھی ماتا ہے 'واللہ اعلم۔ بسرکیف کوئی اے حسن اتفاق کے یا تھا۔ گویا روال ماہ رمضان کی ۲۷ تاریخ کو پاکستان اپنی عمر کے ماہ در مضان کی ۲۷ تاریخ کو پاکستان اپنی عمر کے اکاون برس کمل کر لے گا۔

محزشتہ ماہ تحریک خلافت پاکستان کے زیر اہتمام سعوط مشرقی پاکستان کے موضوع پر منعقدہ ایک تقریب میں ایک معروف محافی نے جن کاشار کوچہ محافت کے اہل دانش میں ہو باہ 'اپنی تقریر میں اس رائے کا ظمار کیا کہ ''پاکستان اسلام کے لئے نہیں بلکہ محص مسلمانوں کے لئے حاصل کیا گیا تھا۔پاکستان کا قیام کی اعلی تر متعمد کے حصول کا ایک ذریعہ نہیں تھا بلکہ پاکستان کا قیام ہی ہماری آخری منزل تھا اور ۱۸۳ اگست ۲۳۵ کو ہم لے اپنی منزل کو پالیا۔ پاکستان میں اسلام نظام کے قیام یا پان اسلام ازم کو تحریک پاکستان کے مطلم میں اپنی منزل قرار دینا خلا محدث کے متراد ف ہے "۔ ہم فاضل مقرر کی صاف کوئی پر قوانسیں دادد ہے اپنی دسمی منزل قرار دینا خلا محدث کے متراد ف ہے دائر پاکستان بجائے خود شرکاء مجلس کے سامنے رکھی لیکن ان سے بیہ سوال کے بغیر بھی نہیں رہ سکتے کہ اگر پاکستان بجائے خود ایک منزل تھا تو یہ مسلم ماصل ہوجا نے بعد اور اچھا ٹیلنٹ رکھنے کے باوجود آج ہم ہرا متبار سے است زبوں صال کوئی ہیں؟۔۔۔ کیا پاکستانی قوم کو پیدائش طور پر ذہنی مریض یا ذہنی طور پر معفد در سمجا ہا گے کہ اور کے بعد بھی سیای شعور اور معاثی خود کھا اس کے میدان میں دنیا کی تمام دو سری اقوام یمال کر دنے کے بعد بھی سیای شعور اور معاثی خود کھا است کے میدان میں دنیا کی تمام دو سری اقوام یمال تک کہ بند وقوم سے بھی بہت بیچھے ہیں؟ کیا وجہ ہے کہ آج بید شعر صدفی صد ہم پر معادی آ تا ہے کہ

ایک دہ بیں جنیں تصویر بنا آتی ہے ایک ہم بیں کہ لیا اپنی بی صورت کو بگاڑ

کیادجہ ہے کہ مکل سطح پر ہمارا ہرادارہ آج جائی کے آخری دہانے تک پہنچاہوا ہے؟ امت محر صلی اللہ علیہ وسلم سک امتی ہونے اور حال قرآن ہوئے کے باوجو وکیاوجہ ہے کہ اخلاق و کردار کے اعتبارے ہم محراد شکی آخری انتراؤں کو چمورہ ہیں؟

امیر تنظیم اسلای کی تشخیص بالکل صاف اور واضح ہے کہ ہم اللہ ہے کئے گئے اس جمد کی ظاف ورزی کی سزا بھت رہے ہیں جو ہم نے قیام پاکستان کے وقت اللہ ہے کیا تھا کہ ہم "پاکستان کو اسلام کے اصول حربت و اخوت و مساوات کا ایک مثالی نمونہ بنائیں گے " اور "پاکستان کا مطلب کیا؟ لا اللہ الا اللہ " ۔ اس جمد شکنی کیا واش میں اس سنت اللہ کے مطابق جس کاذر سور ہ تو ہی آیات ہے آگے ہے وار اس وار و ہوا ہے ' نظان عملی کا روگ ہمارے جمد لی کے رگ و ریشے میں سرایت کرچکا ہے۔ اور اس صور تحلل کا علاج اس کے سوا اور پھر نہیں کہ ہم پاکستان میں اسلام کے نظام عدل اجمائی کے قیام لینی نظام خلافت کے احدیاء و قیام کے لئے کمربستہ ہو جائیں اور اس حمن میں کی حقیق بیش رفت کا آغاز کر دیں۔ طاہ برات ہے کہ یہ کام جب تک ایک قاتل ذکر ہائے رہیں ہو گااور نمایاں دی تی قو تمیں بوجے گی۔ ہمرکیف دیں۔ طاہ برات ہے کہ یہ کام جب تک ایک قاتل ذکر ہائے رہیں کہ وگااور نمایاں دی قو تمیں ہو ہے گی۔ ہمرکیف اصلاح احوالی کا فاور فوری داستہ اس کے سوااور کوئی شمیں کہ وی قو تمیں صلات کی نزاکت اور اپنی ذمہ واری کا حمائل کی احداد کوری داستہ کے میوالور کوئی شمیں کہ وی قو تمیں صلات کی نزاکت اور اپنی ذمہ واری کا حمائل کرتے ہوئے اختلائی طریق کار کوانیا کر نظام خلافت کے قیام کے ایم رور دھورہ کو شش کا آغاز کر حاصل کرتے ہوئے اختلائی طریق کار کوانیا کر نظام خلافت کے قیام کے لئے بمرور دھورہ کو شش کا آغاز کر وی سے اصل کرتے ہوئے اختلائی طریق کار کی امکان دور دور تک نظر نمیں آگ۔

# عهدِ حاضر میں اجتهاد اہمیت اور شرا ئطِ اہلیت

امير تنظيم اسلامي ڈاکٹرا سراراحد کا ۱۸جنوری ۹۶ء کاخطابِ جمعہ

خطبۂ مسنونہ 'سورۃ المجرات کی پہلی آ ہے 'سورۃ النساء کی آ ہے ۱۵۹ورسورۃ الثوریٰ کی آ ہے ۳۸ کی تلاوے اور دُواط دیمے مبارکہ کا متن بیان کرنے کے بعد فرایا :

آج مجمع "حمدِ حاضریں اجتماد" کے موضوع پر تفسیل سے تنتگو کرنی ہے۔ لینی عمدِ حاضریں اجتماد کی اہمیت کیا ہے؟ اس کی نوعیت اور اس کی صورت کیا ہوگی اور اس کا طریق کارکیا ہوگا؟

اجتاد کے بارے میں سب نے پہلے تو جمیں یہ جانا چاہئے کہ اس کے افغلی معنی کیا ہیں؟ ہمارے سامعین اور قار کین کی عظیم اکثریت اس سے واقف ہے کہ عربی زبان کے اکثر و بیشتر الفاظ کا ایک سے حرفی مادہ ہو تا ہے اور اس مادہ سے پھر الفاظ مختلف پیانوں پر مختلف سانچوں میں ڈھلتے چلے جاتے ہیں۔ مثلاً لفظ "علم" بی کو لیجئے "اس سے عالم بھی ہے۔ معلوم بھی ہے، معلقم بھی ہے، معلقم بھی ہے۔ اس طرح آجتاد کا مادہ "جمد" ہے۔ اس پر متعدد مرتبہ گفتگو ہو چکی ہے کہ اس مادے سے جماد اور مجابہ و کا لفظ بنا ہے۔ اس وقت صرف یہ نوٹ کر لیجئے کہ جمد کے معنی کو مش کے ہیں۔ یہ گویا ایک مثبت اور یکطرفہ عمل ہے۔ آپ کس کام کے لئے کو مشش کر رہے ہیں۔ لیک گویا ایک مثبت اور یکطرفہ عمل ہے۔ آپ کس کام کے لئے کو مشش کر رہے ہیں۔ لیکن جب اس کو مشش میں آپ کو کوئی مقابلہ پیش آ جائے "کوئی رکاوٹ پیش آ جائے "در میان جب اس کو مشش میں آپ کو کوئی مقابلہ پیش آ جائے "کوئی رکاوٹ پیش آ جائے "در میان میں کوئی ایسی مشکل آن پڑے کہ اپنے مقصد تک پنچنے کے لئے جس سے نمٹنا ضروری ہو تو بیں جمادی عاد ہو گا تو یہ جمادیا بجابہ ہوگا تو یہ جمادیا بجابہ ہو ہے۔ اب بیہ جمادین جائے گا۔ جمد کا جمد سے مقابلہ ہوگا تو یہ جمادیا بجابہ ہو۔ ابتحادات کی مقابلہ ہوگا تو یہ جمادیا بجابہ ہو۔ اب بیہ جمادین جائے گا۔ جمد کا جمد سے مقابلہ ہوگا تو یہ جمادیا بجابہ ہو۔ اس مقابلہ ہوگا تو یہ جمادیا بجابہ ہو۔ ابتحادات کی مقابلہ ہوگا تو یہ جمادیا بجابہ ہو۔ ابتحادات کی مقابلہ ہوگا تو یہ جمادیا بجابہ ہو۔ ابتحادات کی مقابلہ ہوگا تو یہ جمادیا بجابہ ہو کا تو یہ جمادیا بے جمد کا جمد کا جمد کا جمد میں جمد کا جمد کی جمد کا جمد کا جمد کا جمد کا جملہ ہوگا تو یہ جمادیا ہو گا تو یہ جمادیا ہوگا تو یہ جمادیا ہو گا تو یہ جمادیا ہو گا تو یہ جمادیا ہوگا تو یہ کوئی کی کام

بین بوری ۱۹۹۷ میاب اقتعال ہے۔ گویا کہ خود جُمد کرنے والے کا اپنے اوپر شدید مشقت جمیلنا۔ باب اقتعال کا خاصہ یہ ہے کہ کسی کام کو اپنے اوپر لینا۔ مثلاً التزام کامفہوم ہوگا خود کسی شے کو لازم پکڑلینا۔ اسی طرح اپنے اوپر شدید ترین مشقت جمیلنالفظ "اجتماد" کامفہوم ہے۔ اجتماد کا اصطلاحی مفہوم

اجتماد کے اصطلاحی معنی سجھنے کے لئے ہم حضرت معاذبین جبل رضی اللہ عنہ سے مروی مدیث کامطالعہ کرتے ہیں 'جے امام ترقدی ؓ نے بھی روایت کیا ہے اور امام احمد بن صغبل ؓ نے بھی۔ اس مدیث سے یہ بات اجاگر ہوجائے گی کہ اصطلاح میں اجتماد کامطلب کیا ہے۔

آپ کے علم میں ہو گاکہ حضرت معاذ " بن جبل ان چند محابہ " میں سے ہیں جن کی عرج مين رسول الله المنطقينية في افعل التغنيل كاميغه (Superlative Degree) استنال كياب- آپ خطباتِ جعد من اكثريه الغاظ سنة بين :"ارحرُمُ أَمَّنى بِأُمَّنى ابوبكر وأشدُّهم في امرالله عمر وأكثرهم حياءً عثمان وأقضاهُم عليّ "(رضي اللّه تعالي عنهم وارضاهم احمعين)---یہ چاروں افعل التفنیل کے مینغ ہیں۔ آپ سے ہے نے فرمایا کہ "میری اُمّت میں سے امت پرسب سے زیادہ رحیم و شغق ابو بکر صدیق \* ہیں۔ میری امّت میں اللہ کے معالمے میں سب سے زیادہ مخت عمر میں۔ میری امت میں سب سے بردھ کرباحیاء عمان میں۔ میری امت میں مح ترین فیلے کی سب سے زیادہ صلاحیت علی میں ہے "۔ رضوان اللہ علیم اجمعین- ای طریقے سے حضرت معاذین جبل" کے بارے میں حضور الناہیے کے القاظ الحتين: "أعلَمُهم بالحلال والحرام مُعاذُبنُ حَبل "يعى طال اور حرام کی معرفت اور پچان میں سب سے برا ملکہ اللہ نے میرے اس محالی معاذین جبل كومطاكياب- يعن جس كوبم قانوني شعور (Legal Sense) كت بين وه محاب التيسيك میں سب سے بدھ کران میں علی ۔ یہ بڑا قانونی مسلد ہے کہ ایک شے طال ہے یا حرام۔ اور بست ی جگهوں پر جاکران کے ماین بڑی پاریک سی سرحد آجاتی ہے اور حلال وحرام کا

میثاق ' بنوری ۱۹۹۷ء

1

تعین برا مشکل ہو جا با ہے۔ جیسے ایک حدیث میں بھی آیا ہے کہ "الحدلالُ بین و السحورامُ بین و بین ہو بالکل واضح طور

الحرامُ بین وبینه هما مُستَنبها و "لین پچھ طال تو وہ ہیں جو بالکل واضح طور

پر طلال ہیں۔ ای طرح پچھ حرام وہ ہیں جو بالکل واضح طور پر حرام ہیں الیکن چھیں پچھ مشہمات بھی ہیں 'جن کو پچانتا اور ان کے بارے میں تعین کر نا برامشکل ہوجا آئے کہ آیا یہ طلال ہیں یا حرام۔ اور یہ معالمہ اس قدر نا زک ہے کہ کسی حرام چیز کو طلال قرار دے دینا یا کسی طال چیز کو حرام بنا دینا دونوں پر اپر کے جرم ہیں۔ چنا نچہ اس معالمے میں بڑے گرے شعور اور قدم کی ضرورت ہے 'بوے علم کی ضرورت ہے 'معلومات کی ضرورت ہے۔ جب کسی کسی محض کو اس معالمے میں خصوص طور پر کوئی مقام حاصل ہوگا۔ تو حضور المالی کے حضرت معاذ المالی ہیں خصوص طور پر کوئی مقام حاصل ہوگا۔ تو حضور المالی کے حضرت معاذ المالی کا خاص اس پہلو سے تذکرہ فرمایا۔

حطرت معاذ النظائية خود بيان كررب بين كه ججهے رسول الله النظائية في يمن كى طرف بيجا۔ بيجين بيال مراوب والى بناكر عمل بناكر محمور تربناكر بيجا۔ اب روائل بي بيئے جنور النظائية انثرو يولے رہے بين كه بين جس مخص كوائن بوى ذمه دارى دب رہا بوں اس كے بارے بين اندازہ كرلوں كه كوئى صحح طريق كار اس كے علم بين ب يا نہيں۔ چنانچہ يوچھا: "كيف تقضى؟" لين كروم ؟ " ظا برے كه جو نميں۔ چنانچہ يوچھا: "كيف تقضى؟" لين كروم ؟ " ظا برے كه جو

مخض بھی ذمہ دار ہے 'گور نرہے' والی ہے' عال ہے' اس کو خوب سوچ کر فیصلے کرنے ہوں گے۔ اس کے سامنے مقدمات پیش کئے جائیں گے' جنگڑے سامنے آئیں گے' ان کا

كوئى نہ كوئى فيملد كرناہے 'وَ ہوچھا كہ نيسلے كيے كروهے؟ - قبال : اَ قبضى بِسَا فى كتاب الله - انبول في عرض كياكه من الله كى كتاب من جو كي ياول كاس ك مطابق فیمله کروں گا۔ طا بریات ہے کہ یہ ایک بالکل سید هی سی فطری سی بات ہے۔ حضور و و مرا سوال کیا کہ اگر وہ معالمہ یا وہ مسئلہ کتاب اللہ میں نہ کور نہ ہو تو کیا کرو ے؟ قال : فَبِسُنَةِ رسولِ الله علي انول نے عرض كياكه چري اس كاحل الله کے رسول کی سنت کے اندر الاش کروں گا اور اس کے مطابق فیصلہ کرلوں گا۔ حفور کے تیراسوال کیاکہ اگر جہیں اللہ کے رسول کی سنت میں بھی کوئی چےزنہ کے تو بحركياكرو مع ؟ اس ير حضرت معاذين جبل " في عرض كيا : أَجْدَتَ بِعدُرا يعى - يعنى بحر میں امکانی مد تک کوشش کر کے اپنی رائے سے فیصلہ کروں گا۔ یمال لفظ آیا ہے "اَجْتَهَد "جس سے معدر "احتهاد" ہے۔ اور ہارے دین کا جو تشریعی اور قانونی نظام ہے اس میں اہم ترین اصطلاح کی حیثیت اس لفظ کو حاصل ہے۔ یہ لفظ وہ ہے کہ جس کو معزت معاذ" نے آنحضور اللہ کے سامنے استعال کیا کہ اگر جمعے کوئی چیز مراحت کے ساتھ اللہ کی کتاب میں ملے نہ سنت رسول میں تومیں اپنی سی امکانی کو شش کروں گا'امکانی مد تک مشقت جملوں گا' پوری محنت کروں گااور پھر جھے اپنی کوئی رائے بنانى برے كى اور يد معالمه محے ائى رائے سے طے كرنا ہوگا۔ "اَحْتَهِدُ رَأْيِي" ك الفاظ اپنے اندریہ وضاحت کئے ہوئے ہیں کہ میری بیر رائے کوئی سرسری سی رائے نہیں ہوگی کہ جو بھی بی میں آئے میں اس کے مطابق فیصلہ کر دوں ' بلکہ میری بیہ رائے میری ا نتمائی محنت و کوشش اور مشقت کا نتیجہ ہوگی۔ جیسا کہ میں نے عرض کیا کہ اجتماد کے لفظی معنی یمی بیں کہ آپ آ خری امکانی حد تک محنت اور مشقت جمیل لیں ' پھر زبان کھولیں۔ حضرت معاز " کے جواب کی حضور الفاق کے نصویب فرمائی اور گویا شاباش دینے کے اندازي فرايا: ((الحَمدُ لِلَّهِ الذي وفَّق رسولَ رسولِ اللَّه لما يحبُّ ویہ صلی))گل حمد کل هکراس اللہ کاہے جس نے اللہ کے رسول کے رسول کواس بات کی توفیق دی جس سے دور امنی ہے اور جواسے پند ہے۔

یداس اعتبارے بدایا رامقام ہے کہ یمال حضور اللطائی نے حضرت معاد کے

اجتماد کے لئے بیشہ یمی ترتیب پیش نظرر بنی چاہئے جو حضرت معاد فائے نیان کی۔۔
یعنی سب سے پہلے کتاب اللہ کی طرف رجوع کیا جائے۔ اگر کوئی معالمہ اس میں صراحت
کے ساتھ نہ کور ہے تو پھر کسی اور طرف دیکھنے کی ضرورت ہی نہیں۔ البتہ اگر اس میں
وضاحت نہیں ہے تو پھر سنّتِ رسول الفائے کی طرف دیکھناہوگا۔ پھراگر سنّتِ رسول میں
بھی تعین کے ساتھ اس طرح کا معالمہ نہیں مل رہاتو پھراجتماد کرنا پڑے گا۔ اپنے اوپ
یوری مشقت جھیلتے ہوئے صبح رائے تک پہنچنے کی کوشش کی جائے گی۔

اب یہ سمجھ لیجے کہ یہ کوشش کس معنیٰ ہیں ہوگا۔ ظاہریات ہے کہ اس کوشش کے دوہد ف ہوں گے۔ جہتد کے لئے اولاً یہ چیز پیش نظر رکھنی ضروری ہے کہ ایسانہ ہو کہ بیل کسی مسئلہ میں کوئی رائے الی وے دوں 'کوئی فیصلہ ایسادے دوں جو دین کے مجموعی نظام کے ظلاف ہو۔ دین کی حیثیت ایک حیاتیاتی اکائی (Organic Whole) کی ہے۔ اس کی طلاف ہو رح ہے۔ ایسانہ ہو کہ کسی معالمے کے اندر میں کوئی الی بات کہ پیٹھوں جو دین کی مجموعی نظام' اس کی روح' اس کے بنیادی تصورات' اس کے مجموعی نظام' اس کی روح' اس کے بنیادی تصورات' اس کے

میثاق' جنوری ۱۹۹۷ء Central Themes اس کے مقاصد اور اس کی ترجیحات سے متصادم ہو جائے۔ دو سری کوسٹش اس اعتبار سے ہوگی کہ کمیں میری رائے کا کسی نعیِّ صریح کے ساتھ عمراؤ نہ ہو جائے۔ لین میہ کہ قانونی اعتبار سے کمیں یہ رائے کتاب و سنت کی کسی بات سے متصادم نہ ہو جائے۔

اجتماد کے منمن میں ایک بہت اہم لفظ " قیاس "کا ہے۔ منہوم کے اعتبار سے رائے اور قیاس اصل میں مترادف ہیں۔ قیاس یہ ہے کہ آپ یہ دیکھیں کہ جو بھی معالمہ آپ کے زیر غور ہے 'اس سے قریب تر' ملتا جاتا کوئی معالمہ کمیں کتاب و سنت میں موجو د ہو تو اس سے راہنمائی حاصل کی جائے۔ اگر کتاب و سنت میں بعینہ وہی محاملہ موجو د ہو تا پھر تو ہمیں اجتماد کی ضرورت مجمی نہیں تھی۔ تاہم اگر بعینہ وہی معالمہ تو قرآن میں ہے نہ سنت میں 'لیکن کوئی اس سے مشابت رکھنے والا' قریبی طور پر اس کے ساتھ کوئی تعلق رکھنے والامعالمه قرآن ياسنت ميں مل جائے تواس سے infer كرتے ہوئے 'analogy كي نياد بر کوئی نتیجہ نکالناقیاس کملا ماہے۔

### اجتماد کے طعمن میں پانچ نقطہ ہائے نظر

اجتماد کے معمن میں آگے برجے سے پہلے یہ سمجھ لیجئے کہ اِس وقت جمارے ہاں اس اعتبارے پانچ مکاتب فکر موجود ہیں کہ دین میں ابدی اور دائمی طور پر واجب الاطاعت (binding) چزیں کون کون می ہیں اور کن چیزوں کی حیثیت و قتی اور عار منی بھی۔ یہ یات بہت اہم ہے۔ اس لئے کہ جوشے ابدی طور پر واجب الاطاعت ہے وہی تو اجتماد کا ما فذین سکتی ہے' اس کی بنیا د پر تو اجتماد کیا جائے گا۔ جو چیزیں و قتی تھیں ان کی بنیا د پر توبیہ المله آمے نیں بڑھ سکا۔ پوری صورت عال کو سجھنے کے لئے اور ذہن میں اس کا پورا فتشد جمانے کے لئے میر پانچ مکات فکر آپ کے سامنے آجانے جا ہیں۔

اس معمن میں سب سے انتابیندانہ نقطہ نظر جواگر چہ آپ کوبرا مسحکہ خیزاور ممراہ كن معلوم موكا، مارے بال اس طبق كا ب جويمال كاسب سے مؤثر طبقہ ہے۔ مارے ہاں کا جو جدید اور مغرب زوہ ذبن ہے 'جو مغربی تمذیب کا دلدادہ ہے 'وہ تقریباً سب کا

میثان جنوری ۱۹۹۷ء سب ای نقطة نظر کاحال ہے ' قائل ہے ' عامل ہے۔ اور وہ نقطة نظریہ ہے کہ دائمی طور رٍ واجب الاطاعت ہونے کی حیثیت صرف قرآن کو حاصل ہے ' بلکہ قرآن میں بھی جو اصول آئے ہیں وہ تو ابدی اور وائی ہیں ' بیشہ کے لئے واجب الاطاعت ہیں ' لیکن جو معین احکام دیئے گئے ہیں وہ دائمی نہیں ہیں' بلکہ وہ صرف ایک خاص دور کے لئے تھے۔ ان کی دلیل بہ ہے کہ قرآن ولیے تو ابری ہدایت نامہ ہے 'کیکن چو نکہ یہ ایک خاص دور میں اور خاص علاقے میں نازل ہواہے اور ایک خاص قوم اس کی اولین مخاطب تھی 'جس کا یک خاص تاریخی اور تهذیبی پس منظرتها' اس کی پچھا دینی رسومات تنمیس' اس کی اپنی ا یک ذہنی و گلری اور علمی سطح متمی 'چنانچہ (ان کے کہنے کے مطابق) قرآن نے اصول تووہ دیئے ہیں جو دائمی ہیں اور یہ دائمی وابدی طور پر نوع انسانی کے لئے کتاب ہدایت ہے' کیکن اس میں جو معیتن احکام دیئے گئے ہیں وہ اُس دور کے حالات کے مطابق تھے اور وہ دائی و ابدی نمیں ہیں۔ مثلاً چور کا ہاتھ کاٹنا' یہ خاص اس دور کے لئے ایک سزا تھی۔ ہاں'چوری کا نسداد ہونا چاہئے'اس کا خاتمہ ہونا چاہئے' یہ بات اپنی جگہ پر ضروری ہے۔ اس طرح تغریباتمام معین احکام کے معاملے میں ان کی رائے نہی ہے کہ یہ فی نغسہ مطلوب نہیں ہیں' یہ تو صرف اپنے خاص دور کے لئے تھے۔ ان کے نزدیک قرآن عیم سے جو عموی اصول اخذ کئے جاسکتے ہیں وہ دائی ہیں۔ اس طبقے کے بارے میں ' میں ایک لفظ

استعال کررہاہوں کہ انہیں "مسلم پروٹسٹنٹ" کماجا سکتاہے۔ آج سے تقریباً پانچ سوسال پہلے عالم عیسائیت میں یہ بحث شروع ہوئی تھی کہ با کبل کے بارے میں ہمارا روتیہ کیا ہوتا چاہئے۔ آیا ہمیں اے لفظ بہ لفظ خدا کا کلام اور واجب الاطاعت سمجھنا چاہئے یا اے تمثیل' استعارہ اور محاورے کے ہے انداز میں لینا چاہئے۔ جن عیسا ئیوں نے بیہ موقف اختیار کیا کہ وہ بائبل کو لفظ بہ لفظ خدا کا کلام مانتے ہیں اور بیشہ کے لئے واجب الاطاعت سجھتے ہیں ان کو طعنے کے طور پر کما گیا کہ یہ فنڈ امتشلٹ (Fundamentalists) ہیں۔ تو یہ "فنڈ امشلٹ" کالفظ وہاں سے چلاہے جو آج بہت وسیع بیانے پر استعال ہو رہاہے۔ کچھ عرصے پہلے تک تو یہ اصطلاح صرف مسلمانوں کے لئے استعال ہو رہی تھی اور مسلم فنڈ المنشلسٹ اور اسلامک فنڈ امتشار م کے الفاظ کو گالی کے طور پر استعمال کیاجار ہاتھا' اور

میثان جنوری ۱۹۹۷ء

دنیا کو یہ ہوا دکھایا جارہا تھا کہ "Islamic Fundamentalism on the march" کین اب یہ سلیم کیا جارہا ہے کہ فنڈ امینٹلٹ یہودیوں میں بھی موجود ہیں۔ فنڈ امینٹلٹ عیما یکوں میں بھی اور ہیں وفول میں بھی موجود ہیں۔ ہر جگہ موجود ہیں۔ فنڈ امینٹلٹ عیما یکوں کے بر عکس پرو شنٹ عیمائی یا تیل کو لفظ بہ لفظ واجب الاطاعت نمیں مانے۔ اس طرح ہمارے ہاں جو جدید ذہن رکھنے والا طبقہ ہے 'جو اپنے آپ کو ترتی پند طبقہ کتا ہے 'وہ قرآن کے بارے میں بھی رائے رکھتا ہے کہ اس کے صرف عوی اصول دائی طور پر واجب الاطاعت (binding) اور بھیشہ کے لئے ہدایت کاذر بعد ہیں 'لیکن اس کے معین احکام ابدی نمیں ہیں۔

ان کے علاوہ ہمارے ہاں ایک دو سرا طبقہ ہے جن کے نقطة نظريس بہلے طبقے كى نبت باریک سافرق ہے۔ ان کا موقف یہ ہے کہ قرآن پورے کا بورا وائی طور پر واجب الاطاعت ہے' اس کا ہر ہرلفظ من جانب اللہ ہے' اللہ کا کلام ہے' لیکن اس کے علاوہ کوئی اور شے دائمی طور پر واجب الاطاعت نہیں ہے۔ سنّتِ رسول مرف اپنے زمانے کے لئے واجب الاطاعت عمی- ان کا کمنا یہ ہے کہ حضور الدائدی کی دو میشتیں تھیں۔ آپ<sup>\*</sup> ایک طرف تو اللہ کے رسول تھے اور دو سری طرف آپ<sup>\*</sup> اُس وقت مسلمانوں کے امیر بھی تھے۔ یعنی جب تک کوئی ریاست و حکومت قائم نہیں ہوئی تھی تو آپ کمہ کیجئے کہ مسلمانوں کی جماعت "حزب اللہ" کے امیر تھے اور جب کوئی حکومت قائم ہوگی تو آپ اس کے سربراور ماست تھے۔جب آپ جگ میں جاتے تھے تو آپ فوج کے سید سالار بھی تھے۔ پھرجب آپ کوئی فیصلہ کرتے تو آپ کویا چیف جسٹس بھی تے۔ان کے نزدیک آنحضور الصلاح کی یہ حیثیتیں دائی نہیں ہی 'بلکہ و قتی ہیں۔ سُنّت اسی کانونام ہے کہ آپ نے کیاکیا کیے کیا ، کس موقع پر کیافیملہ کیا ، کی کئے آپ نے کیا تھم دیا۔ لیکن اس کے بارے میں وہ کہتے ہیں کہ یہ وائی شیں 'البتہ قرآن پورے کا بورا دا ئی طور پر واجب الاطاعت ہے۔ یہ لوگ اپنے آپ کو "اللِ قرآن " <u>کتے ہیں</u> 'جن کو مخالفین "منكرين حديث" يا "منكرين سنت "كتے ہيں - ان كااپناد عوى بيہ ہے كه ہم قرآن

کو مانتے ہیں 'اور قرآن پر حارا پختہ ایمان ہے کہ اس کا ایک ایک حرف میں جانب اللہ

ہے' محج ہے' محفوظ ہے اور دائمی طور پر واجب الاطاعت ہے' لیکن اس کے علاوہ اور

کی چیزکوہم قرآن پر حاکم النے کو تیار نہیں۔ قرآن سنّبِ رسول کا مختاج نہیں ہے 'یہ اپنی جگہ پر کتابِ کا ال ہے 'اس کو کی اور شے کی ضرورت ہی نہیں۔ واضح رہے کہ یہ ان کا موقف ہے جو میں ان کے دلائل کے ساتھ آپ کے سامنے رکھ رہا ہوں۔ ان کا کمنا ہے کہ حضور "کی سنت دراصل اپنے دور کے لئے تھی 'کیونکہ آپ "کو اُس دور میں "مرکزِ مضور "کی حقیت حاصل تھی۔ ہمارے ہاں یہ مکتبہ قکر ماضی قریب سے غلام احمہ پرویز صاحب کے حوالے سے بچپانا جا تا ہے 'اگر چہ اس سے پہلے اس نقطة نظر کو پیش کرنے والے اور بھی بڑے بڑے لوگ گزرے ہیں 'مثلاً مولانا عبد اللہ چکڑالوی (چکڑالہ شالی بخاب کا ایک قصبہ ہے) لیکن غلام احمہ پرویز کو چو نکہ کھنے کا ڈھنگ آ تا تھا' بہت اچھااندا نے نگارش تھا' تقریر کے فن سے بھی واقف سے 'چرچو نکہ گور نمنٹ آف اعرا علی رہے تھے اور پھرپاکتان میں بھی مرکزی حکومت میں ڈپٹی سیکرٹری رہے تھے 'تو ان کا طقہ اثر بہت

وسیع تما چنانچه ان کے حوالے سے به فکر ہمارے ہاں بہت بڑے پیانے پر پھیلا ہے۔ ان کا کمنایہ ہے کہ قرآن میں جمال کمیں آتا ہے "اَطِیعُوا اللّٰهُ وَاَطِیعُوا الرَّسُولَ " تو "اَطِیعُوا اللّٰہ " سے مراد قرآن ہے اور "اَطِیعُوا الرَّسُولَ " سے مراد حضور "

بی الیکن آپ کی اطاعت صرف اُس دور کے لئے بیٹیتِ امیر جماعت بیٹیت سپہ سالار 'بیٹیت مدر مملکت تھی۔ اس کے لئے انہوں نے ایک لفظ" مرکزِ طمت "وضع کیا ہے۔ ان کے نزدیک اُس وقت مرکزِ طَّت محمد الله الله علیہ تھے 'اب اگر بھی اسلامی ریاست قائم ہوگی تو" مرکزِ طمت ہو بھی نیسلے قائم ہوگی تو" مرکزِ طمت ہو بھی نیسلے قائم ہوگی تو" مرکزِ طمت "کی حیثیت اس کی حکومت کو حاصل ہوگی۔ وہ حکومت جو بھی نیسلے

کرے گی وہ واجب الاطاعت ہوں گے۔ یہ نقطۂ نظرا پنے اندرایک دام فریب (trap) لئے ہوئے ہے اور وہ یہ کہ اگر آپ قرآن کی تعبیرات کو سنت سے بالکل آزاد کر دیں تو آپ جد هرچاہیں الفاظ کو مو ژکر لے

رائی کا میرو سے میں اور ان کی جو جائے کا دور اور اس جائیں اور ان کی جو جائے کا دور ان کی جو جائے کا دور ان کی ا سامنے آتی ہے۔ سنت رسول کے بارے میں یہ طے کرکے کہ یہ دائی طور پر واجب الاطاعت ہی نہیں 'آپ نے گویا اپنے لئے یہ حق حاصل کرلیا کہ قرآن مجید کے الفاظ کے جو

ہی چاہے معنی نکالیں۔ صلوٰ ۃ کے معنی معاشرہ کر دیں یا چو ر کے ہاتھ کا شنے کا بیہ مطلب قرار دے دیں کہ اس سے مراد ایسا ماحول پیدا کرتا ہے کہ چور کو چوری کی ضرورت ہی نہ رہے۔ جیسے کوئی کمہ دے کہ تونے تو میرے ہاتھ کاٹ دیئے ہیں ' تواس کامطلب یہ ہو تا ے کہ تونے میرے ہاتھ باندھ دیے ہیں عمل اب کھ نمیں کرسکا۔ یہ ایک استعارے کے انداز کی بات ہے۔ای لمرح ان کے نزدیک چوروں کے ہاتھ کاٹ دینے کے معنی سے ہیں کہ انہیں چوری کی ضرورت ہی نہ رہے۔اب اگر ہر مخص صرف قرآن کے الفاظ لے کے بیٹہ جائے 'اور اس کا تعلق سنت ہے منقطع کردے تو مجران الفاظ کی جو جاہے تعبیر کر ك ، جو جاب ماويل كرك ، جمال جاب جلا جائ ، جد حرجاب يني جائ - اس اعتبار ے میں نے عرض کیا کہ ان دونوں میں برا باریک سافرق ہے۔ میرے نزدیک ان دونوں كابين ايك لفظى سافرق ب- حقيقت كاعتبار سه دونول مسلك تقريباً ايك بين-ندکورہ بالا انداز فکرنے ہارے ہال کی بعض بوی بڑی شخصیتوں کو بھی کسی نہ کسی درج میں متأثر کیا ہے۔ آپ کے علم میں ہے کہ علامہ اقبال سے مجھے کس قدر تعلّیٰ خاطر اور ذائی مناسبت ہے اور میرے ول میں ان کی کس قدر عقمت ہے۔ اگرچہ عمل کے معالمے میں وہ بہت پیچیے نظر آتے ہیں 'لیکن فکر کے اعتبار سے وہ اس قدر بلندی پر ہیں کہ میں انسیں اسلام کے صحیح کار کا مجدد مانیا ہوں اور انسیں چود ہویں صدی کا "مجددِ کلرِ اسلامی " قرار دیتا ہوں۔ اس کے باوجود ان کے بال بھی پکھ مخالطے موجود تھے۔ مُا ہرہے کہ وہ بھی کوئی نی یا رسول نہیں تھے۔ ان کے نطبات Reconstruction of \*Religious Thought in Islam ش کچه عبارات الی موجود بین جن ش ال دونوں مسلکوں کی کسی درج میں تائید کا پہلو لکا ہے۔ اللہ تعالی انسیں اس پر معاف كرے ــ ١٩٦٤م من من في "اسلام كي نشأة فائية" ناي كتابجة تحرير كيا تعاجو عارى يورى تحریک قرآنی کا آغاز ہے۔ اس میں کیس نے علامہ اقبال کے ان خطبات کے بارے میں ماندلكعا تما :

"آج سے پنیتیں جالیس سال قبل علامدا قبال مرحوم نے "البیات اسلامید کی الکیل جدید" کے سلطے میں جو کام کیا تھااس کاوہ حصد قواکر چد بہت محل نظرہ جو

شریعت و قانون او را جماع واجتماد سے بحث کر تاہے (او رجو فی الواقع "اللیات" سے براہ راست متعلق بھی نہیں ہے) تاہم اپنے اصل موضوع کے اعتبار سے علامہ مرحوم کی ہیہ کوشش بڑی فکرا گیز تھی"۔

حقیقت یہ ہے کہ اسلام کے عملی ڈھانچے کے سلسلے میں اور خاص طور پر اجتماد کے طلمن میں ان کی بعض باتیں ایک ہیں جن کو بنیا دینا کر خلام احمد پرویز بھی اپنے آپ کو علامہ اقبال کی طرف منسوب کرتے تھے۔ اور میں یہ سمجھتا ہوں کہ بعض اعتبار ات سے ان کا اپنے آپ کو اقبال سے منسوب کرنا غلط نہیں۔ لیکن علامہ اقبال بھی ہمارے لئے کوئی دلیل یا جمت نہیں ہیں۔ ہمارے لئے تو دین کے اندر جمت کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ اللہ یہ ہمارے لئے تو دین کے اندر جمت کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ اللہ ہما ہماتی ہوگا ہی کے۔

البية ميں سجمتا ہوں كه حقيقت كامانتا اور اس كااعتراف كرنا ضروري ہے اور ہميں ا تنا بالغ النظر ہو جانا جا ہے کہ اپنے بزرگوں کے بارے میں بھی اگر کوئی بات ایک ہے تو ہم اس کو تشلیم کریں۔ تاہم اس سے میہ نہ ہو کہ ان کی عزت کم ہو جائے۔اس لئے کہ ان کی خدمات کے پہلو کو سامنے رکھا جائے کہ انہوں نے کیا کیا ہے؟ اس اعتبار ہے کسی خاص معاملے میں ان سے اختلاف کے باوجو دان کی عقیدت' ان کی محبت اور ان کی عظمت ہمارے دلوں میں قائم رہ سکتی ہے 'اور وہ ہمارے دلوں میں موجود ہے۔ میں سے بھی مانتا ہوں کہ اپنے فکر کے مقابلے میں عملی اعتبار سے ان کا بلڑ ابہت ہلکا تھا۔ پچھے لوگ اس اظهارِ حقیقت پر بوے ناراض ہو جاتے ہیں۔ یمی وجہ ہے کہ میں ان کے نام کے ساتھ یا قا كداعظم كے نام كے ساتھ "رحمت الله عليه"ك الفاظ استعال نيس كريا عالاتك يس سجمتا ہوں کہ قائد اعظم بھی ہمارے بہت بزے محن ہیں۔ لیکن رحمتہ اللہ علیہ کے الفاظ ہمارے ہاں ایسی شخصیتوں کے لئے استعمال ہوتے ہیں جن کا کوئی دینی مقام ہو۔ وہ اولیاء الله میں سے ہوں یا اتمہ دین میں سے ہوں۔ مثلاً امام ابو صنیفہ رحمته الله علیه اور امام ولی الله والوي رحمته الله عليه - ايسے حضرات جن ميں دين پر عمل كے اعتبار سے كوئى كو تابي نظر آری ہویا علم دین کے اعتبار سے ان کاکوئی برامقام نہ ہوان کے لئے "مرحوم" کالفظ استُعال ہو تاہے۔ میں اپنے والدصاحب کو بھی" والدِ مرحوم" کمتا ہوں۔ اس طرح علامہ

ا قبال اور قائد اعظم کو بھی مرحوم کتابوں۔ معنوی طور پر ان دونوں اصطلاحات میں کوئی۔ خاص فرق بھی نمیں ہے۔ مرحوم کے معنی بھی وہی ہیں۔ رحمت بی سے مرحوم عاہے۔ "رحت الله عليه" كے معنى بيل "الله كى رحمت ہو ان پر" اور مرحوم كے معنى ہمى كى ہیں۔ لیکن ہر لفظ کا جو ایک استعال معین ہو جا آ ہے اسے محوظِ خاطرر کھنا چاہئے۔ "صلی الله عليه وسلم" كااستعال صرف حضور ك لئنه "عليه السلام" صرف انجياء ك لئنه " اور "رمنی الله عنه" مرف محابہ کے لئے تعالی امت سے ثابت ہے۔ یہ ایک طرح کی نشانی بن جاتی ہے۔ باتی ائمہ دین علمی اعتبارے ہوں یاصوفیا عے کرام ہوں 'ان کے لئے "رحته الله عليه" اورعام مسلمانوں كے لئے "مرحوم"، يه جمار اا يك استعال (usage) ہے۔علامہ اقبال کے بارے میں ہارے یمال بدی محتیں چلتی ربی ہیں۔ ایک زمانے میں اخبار میں اشغاق احد مساحب کابیان آیا تھاکہ "رات کا آقبال اور ہے ' دِن کا آقبال اور ہے"۔ کچھ لوگوں کا کمناہے کہ اپنی شاعری میں اقبال کچھ اور ہے اور اپنی ننزمیں اقبال کچھ اور نظر آ باہے۔ یہ باتیں بالکل بے بنیاد نئیں ہیں۔ اصل میں اقبال کا فکر 'ان کی سوچ اور ان كاجذبه ان كى شاعرى مى ہے۔ نثر ميں جال انہوں نے قليفے كے انداز ميں بات كرنے کی کوشش کی ہے تو وہاں کچھ او فیج نیج ہمی موسی ہے۔ اس لئے کہ قلفے کی اپنی مدود (limitations) بیں علیہ اس سے آمے جابی نمیں سکتا۔ آپ جب فلیفے کا تدازاور اس کار استہ اختیار کریں گے تواس میں آپ کوان مدود کاپابند ہونا پڑے گا۔

اس من من من ما استهال تیموا کتب قرید ہے کہ قرآن بھی بتام و کمال انظاء لفظ الدی اور واکی طور پر واجب الاطاحت ہے اسوائے اس کے کہ خود قرآن بی سے ثابت ہو جائے کہ یہ تھم ابتدا میں تھا اس کے بعد اس سے بمتر تھم آگیا (مَانَنْسَخُ مِنْ اَبَةِ مِنْ اَبَةِ اَوْ نُنْسِهَا نَاْتِ بِحَنْبِرِ مِنْهُا اَوْ مِنْدِلَهَا) اور ای طرح سنّتِ رسول مجمی وائماً واجب الاطاحت ہے۔ اس نقطة نظر کے عالمین کو اہلی سنّت کما جا تا ہے 'جو قرآن کے ساتھ سنتِ رسول کو بھی لازم سختے ہیں۔ البتدان می چردو بڑے مکاتب فرموجود میں جو ایک کا نقطة نظریہ ہے کہ سنّتِ رسول تو واجب الاطاعت ہے 'لیکن مارے کے طافات ہے 'لیکن مارے کے اجتمادات کی پابندی لازم نمیں ہے۔ یہ رائے ہمارے مارے مارے اس ساتے میں ہے۔ یہ رائے ہمارے

. میثال جنوری ۱۹۹۷ء

ہاں اہل مدیث حضرات کی ہے۔ ان کا کمنا ہے کہ اپنے اپنے دور میں حضرت ابو بکر" ' حفزت عمر" ، حفزت عثان " اور حفزت على " نے جو نصلے كئے ، اگر چہ اس میں كوئي شك

نہیں کہ وہ خلفائے راشدین تھے کین ان کے یہ فیلے انظامی احکام (Executive Orders) کی حیثیت رکھتے ہیں 'کتابِ قانون کا مستقل جزو نہیں

کین دو سراموقف بیه ہے کہ قرآن اور سنت کے بعد جو تیسری شے واجبُ اور لازم

ہے وہ"ا جماع"ہے اور اجماع بتمام و کمال دور خلافتِ راشدہ ہی کا اجماع ہے۔اس لیے کہ دورِ خلافتِ راشدہ میں ابھی فرقے موجود تھے اور نہ ابھی ایک ہے زائد حکومتیں تخییں۔ایک ہی دارالاسلام تھااورایک ہی مرکزی نظام تھا۔ پھروہاں جو خلفاء تھے وہ حضور ''

کے بہترین اور جاں نثار ترین ساتھیوں میں سے تھے۔ وہ طویل ترین عرصے تک آپ آ کی صحبت اور آپ می تعلیم و تزکیہ سے فیض یاب ہونے والے لوگ تنے۔ للذا ان کا اجتلاد 'جے اُس وقت تمام محابہ كرام الليك كى تائيد بھى حاصل مو كئ 'اجماع امت كى

اعلیٰ ترین شکل کامظہر تھا۔ للذا یہ بھی مستقل طور پر واجب الاطاعت ہے۔ اس نقطۂ نظر کے حامل "اہل سنّت والجماعت "کملاتے ہیں۔ائمہ اربعہ کے پیرو کار 'خواہ وہ حنفی ہوں' ما کی ہوں' شافعی ہوں یا حنبلی ہوں' یہ سب اہل سنت والجماعت ہیں۔ یعنی یہ قرآن کے بعد سنتِ رسول اور سنت کے بعد اجماع (اور خاص طور پر خلافت راشدہ کا اجماع) کو بھی

واجب سجحتے ہیں اور اس کی پابندی تاقیام قیامت لازم سجھتے ہیں۔ جبکہ اہلحدیث حضرات کا نقطۂ نظر' جیسا کہ میں نے عرض کیا' اس اعتبارے مختلف ہے کہ وہ خلفائے راشدین کے اجتماد کو' چاہے اسے لوگوں نے قبول بھی کرلیا ہو' بیشہ کے لئے واجب الاطاعت نہیں مانتے۔ ان کے نزدیک ان کی حیثیت محض Executive Orders کی تھی۔ ان کا

موقف یہ ہے کہ ہر حکومت انظامی معاملات کے لئے جو نیملے کردی ہے اس حد تک وہ

بالكل صحح ميں 'كيكن بيه مستقل طور پرواجب الإطاعت نهيں ہيں۔ نقطۂ نظرے اس فرق کے حوالے ہے میں مثال کے طور پر دو چیزوں کا فرق آپ

کے سامنے بیان کر رہا ہوں۔ ہمارے ہاں تراویج کاجو سارا جھڑا چتا ہے یہ اس بنیاد پر

میثاق ٔ جنوری ۱۹۹۷ء ہے۔ رسول اللہ علی کے بارے میں معلوم ہے کہ ایک تو آپ کے تراوی کی نماز عشاء کے ساتھ متصل پڑھی نہ مجمی پڑھائی۔ یہ تا کید فرمائی کہ انسان رمضان کی راتوں میں زیادہ سے زیادہ وقت قرآن کے ساتھ گزارے 'لیکن اس کا کوئی نظام حضور م نے نمیں بنایا۔ خود حضور " کامعمول میہ تھاکہ عام دنوں میں آپ" کی جو تنجد کی نماز ہوتی تھی' اس کو آپ مضان میں مزید طویل کردیتے تھے۔ گویا آپ تہجد کے وقت قیام اللیل فرماتے تھے۔ اِس وقت جارے ہاں تراویج کی جو خاص اصطلاح اور اس کی معین شکل موجود ہے یہ حضور کی زندگی میں ثابت ہی شیں ہے۔ پھرید کہ حضور کے اپنی حیات طیبّہ میں تہجہ کے وقت بھی صرف تین دن باجماعت تراو تکے پڑھائی ہے۔ چو تھے دن کچھ لوگ کھنکارتے بھی رہے اور آپ کے تجرے کے باہراشارے کرتے رہے کہ ہم منتظر ہیں لیکن آپ ہا ہر نمیں نکلے اور آپ نے صبح کمہ دیا کہ اگر میں اس طرح پابندی ہے پڑھاؤں گاتو یہ تم پر فرض ہو جائے گی۔ رسول اللہ ﷺ کے دل میں امت کے لئے جو شفقت اور رافت ورحت تمی اس کے پیش نظر آپ کا طرز عمل بیر تھا۔ اس لئے کہ بیہ ہر ھنص کے بس کاروگ نہیں ہے۔ وہ لوگ بھی تو ہیں جنہوں نے میج سے شام تک <sup>ت</sup>متی چلائی ہو یا جن پیچار وں نے ایڈیمیں ڈھو کی ہوں اب وہ رات کو کیسے کھڑے رہ سکتے ہیں۔ چنانچہ سیہ سب کے لئے فرض کردینا تکلیف مالابطاق ہوجائے گا۔ یہ تھاحضور " کامعاملہ۔ لیکن چو مکہ آپ کی طرف ہے اس کی تا کید متمی الندااس تا کید کی دجہ سے مسلمان انفرادی طور پر

رمضان المبارك كے دوران قيام الليل كاخصوصى اہتمام كرتے تتے اور اس ميں قرآن پڑھتے تھے کوئی زیادہ پڑھتاتو کوئی کم۔حضرت ابو بکر ﷺ کے عمد میں بھی ایسا ہو تارہا۔ پھرايا بھي ہونے لگا كەمىجد نبوي كايك كونے ميں جار آدى كھڑے ہيں 'كوئي ايك حافظ

ان کو مل کیا ہے ' وہ پڑھ رہا ہے اور وہ پیچھے کھڑے ہوئے من رہے ہیں۔ کسی دو سرے کونے میں کچھ اور لوگ کھڑے ہو گئے۔ اس طرح کچھ فاصلے پر ایک اور جماعت کھڑی ہو عنی - بد نقشد مبحد نبوی میں میں نے بھی دیکھاہے -مبحد نبوی رمضان مبارک میں رات کو

کملی ہوتی ہے۔ باقی سارا سال توعشاء کے تقریباً ایک تکھٹے بعد بند ہو جاتی ہے اور تہجد کی ا ذان کے ساتھ ملتی ہے 'کیکن رمضان المبارک میں رات بحر کھلی رہتی ہے۔ ۱۹۷۰ء کا

میثاق' جنوری ۱۹۹۷ء بورا رمغیان میں نے مسجد نبوی " کے ماحول ہی میں گزارا ہے' اور میں مدینہ منورہ میں

مقیم رہا ہوں۔ ان دنوں میں نے یہ نقشے دیکھیے ہیں کہ تراویج کی نماز ہو جاتی تھی لیکن اس کے بعد بھی لوگ کھڑے رہتے تھے۔وہاں پر ٹھقاظ بہت کثرت کے ساتھ ہیں ' کچھ لوگ ایک

عافظ کے پیچیے یمال کھڑے ہیں ' کچھ دو سرے کے پیچیے ادھر کھڑے ہیں ' کچھ تیسرے کے

پیچیے اد هر کھڑے ہیں اور قرآن من رہے ہیں۔ توبیہ معالمہ تقریباً ساری رات چلمار ہتا تھا۔ حضرت عمر الليخيَّيْن ايك مرتبه مسجد نبوي ميں داخل ہوئے 'اور بیہ نقشہ ویکھاتو آپ " نے

کما کہ اس سے تو بہترہے کہ تمام مسلمان ایک امام کے پیچیے جمع ہو جائمیں' با قاعدہ جماعت ہو اور عشاء کے متعلّابعد تراو تح کی ہیں رکعت ادا کرلیا کریں۔ یہ حضرت عمر ؓ کا جتماد

ہے۔ اب جو تو حضرَت عمر ؓ کے اجتماد کولازم مانتے ہیں وہ تو اس کے پابند ہیں۔ چنانچہ حنقی' ماکلی' شافعی اور حنبلی چاروں مسالک تر او یح کے معالمے میں حضرت عمر ؓ کے اجتماد

کی پابندی کرتے ہیں۔ان میں ہے تین کے نزدیک تراویج میں رکعت ہے اور امام مالک ؓ کے ماننے والے تو ہیں ہے بھی زیادہ چیتیں (۳۲) کے قائل ہیں۔اہل مدیث اس پراَ ژ کر کھڑے ہو گئے کہ جب بیہ حضور " ہے ثابت نہیں ہے او ربیہ حضرت عمر" کا اجتمادی فیصلہ

ہے تو یہ واجب الاطاعت نہیں ہے۔ لیکن میرے نزدیک وہ زیادتی یہ کرتے ہیں کہ پھر انہیں تین دن سے زیادہ باجماعت تراویح نہیں پڑھنی چاہئے اور عشاء کے ساتھ نہیں یز حنی چاہئے۔ انہوں نے حضرت عمر" کے اجتماد کا انتا حصہ تو لے لیا کہ پورا مہینہ نماز تراویج باجماعت پڑھ رہے ہیں'اور اے انہوں نے عشاء کے ساتھ مصل بھی کردیا'

لین اس میں رکعت ہے انہیں ایک چڑہے کہ اس پر ان کی طرف سے لیے لیے منا ظروں کے چیلنج ہوتے رہتے ہیں۔ بسرحال اس دفت میں اس مسئلہ کی تفصیل میں نہیں جارہا' اس منمن میں میری اپنی رائے میں نے عرض کر دی ہے۔اصل میں یہ سمجھ لیجئے کہ بیہ فرق <sup>کس</sup> وجہ ہے ہم بنیاد پرہے۔

اس طرح کامعاملہ "طلاق ثلاثہ "کاہے 'کہ کوئی شخص اگر ایک تجلس میں اپنی بیوی کو

تین مرتبہ طلاق دے دیتا ہے تو ائمہ اربعہ کے نزدیک بیہ طلاق مغلظ ہوگئی' اب بیر رجعی طلاق نہیں ہے اور اس کو اے واپس لینے کا اختیار حاصل نہیں ہے۔ رسول اللہ ﷺ

کمہ گئے جبکہ تہماری نیت ایک بی کی تھی۔اگروہ کہتا کہ میری نیت ایک بی کی تھی تو آپ

اس کوایک بی (رجعی) طلاق قرار دے کررجوع کرنے کی اجازت دے دیتے تھے۔اگروہ

کتا تھاکہ میری نیت تو تین کی تھی لیکن اب میں رجوع کرنا چاہتا ہوں تو اے اس کی

ا جازت نه دی جاتی' بلکہ اسے بتادیا جاتا کہ اگر تمہاری نبیت تین کی تھی تواب طلاق مغلظ

واقع ہو چکی ہے اور اب تہمیں رجوع کرنے کاحق حاصل نہیں ہے۔ حضرت ابو بمرا النہے ہے؛

کے زمانے میں بھی میہ معالمہ ایسے ہی چلنار ہا۔ حضرت عمر" نے یہ دیکھاکہ لوگوں نے اس چیز

کو اپنی بیویوں پر دمونس جمانے کاذر بعیہ بنالیا ہے کہ جب غصہ آیا طلاق طلاق طلاق کمہ کر

سارے کاسار امعالمہ ختم کر دیا ' مجربہ کمہ دیا کہ ہم نے توایک ہی طلاق دی تھی تین تو نہیں

دی تھیں 'لندا ہم واپس لے لیتے ہیں۔اس طرح یہ ایک کھیل بن رہاتھا۔ چنانچہ حضرت

عمر" نے فیملہ دے دیا کہ اگر کوئی محف ایک وقت میں تین طلاقیں دے گاتو وہ تین ہی شار

ہوں گی اور طلاق مغلظ واقع ہو جائے گی اور ساتھ ہی اس اندا زے طلاق دینے والے کو

کو ژے بھی گئیں گے کہ اس نے ایساکام کیوں کیا۔ اس وقت ہمارے ہاں یمی کمی ہے۔ فقہ

حنی' فقه ماکلی' فقه شافعی او ر نقه حنبلی سب میں ایک مجلس میں دی مجئی تین طلاقیس مغلظ ہی

شار ہوتی ہیں' نیکن اس کے ساتھ جو کو ژوں کی سزا تھی وہ نکال دی گئی ہے۔اگر ایک

مجلس میں تین طلاق دینے والے کو کو ژوں کی سزا بھی لمتی ہو تو غصہ بہت کم لوگوں کو آئے

گا۔ پھرلوگ یہ نہیں کمیں گے کہ ای میں نے غصے میں طلاق طلاق طلاق کمہ دیا تھا۔ انسان

كاغصه الياب لكام نبيل موتا كه بغير سوچ تنجه آجائے۔ يى وجه ب كه آپ كوطا قة رير

طور پر binding نئیں ' بلکہ اس کے صرف "General Principles" منتقل طور

پر واجب الاطاعت (eternally binding) ہیں 'جب کہ معین احکام اس دور کے

کے تھے۔ دو سراموقف ہیر کہ قرآن تو پورے کا پورا binding ہے 'لیکن اس کی تعبیر ہم

اس طرح یہ جار نقلہ بائے نظر ہارے سامنے آگئے۔ ایک یہ کہ قرآن ہی کمل

غصہ نہیں آ ٹاکمزوریہ آ تاہے۔

ك زمان تك يد معالمه تفاكه آب ايس فخص سے بوچ ليتے تھے كه تهماري نيت كيا تمي؟ آیاتم وا قعتاتین طلاقیں دیتا چاہتے تھے یاتم ایسے ہی روار وی پی "طلاق 'طلاق 'طلاق"

میثاق' جنوری ۱۹۹۷ء

جیے چاہیں کریں گے 'سنّتِ رسول' ہے اس کی تعبیر نمیں ہوگی 'سنتِ رسول' مرف اپنے وقت کے لئے تھی۔ جب بھی اسلامی ریاست قائم ہوگ تو" مرکز ملت "کو افتیار حاصل ہوگا کہ وہ قرآن کی جو چاہے تعبیر کرے اور اس کی تعبیرا پنے وقت میں واجب العل ہوگا کہ وہ قرآن کی جو چاہے تعبیر کرے اور اس کی تعبیرا پنے وقت میں واجب العل ہوگا۔ چنا نچہ فلام احمد پرویز کا قول یہ تھا کہ جب تک نیا مرکز ملت وجو دمیں نمیں آ نانمازیں پانچ بی رہیں گی۔ لیکن جب اسلامی ریاست قائم ہو جائے گی اور نیا مرکز ملت وجو دمیں آ جائے گا تو اسے پور اافتیار ہوگا کہ چاہے تو پانچوں کو منسوخ کردے ' چاہے تو نماز کی ہیئت

ہی بدل دے۔اس لئے کہ نماز کی یہ بیئت اور شکل قرآن کے اندر موجو د نہیں ہے۔ یہ تو سُنّت رسول اللہ ہے تابت شدہ ہے۔ پھردوموقف میں نے آپ کوان لوگوں کے بتائے ہیں جو سنت کولازم سجھتے ہیں۔ان

میں سے ایک اہلحدیث ہیں جو سنت کو تولازم سیجھتے ہیں لیکن سنتِ خلفائے راشدین کو دائمی طور پر واجب العل نہیں سیجھتے۔ اور ایک موقف اہل سنت والجماعت کا ہے جو قرآن کے بعد سنتِ رسول المالیت 'اس کے بعد اجماع اور خاص طور پر خلفائے راشدین کے دور

کا بھاع کو بھی مستقل طور پر واجب الاطاعت اور واجب العل مانتے ہیں۔

پانچواں مسلک ائمہ مجتدین کا ہے 'جنہوں نے قرآن 'سنت رسول اور اجماع امت

کو کتابِ قانون کے مستقل اجزاء سیجتے ہوئے 'ان کی بنیاد پر قیاس کرتے ہوئے اپنے
اجتمادات کئے۔ ان ائمہ مجتدین نے فہ کورہ بالا بنیوں ما قذے استباط کرتے ہوئے اپنے
اصول فقہ مرتب کئے کہ قرآن سے قوانین اخذ کرنے کے کیااصول ہیں 'مدیث کی درجہ
بندی کیے کی جائے گی 'دو مدیثیں بظا ہرا یک دو سرے سے متعار من ہوں تو پھراس مسلے کا
بندی کیے کیا جائے گا۔ مثال کے طور پر ایک مدیث یہ ہے کہ "جب بھی تم مجد میں داخل
ہو تو بیٹھنے سے پہلے دور کعت نماز ضرور پر حوا" یہ نجیۃ المسجد ہے جو مبجد کاحق ہے۔ یہ گویا
مجد کے ساتھ آپ کی greeting ہے۔ ایک اور مدیث یہ ہے کہ فجر کی نماز کے بعد سے
مجد کے ساتھ آپ کی greeting ہے۔ ایک اور مدیث یہ ہے کہ فجر کی نماز کے بعد سے

لے کرسورج کے اچھی طرح طلوع موجانے تک کوئی سجدہ نہیں کیاجا سکتا اور عصر کی نماز

کے بعد سے سورج کے غروب ہونے تک کوئی تجدہ نہیں کیا جاسکتا۔ اب سوال پیدا ہو تا ہے کہ اگر ایک فخص مغرب سے نصف تھنشہ قبل مسجد میں آتا ہے اور وہ عصر کی نماز پڑھ چکا ہے تو دونوں احادیث میں ہے کس پر عمل کرے جبکہ دونوں حدیثیں صحیح ہیں۔ آیا وہ تحیہ المسجد اداکرے یا نہ کرے؟ اس همن میں جمہور فقعاء کا اصول بیہ ہے کہ نمی کی حدیث امرکی حدیث پر مقدم ہوتی ہے۔ یعنی تھم دینے والی حدیث کے مقابلے میں رو کئے والی حدیث نیادہ قوی شار کی جائے گی اور جس حدیث میں کوئی تھم دیا جارہا ہوتو اس کی تھیل نمی والی حدیث کی روشنی میں کی جائے گی۔ چنانچہ ایسے وقت میں تحیة المسجد ادا نمیں کرنی چاہئے۔ بعض علاء کی اس کے بر عکس رائے بھی موجو دہے۔ بسرحال ہر فقتی رائے کی پشت پر کوئی اصول کار فرما ہوتا ہے۔

اننی اصولِ فقد کی ہاء پر ہارے ہاں فقی مسالک وجود میں آگئے ہیں ہے فقہ حتی ہے ،

یہ فقہ مالک ہیں۔ ان کے مابین اجتماد کے چاروں مافغہ مشترک ہیں۔ یعنی ان قرآن انا) سنت مسالک ہیں۔ ان کے مابین اجتماد کے چاروں مافغہ مشترک ہیں۔ یعنی ان قرآن انا) سنت اور ۱۷) قیاس۔ ان میں سے چوشے مافغہ (قیاس) کے ضمن میں ہر مسلک کے بیرو کار اپ ہام کے قیاس کی بیروی کرتے ہیں۔ چاروں ائمہ "مطلق" کسلاتے ہیں۔ ان ائمہ اربعہ کے بیرو کاروں کے نزدیک اب اجتماد ان مسالک کے اندر می ہوگا۔ ان کو اجتماد فی المذر ہی ہوگا۔ اس کو اجتماد فی المذہب کتے ہیں۔ یعنی احتاف کے ہاں ہو بھی اجتماد ہوگاوہ بہتہ یہ ختی کے اصولوں کے مطابق ہوگا۔ اگر چہ اصولی طور پر وہ مانتے ہیں کہ ان ائمہ بہتہ ہی کوئی مجتمد مطابق ہوگا۔ اگر چہ اصولی طور پر وہ مانتے ہیں کہ ان ائمہ بہتہ ہوگا۔ اگر چہ اصولی طور پر وہ مانتے ہیں کہ ان ائمہ بہتہ ہوگا۔ اگر جہ اس لئے کہ امام ابو صنیفہ "اور امام کیا بچہ سوسال بعد پیرا ہونے والے امام ابن تیمہ "اجتماد کیوں نہیں کر سکتے بی جنوں نے کہا ہو سنت سے پورا پورا استفادہ کیا ہے اور جنہیں سب علم کا بجرد خار مانے ہیں 'کیکن کملی طور پر ائمہ اربعہ کے مقلدین اجتماد فی المذہب ہی کے قائل ہیں۔

اجتماد کے کئے شرائط اہلیت

اجتناد کے طمن میں یہ بات بنیادی اہمت کی حامل ہے کہ اجتناد کی شرا اَط کیا ہیں؟ اس سلسلے میں ہمارے ہال ہوا اختلاف رائے (controversy) پایا جاتا ہے۔ ایک

طرف جدید دا نشور کتے ہیں کہ اجتباد کا حق سب کو حاصل ہے' آپ کون ہوتے ہیں کمی کو روئے دالے ؟ اور دو سری طرف ہمارے علاء یہ کتے ہیں کہ جب تک آپ نے چودہ علام کی تخصیل نہ کی ہو آپ اس بارے میں زبان بھی نہیں کھول کتے۔ اس ضمن میں میری دائے یہ ہے کہ اجتباد کا حق ہر کس و ناکس کو حاصل نہیں ہے' بلکہ اس کے لئے پکھ بنیادی شرا نظ المہت ہیں۔ اگر ہر شخص اپنے آپ کو جبتد سیھنے لگ جائے تو پھر تو دین بازیک بنیادی شرا نظ المہت ہیں۔ اگر ہر شخص اپنے آپ کو جبتد سیھنے لگ جائے تو پھر تو دین بازیک اطفال بن کررہ جائے گا۔ اگر ایک شخص نے واکٹری کی تعلیم حاصل نہیں کی اور وہ کسی کو نشر کی گئے لئے کہ کردے رہا ہے تو اس سے بڑی حماقت اور کیا ہوگی ؟ ایسا شخص تو مریض کی زندگ کے ساتھ کھیل رہا ہے۔ اس طرح اجتماد کے لئے بھی جس بنیادی اہلیت کی ضرورت ہے اس کی چند لازی شرا نظ ہیں۔ مثلاً :

 عربی کی گمری ممارست: اجتماد کے لئے سب سے پہلے عربی زبان سے براہ راست وا قنیت ضروری ہے 'محض تزاجم کی مدد سے قرآن و حدیث اور دیگر اتمهات ا نکتب تک ر سائی ممکن نہیں۔ اس لئے کہ ترجے کے ذریعے انسان بھی بھی کسی شے کی اصل روح تک رسائی ماصل نمیں کر سکتا۔ اجتماد کے اصل مآخذ (sources) کتاب و سنت اور ائمه محدثین و مجتدین کی تمام تر کاوشیں عربی زبان میں ہیں۔ لنذا جب تک عربی کابہت محرا قهم بلكه ذوق پيدانه ہو جائے اجتماد كاخيال بھى دل ميں نہ لانا چاہئے۔ آ دى ميں عربي ادب كا ذوق پیدا ہو جائے تبھی وہ یہ جان سکتا ہے کہ کمیں بظا ہرعموم نظر آتا ہے لیکن اس سے مراد خصوص ہے 'اور بیر کہ فلاں لفظ کس جگہ اپنے لغوی مفهوم میں استعمال ہوا ہے اور کمال یہ محاورے اور استعارے کارنگ کئے ہوئے ہے۔ چنانچہ جب تک انسان میں عربی كاكمرا فهم نه ہو' اے ادب سے وا تغیت نه ہو' صَرف و نحو اور فصاحت و بلاغت كے اصواوں سے شناسائی نہ ہو' غرضیکہ عربی زبان پر ہراعتبار سے دسترس حاصل نہ ہواسے ا پنے لئے اجتماد کا دروازہ کھلا نہیں سجھنا چاہئے۔ اگر چہ قانونی طور پر کسی فخص پر کوئی پابندی عائد نہیں کی جائتی اور ہرمسلمان کو حق حاصل ہے کہ وہ بات کھے۔ لیکن اجتماد کرنے والے کوخو د سوچنا چاہئے کہ یہ کام اس کے کرنے کاہے یا نہیں۔

میثاق' جنوری ۱۹۹۷ء

ا تفسیرو تاویل کاعلم: قرآن کی تغیرے واقعیت اور اس کی تاویل کاعلم بھی اجتماد کی الہیت کے لئے ضروری شرط ہے۔ اگر آپ نے صرف انڈیکس کی دوسے دیکھ لیا کہ قرآن میں فلال مضمون کمال کمال آیا ہے اور وہ آیتیں نکال کے دیکھ لیس تویہ اجتماد کے لئے کافی نہیں۔ قرآن کیم کی آیات میں ناتخ و منسوخ کامسلہ بھی ہے اور عام و خاص کا بھی۔ دیکھنا پڑتا ہے کہ کوئی لفظ کس وقت کس معنی میں آ رہا ہے۔ کوئی لفظ اپنے لغوی مفہوم میں آ رہا ہے کہ کوئی لفظ کس وقت کس معنی میں آ رہا ہے۔ کوئی لفظ اپنے لغوی مفہوم میں آ رہا ہے یا اس کا اپنا کوئی اصطلاحی مفہوم ہے۔ اگر آپ کو تفییرو تاویل کاعلم حاصل نہیں ہے تو آپ قرآن سے اجتماد کیسے کریں گے؟

۳) علوم حدیث سے وا تغیت : اجتماد کی اہلیت کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ انسان مدیث کے تقریباً بورے ذخیرے سے گزر چکا ہو' جے حارے ہاں دور و مدیث کها جاتا ہے۔ یہ اصل میں حدیث کی تعلیم نہیں ہوتی بلکہ تیزی کے ساتھ ذخیرۂ حدیث ہے گزار ا جا آہے 'لیکن اس کی اپنی افادیت ہے۔ آ دمی تقریباً پوری محاح ستہ سے ایک بار تو تیزی کے ساتھ گزر جا تاہے۔ اس کے بعد جب انسان احادیث پر غور و فکر اور مذیر کرے تو پھر ہو سکتاہے کہ کوئی شخص ایک ایک صدیث پر ایک ایک کتاب لکھ دے۔ پھر صدیث کامعالمہ قرآن کی نبت کمیں زیادہ مشکل ہے۔ قرآن مجید کی تغییرو آوبل تو مدیث کی نبت بہت آسان ہے ' جبکہ حدیث کاعلم بہت مشکل ہے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ قرآن کے بارے میں یہ تو معلوم ہے کہ فلاں لفظ قرآن ہی کا ہے۔اور جو پچھے قرآن میں ہے وہ سب کاسب تواتر ے ثابت ہے۔ لیکن ا عادیث کی تو جانچ پر کھ کرنی پڑتی ہے کہ یہ ضعیف ہے' یہ قوی ہے' یہ خبراحاد ہے۔ اس حدیث کے فلاں راوی کے اندریہ سقم ہے اور فلاں کے اندریہ ہے۔ بُھر مدیث کی درجہ بندیاں ہیں' اساء الرجال اور جرح و تعدیل کا ایک سلسلہ ہے' روایت اور درایت کاعلم ہے ' سنَد اور متن کامعالمہ ہے۔ غرضیکہ بیہ بہت مشکل کام ہے ' آسان کام نمیں ہے۔ لیکن اگر آپ مانتے ہیں کہ سنت رسول اللطیتے اسلامی قانون کا مستقل اور دائی ماخذ (source) ہے تواس کی واقفیت کے بغیراجتماد کیسے کریں گے؟

٣) اصول فقد سے آگاہی : اجتاد کی صلاحیت کے لئے ائمہ مجتدین کے بنائے ہوئے

ا میثاق' جنوری ۱۹۹۷ء

اصولِ نقہ سے وا تغیت بھی ازبس ضروری ہے۔اس اعتبار سے آج کل کے علاء بھی بالکل

ناکام ہیں کیونکہ وہ اپنے مسلک کے اصول فقہ سے تو واقف ہوتے ہیں لیکن دو سرے

مسالک کے اصول سے بالکل نابلہ ہوتے ہیں۔مثلاً حفی مسلک کاکوئی مدرسہ ہے تو وہاں فقہ حنق کے اصول فقہ تو پر حائے جاتے ہیں جبکہ دو سری نتیوں فقہوں کے اصولوں سے وہاں پر

کوئی آگای نمیں ہوتی 'وہ انہیں پر ھائے ہی نمیں جاتے۔ حالانکہ مجتد کے لئے ضروری

ہے کہ وہ سب کے اصولوں سے واقف ہو۔اسے معلوم ہو کہ امام ابو حنیفہ نے کوئی بات

کمی ہے تو ان کامتدل کیا تھا او ر کس اصول کے تحت انہوں نے فلاں حدیث کو ُمرجوح

قرار دیتے ہوئے اپنی رائے کو اس پر راج قرار دیا ہے۔ اس طرح دو سرے ائمہ کے

اصول فقہ معلوم ہونا بھی ضروری ہیں۔ ائمہ مجتندین میں سے اصول فقہ کے بانی امام

شافعی رحمته الله علیه بین اور اس معمن مین ان کی وکتاب الاُم " بدی معرکته الاُراء کتاب

ہے 'لیکن ہمارے علائے کرام اس کامطالعہ بھی نہیں کرتے۔ مجتند کے لئے اصول نقہ ہے

واقنیت کے ساتھ ساتھ یہ جانا بھی ضروری ہے کہ مخلف ائمہ کرام نے کس کس مسئلے میں

۵) دورِجدید کے مسائل سے وا تغیت : ندکورہ بالا شرائط کے علاوہ اب میں ایک

ا کی بات کمہ رہا ہوں کہ جو طبقہ علاء میں سے کوئی بھی نہیں کیے گااور وہ بیر کہ آپ جش

دور میں اجتماد کرنے ہیلے ہیں آپ کو اس دور کے ظروف و احوال اور اس دور کے

مسائل ہے براہ راست واقف ہونا ضروری ہے۔اگر آپ کو پیۃ ہی نہیں کہ بینکنگ کس

بلا کانام ہے' پییر کرنسی کس شے کانام ہے اور شاک مار کیٹ کیا ہے؟ تو پھر آپ کیا اجتماد

کریں گے؟ ایک شے کا آپ نے آج کے ماحول پر اطلاق کرتا ہے اور اس کے بارے میں

آپ کو معلومات ہی نہیں تو آپ اجتماد کیسے کریں گے 'اگر چہ آپ کو قرآن و حدیث کاعلم

بھی حاصل ہو؟ چنانچہ دورجدید میں اجتناد کا ایک لازمی تقاضا یہ ہے کہ اِس دور کے

نظریات و افکار جو ہماری تہذیب و تدن پر اثر انداز ہو رہے ہیں اور اِس وقت دنیا کے

نظام کو اپن گرفت میں لئے ہوئے ہیں ، کم از کم ان کے اصول و مبادی سے تو وا تغیت ہو

اور خاص طور پر دنیا ہیں جو سیاسی نظام چل رہاہے' اس کے بارے میں معلومات ہوں'

کیارائے دی ہے اور ساف کے اجتمادات کیا ہیں؟

State Craft کے بارے میں آگاہی ہو۔ ریاست کے جو تین ستون شار ہوتے ہیں' ليني انتظاميه (Executive) عدليه (Judiciary) اور مقتنه (Legislature) اور ان نتیوں کے مابین قد غنی توازنِ افترار (Checks and Balances) کے نظام کا نهم حا**صل ہو۔ پھراکر کسی فخص کو یمی پ**ھ نہیں کہ آج کی معاشیات اور اقتصادیات کیا ہیں ' تو وہ مجتمد کیسے ہو جائے گا؟ میرے نز دیک بیہ معالمہ اس سے کمیں زیادہ تعفن ہے جو وہ سجھتے ہیں۔ ہارے ہاں بدقتمتی ہے اس وقت صور تحال ہد ہے کہ کچھ لوگ تو کتاب و سنت اور نقد کے جاننے والے ہیں ' چاہے انہوں نے صرف نقد حنی پڑھی ہے اور امام شافعی کے اصول نہیں پڑھے 'لیکن جدید علوم سے بالکل ناواقف ہیں 'الاماشاءاللہ 'شاذی م اس سے متثنی ہیں۔ جیسے ہمارے ہاں علاء میں سے اس وقت مولانا تق عثانی صاحب ہیں کہ انہوں نے علوم جدیدہ کامطالعہ بھی کیاہے 'اگریزی زبان پڑھی ہے 'جدید قانون پڑھاہے اور اس میں انہیں درک حاصل ہے۔ لیکن ایسے لوگ بالکل شاذ ہیں۔ پھر یہ کہ ہمارے ہاں علماء پر تقلید کاجو سخت دباؤ ہو جا تاہے تو پھروہ اپنے دائرے سے با ہر <u>نک</u>لنے کو تیار نہیں ہوتے 'اس لئے کہ انہیں علم ہو تاہے کہ اس طرح وہ براوری ہے یا ہرہو جائیں گے۔اگر آپنے حفیوں کی عام روش ہے ہٹ کربات کمہ وی تو حفی دائرے سے خارج ہو جائیں گے۔ للذا اس میں انسان کو بہت ہی مصلحتیں دیکھنی پڑتی ہیں۔ کوئی ہخص اپنی برادری سے با ہر ہونا آسانی سے پند نہیں کر آ۔ دو سری طرف ہمارے ہاں جو جدید تعلیم یا فتہ افراد ہیں وہ دینی علوم سے بے بسرہ ہیں۔

جیساکہ میں نے آپ کو ہتایا ہے' علامہ اقبال کے بعض الفاظ اور بعض جملوں سے جو وہ تفکیل جدید النیاتِ اسلامیہ "میں آئے ہیں' ان خیالات کی بھی کچھ تائید مل جاتی ہے' یا یوں کمٹا چاہئے کہ ان سے کی نہ کسی طرح ان نظریات کی تائید حاصل کی جاسمتی ہے جو میں نے پہلے دو مسالک کے طمن میں بیان کئے ہیں۔ یعنی (i) قرآن مجید کے بھی صرف عمو می اصول دائمی طور پر واجب العل ہیں اور معین احکام مخصوص حالات کے لئے شے۔ اصول دائمی طور پر واجب العل ہیں اور معین احکام مخصوص حالات کے لئے تئے۔ (ii) قرآن قودائمی ہے لیکن سنت رسول میشہ کے لئے واجب العل نہیں ہے۔ حقیقت یہ کہ علامہ اقبال کے قلم سے پچھے چزیں ایس نگی ہیں کہ اگر کوئی فخص جا ہے توان سے وہ

معنی نکال سکتا ہے۔ لیکن دو سمری طرف ان کے اشعار کی روشنی میں دیکھا جائے تو علامہ ا قبال کامعالمہ اس کے بر عکس نظر آ آئے۔ میں سجمتا ہوں کہ اصل اقبال اپنی شاعری میں ہے۔ شاعری میں انسان بغیر کسی رکادث کے اپنے اصل تصورات اور اصل فکر کو بیان كر آب - بحراس ميں جذبہ بھي شامل ہو آب - جبكہ آپ نثر لكھ رہے ہوتے ہيں تو آپ كو مغریٰ کبریٰ جو ژکربات کرنی پڑتی ہے اور آپ اس میں اپنے وجدان یا اس طرح کے کسی اور ماخذ کو بروئے کار نہیں لا سکتے۔ شاعر آدی جب شعر کمد رہا ہو تاہے تواہیے وجدان (intution) اور اینے اندرونی جذبات واحساسات کے حوالے سے بہت ی باتیں کمہ دیتا ہے۔ یہ باتیں وہ ہوتی ہیں جنیں آپ محسوس کر سکتے ہیں لیکن انہیں مدلل نہیں کرُ سکتے۔ اپنے اِذعان (conviction) کے بارے میں آپ کی کہ مکتے ہیں کہ "I cannot prove it but I do feel it شاعری میں انسان کے احساسات و جذبات ' اس کے دجدان ' اور اس کے ڈاتی اڈعان (personal convictions) سب کچھ آ جا تا ہے۔ چنانچہ اگر آپ اقبال کو کلی طور پر دیکھنا چاہیے ہیں تو وہ آپ کو اپنی شاعری میں ملے گانہ کہ نٹریں۔

توشاعری میں اب دیکھئے اقبال اجتماد کے ہارے میں کیا کہتے ہیں <sup>سے</sup>

زجتادِ عالمانِ کم نظر اقتدا ہر رفتگاں محلوظ تر یعنی عالمان کم نظرکے اجتماد ہے تو بھی بهترہے کہ اسلاف کی جو آ راء ہیں انہی کی پیروی کی جائے۔ اس شعرے تو معلوم ہو تا ہے کہ اقبال بہت بڑا مقلّد ہے جو " اقتدا بر رفتگاں " کا درس دے رہاہے۔ اس کئے کہ اپنے اسلاف کے بارے میں ہم خوب جانتے ہیں' ائمہ مجمتدین کے بارے میں ہمیں معلوم ہے کہ وہ جنس بازاری نہیں تھے جسے خرید اجاسکتا ہو۔ ان کی بوری زند گیاں درویتی میں گزریں 'انہوں نے دنیا نہیں منائی۔ ہاں یہ مانتا پڑے گا کہ ان سے غلطی ہو سکتی ہے۔ کسی مجتمد کے بارے میں ہاری رائے یہ نہیں ہے کہ وہ معموم ب- اصول به ب كه "مجتد محطى" كو بعي اكرا ثواب ملاب جبك "مجتد معیب " دو ہرے تواب کامستی ہو آہے۔ ایک مخص نے پوری طرح مشقت اٹھائی ہے '

منت کی ہے 'خوب سوچاہے ' خوب کھنگالاہے ' اپنی پوری صلاحیت اور استعداد صرف کی

میثاق' جنوری ۱۹۹۷ء

(باتی صفحه ۱۳ بر ملاحظه سیجیے)

ہے'اس کے بعد ایک بات کمہ رہاہے 'لیکن غلط کمہ گیا تو وہ ثواب سے تو محروم نہیں رہے

گا۔ اس کو بھی اکمرا ثواب ملتا ہے۔ اس کی محنت و مشقت رائیگاں نہیں جاتی۔ جبکہ مجتد

زند گیاں اس طور سے گزریں کہ وہ دنیا کے طالب نہیں تھے 'ان کا تقویٰ اور ان کی للہیت

ہے ہم باخبر ہیں' ان کی اقتدامیں گئے رہنے میں کم اندیشے اور خطرات ہیں' بہ نسبت اس

نہیں وہ عالمِ کم نظرہے۔ نوٹ کیجئے کہ جو محض قرآن و سنت اور حدیث کاتو پورا ما ہرہے

کیکن جدید علوم اور دورِ جدید کے مسائل سے واقف نہیں وہ بھی عالمِ کم نظرہے۔ مجتد کو

معلوم ہونا چاہئے کہ آج کامئلہ کیاہے۔اگر وہ مئلے کی دیجید گیوں ہی ہے واقف نہیں ہے

تواہے حل کیسے کرے گا۔اور "عالمانِ کم نظر" کاسب سے بڑااطلاق ان دا نشوروں پر ہو

گاجو اگرچہ لی ای ڈی کر کے آئے ہوں 'جدید علوم کے ماہرین شار ہوتے ہوں الکین

انہیں عربی زبان بھی نہیں آتی اوروہ تراجم کی مددے اور انڈ کس کے سارے قرآن مجید

ے آیات نکال کران کا حوالہ پیش کرتے ہیں۔ اور تراجم بھی وہ اختیار کرتے ہیں جو

متشرقین کے کئے ہوئے ہوتے ہیں۔اس طرح ووان منتشرقین کی ترجمانی کررہے ہوجے

ہیں۔ ایسے حعرات کو کوئی حق حاصل نہیں ہے کہ وہ اپنے لئے اجتماد کا دروا زہ کھلا

سمجیں۔ لیکن جیساکہ میں نے شروع میں ہی عرض کردیا تھا'یہ ایک اصولی بات ہے۔ باتی

میر که اسلای ریاست میں بات کنے کاحق تو ہر هخص کو حاصل ہوگا۔ اصل فیملہ طلب بات

یہ ہوگی کہ دہاں پر لینی اسلامی ریاست میں کس کا اجتماد نافذ ہوگا۔ فرض کیجئے میں ہمی مجتمد

بن کر کھڑا ہو جا آبا ہوں اور کوئی دو سمرا مخض بھی مجتمد ہے تو سوال یہ ہے کہ س کا جتماد

قانون کی کتاب کا جزو ہے گا۔ اس مسلے کا تعلق دراصل نفسِ اجتماد سے نہیں ہے ملکہ

ریاست کی نوعیت ہے۔اس منمن میں یہ دیکھناہو گاکہ اس میں طاقت اور افتیار ات

کل سرچشمہ کون ہے؟ اس ریاست کا دستوری ڈھانچہ کیا ہے؟ اس کا

عالمانِ كم نظر كي وضاحت ميں كرچكا ہوں۔ جس شخص ميں نمه كورہ بالا شرا كط موجو د

کے کہ ہم عالمانِ کم نظرکے اجتمادات کے مطابق اپنی زندگی کے رخ کوڈ ھال دیں۔

معیب 'جو معجع رائے تک پہنچ گیاہے ' اس کو دو ہرا ثواب ملے گا۔ اس حوالے ہے اقبال

کمہ رہے ہیں کہ جولوگ دنیا سے چلے گئے اور ان کے بارے میں ہمیں معلوم ہے کہ ان کی

## روزے کی عبادت

### حكمت ومقاصد

تحرير: عمران اين حسين ترجمه و تلخيص: وُاكْمِرُاحِمدافضال

نی اکرم الفظیم کارشاد ہے کہ تم میں ہے ہرایک کی حیثیت ایک چرواہے کی ہے ' اور ہرایک ہے اس کی بھیڑوں کے متعلق سوال کیا جائے گا۔ بدقتمتی ہے آج شال امریکہ میں مسلمانوں کے ایسے چروا ہے پیدا ہو گئے ہیں جو اپنی بھیڑوں کی حفاظت کرنے کے بجائے انہیں خود بھیڑیوں کے آگے ڈال رہے ہیں۔ یہ ہمارے وہ رہنما ہیں جو اپنی بے علی کے باوجود اجتماد کرکے بینک کے سود کو طال قرار دیتے ہیں۔ مسلم دنیا میں صورت حال اس

بدور المسلم الم

میں آئی ہے! رمضان اور صوم سے متعلق بیر مضمون اس امید کے ساتھ لکھا جارہا ہے کہ مسلمانوں کے قائد اور رہنمااسے غور سے پڑھیں گے اور بیران کے لئے صحیح طرز عمل کو

واضح کرنے کاباعث ہے گا۔ان شاءاللہ۔ آج امّتِ مسلمہ کی حالت زار ایک انتائی کمزور فخص کی سی ہے جس کے بدن پر جابجا

بوے بوے زخم ہوں اور جن سے متعلق خون رس رہا ہو۔ تشمیر علسطین 'بو سیا اور و سرے خطوں میں مسلمانوں کے ساتھ جو سلوک ہوا ہے اور ہو رہاہے وہ ہماری اجماعی کمزوری اور بے بسی کا عکاس ہے۔ دنیا بھر کے مسلمان ان حالات پر کڑھتے ہیں لیکن

ہارے قائدین اور مقدر افراد کو اپنے آرام و آسائش سے ہی فرصت نہیں ہے۔ دوسری طرف قرآن کا تھم ہے کہ مسلمان زیادہ سے زیادہ "قوت" فراہم کریں آ کہ اللہ کے

دشمنوں کو خوف زدہ اور مرعوب کیا جا سکے (الانفال ۸: ۲۰) م آ کہ ظالموں کے خلاف

میثاق منوری ۱۹۹۷ء

گے جن کی بدولت غیرمسلموں کے لئے اسلام کی سچائی مبرہن اور واضح ہوگی (الانغال A :

: ۷۵)۔ "قوت" کو حاصل کرنے اور پر قرار رکھنے کی بدولت ہی وہ عالات پیدا ہو سکیں

۵-۸) سوال یہ ہے کہ امت مسلمہ اپنی کزوری اور بے بسی سے کیو نکر نجات پائے؟ وہ

اس " قوت " کو کس طرح دوبارہ حاصل کرے جس کے حصول کا قرآن عکیم تھم دے رہا

ے؟ غور طلب امریہ بھی ہے کہ قرآن کی رو سے "قوت" کیا ہے اور کس طرح حاصل

ہوتی ہے؟ کیامال و دولت اور اسباب و وسائل سے "قوت" کا حصول ممکن ہے؟ اگر ایسا

ہو آتو قریش کی فوج بے سروسامان مهاجرین سے بدر کے معرکے میں فکست نہ کھاتی 'اور

نہ ایک سپریاور کی کیل کانٹے ہے لیس افواج کو ویت نام میں ذلت آمیز ہزمت کا سامنا کرنا

بر تا- حارا موقف یہ ہے کہ مال و دولت 'اسباب و وسائل اور اسلحے کی فراہمی فی الواقع

" قوت" کے حصول کے لئے نمایت اہم ہیں' لیکن انہیں " قوت" کی اساس نہیں کہا جا

سكا\_ اصل مين " قوت" تو آزادي علم 'اخلاقي اقدار 'ايمان 'اتحاد' بمائي چارے 'نظم'

سای و معاثی آزادی کے حصول سے پہلے ایک باطنی قتم کی آزادی کا حصول لازم ہے۔

ا یک مشہور صدیث قدی کی رو سے اللہ تعالی فرما تاہے کہ " روزہ خاص میرے لئے ہے اور

میں خوداس کی جزادوں گا"۔ یہ تکتہ جتنا سادہ ہے ای قدراہم اور زور دار بھی ہے کہ اگر

ہم خاص اللہ کے لئے روزہ رکھنا کے لیں تواس کی برکت سے صرف اللہ کے لئے جینے کی راہ

بھی ہم پر تھلتی چلی جائے گی۔ فی الحقیقت وہی مسلمان صحح معنوں میں آ زاد ہے جو صرف اللہ

کے لئے زندگی گزار آہے 'جس کے اعمال وافعال کے پیچیے صرف اللہ کی رضاحاصل کرنے

کا جذبہ کار فرما ہوتا ہے اور جے اللہ کے معاطے میں دنیا اور دنیا والوں کی تقیدیا ملامت کی

کوئی پروانہیں ہوتی۔ رمضان کے روزے کی ہدولت ایک مسلمان میں اخلاص کی یہ کیفیت

پیرا ہو سکتی ہے جواس کی باطنی آزادی کاسب بنتی ہے'ادر میہ باطنی یا حقیقی آزادی ہی آگے

چل کر پوری امت کے لئے سامی و معاثی آزادی کی راہ کھولتی ہے جو " قوت" کی نبیا دول

آج امت مسلمہ اپنے نیلے خود کرنے کی آزادی سے بھی محروم ہو چکی ہے' لیکن

اورصالح قیادت ہی کی ہدولت حاصل ہو عتی ہے۔

جنگ کی جاسکے (الج ۲۲ : ۳۹-۳۹) اور تا که مظلوموں کی دادری ممکن ہوسکے (انساء س

میں سے ایک بنیادہ۔

بد قتمتی سے آج ہمارے در میان ایسے مسلمانوں کی تعداد بڑھتی جا رہی ہے جو سکولرازم کے زیر اثر رمضان کے روزں کے ضمن میں لا تعلقی اور بے انتنائی کی روش افتیار کرتے ہیں 'اور جو اکثرو بیٹترروزہ رکھنے کو ضروری ہی نہیں سجھتے۔ایسے مسلمانوں کو

افتیار کرتے ہیں 'اور جوالٹرو بیسترروزہ رہنے یو صروری ہیں بھتے۔ایسے سلمایوں یو جان لینا چاہئے کہ لادینیت کی بنیاد پر قائم معاشرے کی یہ خصوصیت ہے کہ اس کے اثر اور وہاؤ کی د جہ سے چی و ماطل' طال و حرام' اور معروف و منکر کے در میان فرق و اقباز کرنے

دباؤی وجہ سے حق و باطل 'طال و حرام' اور معروف و منکر کے در میان فرق و امتیاز کرنے کی صلاحیت رفتہ کم ہو کر بالا خر مث جاتی ہے 'یماں تک کہ لوگوں کے اذبان سے بیہ

تصور بھی محو ہو جاتا ہے کہ بعض افعال 'گناہ'' ہیں الادین معاشرے میں اللہ کا کلام نہیں بلکہ خود انسان اور اس کی خواہشات مرکزی اہمیت افتیار کرلیتی ہیں۔ یہ وہ انجام ہے جو امریکہ میں یہودیت اور مسلمانوں کو بھی سامنا

میں یہودیت اور سیحیت لوپیں اچکا ہے اور بس ۱۹ ب اسلام اور سمانوں ہون ساست کرناپڑ رہا ہے۔ یہودونساری کے لئے ناگزیر تھا کہ ان کے ندا ہب لادینیت کے سلاب میں بمہ جاتے 'کیونکہ انہوں نے اللہ کی عطا کردہ سچائی کو مسخ کردیا تھا۔ لیکن مسلمانوں کے پاس بہ صفحہ مدے کی مسلمہ میں اسلامی قائد کی عطا کردہ سچائی کو مسخ کردیا تھا۔ لیکن مسلمانوں کے پاس

اں ضمن میں کوئی عذر نہیں ہے ، اس لئے کہ قرآن کی حفاظت کاوعدہ خوداللہ تعالی نے کیا ہے ' نیزاس کی بنیاد پر ایک مقدس معاشرے کی تشکیل کا پورانمونہ بھی حضور الطابی ہے سنت میں موجود ہے۔ اگر ہم سیکولرازم کی جالجیتِ جدیدہ میں گم ہو کرا پنا تشخیص نہیں

کھونا چاہتے تو لازم ہے کہ ہم ہروقت یہ حقیقت اپنے پیش نظرر کھیں کہ اسلام عالم انسانیت کے سامنے زندگی اور تدن کا ایک متبادل نمونہ رکھتا ہے۔ ایک ایسامقد س نمونہ جو سیکر لر نمونے کے برعکس عالم غیب اور ماور ائی حقیقتوں سے ماخوذ ہے۔ روزے کی عبادت ہمار اللہ تعلق اس مادر ائی عالم کے ساتھ استوار کرتی ہے اور اس تعلق کی بدولت ہماری مادی اور عالم غیب کی مقدس دنیا کے مابین ہم آ ہمگی جنم لیتی ہے۔ مقدس زندگی وہ ہے جو صرف اللہ

کی رضا کے لئے بسر کی جائے۔ یہ وہ زندگی ہے جے اختیار کرنے کا ہمیں تھم دیا گیا ہے 'اور میں راستہ "قوت "کے حصول کاراستہ ہے۔ قرآن حکیم تیں اللہ تعالی فرما تاہے ! "اے وہ لوگو جو ایمان لائے ہو'تم پر روزہ رکھنا فرض کردیا گیا ہے جس طرح تم ہے

ملی امتوں پر فرض کیا گیا تھا۔ امید ہے کہ اس سے تم میں تقوی کی صفت پیدا ہو

ا ۱۳ میثان جوری ۱۹۹۷ء

گى"- (البقره : ۱۸۳)

لینی روزے کی عبادت ہمیشہ سے نہ ہی طرز حیات کالازمہ رہی ہے 'او راس کامقصد تقویٰ یا خد اتری کاحصول ہے۔ تقویٰ ہی وہ کسوٹی ہے جس سے ہم روزے کی افادیت کو جانچے سکتے ہیں۔اگر روزے کی بدولت کی مخص میں تقویٰ پیدا ہو رہاہے تو گویا روزے کی عبادت ہے اصل مقصود حاصل ہو رہاہے 'لیکن اگر ایبانہیں ہے تو اس کامطلب میہ ہے کہ کمیں نہ کیں سیدھے اور صحح راہتے ہے انحراف کیا گیا ہے۔ اگرچہ آج دنیا کے مسلمانوں کی اکثریت روزوں کی پابندی کرتی ہے ' تاہم بڑی تعداد میں مسلمان ایسے بھی ہیں جو رمضان کے روزے نمیں رکھتے۔اس کی وجہ مغربی تنذیب اور مادہ پرستانہ طرز فکر کااثر ہے' کیونکہ جدید ذہن تقویٰ یا خدا تری کو سرے سے کوئی اہم یا مطلوب شے سمجھتا ہی نہیں ہے۔ میں وجہ ہے کہ بہت ہے لوگ روزہ اس لئے نہیں رکھتے کہ بیران کی پیشہ ورانہ معرو فیات میں خلل ڈالناہے' یاوہ لوگ جدید تدن کی آسائنوں کے اپنے عادی ہو گئے ہیں کہ کمی قتم کی مشقت جھیلنے کے لئے خود کو تیار نہیں پاتے۔ایسے مسلمانوں کو یا در کھنا چاہئے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے واضح احکام کی خلاف ورزی کر کے "اسلام" یعنی اطاعت و

فرمانبرداری کے دائرے سے تجاوز کررہے ہیں۔

تقویٰ کی ایک جت اخلاقی ہے اور دو سری روحانی۔ اخلاقی لحاظ سے تقویٰ کا اظہار

اللہ تعالیٰ کے دیتے ہوئے اوا مرو نوائی کی پابندی سے ہو تا ہے۔ اخلاقی اقدار کے بارے

میں عرض کیا جا چکا ہے کہ یہ "قوت" کی بنیادوں میں سے ایک بنیاد ہے۔ امت مسلمہ کی

"قوت" کا اظہار سب سے پہلے غزوہ بدر (۱/رمضان) کے موقع پر ہوا' اور یمی وہ

رمضان تھاجس سے متعللاً قبل روزے کی فرضیت کا تکم نازل ہوا تھا۔ یہ بات روزروش کی

طرح ہم پر واضح ہو جانا چاہئے کہ رمضان کے روزوں کا ایک بڑا مقصد مسلمانوں میں

"قوت" پیدا کرنا ہے۔ یمی وجہ ہے کہ آغاز وجی کے ۱۳ برس بعد فرضیت صوم کے احکام

نازل ہوئے 'لینی میں اس موقع ہے جب جنگوں کا آغاز ہونے والا تھا۔ روزے کی بدولت

نازل ہوئے 'الدی میں اس موقع ہے جب جنگوں کا آغاز ہونے والا تھا۔ روزے کی بدولت

اقدار پر ہے۔ کسی قوم کی اخلاقی صحت ہی اس کی بقا'ا شخکام اور نشوونما کی ضامن ہوتی ہے

چنانچہ قرآن بار بار مثالیں دے کر بتا آئے کہ اخلاقی زوال کے نتیجے میں کس طرح اقوام ہلاک ہو جاتی ہیں۔ اس سے معلوم ہو آئے کہ روزے کی عبادت قوی اشخام اور ایک صحت مند معاشرے اور تدن کی تغیرے لئے بھی بنیادی ایمیت رکھتی ہے۔ اخلاقی اقدار صرف فد بہب ہی کی بدولت پیدا ہو عتی ہیں 'لاد بنیت میں اخلاقی اقدار کو پیدا کرنے اور پروان چڑھانے کی مطاحبت نمیں ہے۔ جدید قوی ریاست کی بنیاد سیکولرازم اور وطنی قومیت پر رکھی گئی ہے 'میں وجہ ہے کہ ایس ریاست میں فرجب ایک طاقتور اخلاقی داعیہ کی حیثیت سے معاشرے کی تشکیل میں اپناکردار ادا نمیں کریا آ۔ دو سری طرف قوی ریاست کے لئے یہ امر محال ہے کہ وہ وہ طنیت کی تگ نظری سے ماور اء ہو کر مطلق اخلاقی اقدار کے نصور کو قبول کرے 'کیونکہ اس کے لئے اسے تمام نوع انسانی کی وحدت اور اخوت کو بھی شملیم کرنا پڑے گا۔

تقویٰ کی ایک روحانی جت بھی ہے جس کا دار ویدار ماورائے حواس حقائق پر ہے۔ سورة البقره کی ابتدائی آیات میں اللہ تعالی نے بیان فرمایا ہے کہ قر آن کی واقعی اور متیجہ خیز ہرایت سے وہی افراد فیضیاب ہو سکتے ہیں جنہیں تقویٰ کی دولت حاصل ہو۔ تقویٰ کے ا جزائے ترکیبی میں سب سے پہلی شے غیب پر ایمان ہے' پھرا قامتِ صلوٰ ۃ اور انفاق فی سبیل الله' قرآن مجیدا در گزشته صحفوں پرایمان'ا در آخر میں آخرت پر تکمل یقین!معلوم ہوا کہ تقویٰ کاانحصار بنیادی طور پر اس حقیقت کو ماننے پر ہے کہ اس مادی دنیا کے سواجس میں ہم رہتے ہیںا یک اور عالم بھی ہے جو ہمارے حواس کی گرفت سے ماو راء ہے۔ہماری یہ دنیاعار ضی اور فانی ہے ' جبکہ یہ عالم غیب یا ماور ائی دنیامستقل اور پائیدار حقیقوں کی مظهر ہے۔ ہماری دنیا ایک روز ختم ہو جائے گی اور اللہ تعالی پھرا یک دو سرا عالم پیدا کرے گا' جماں تمام انبانوں کے اعمال کا صاب کتاب ہو گااور پھرانسیں ان کی جزاء یا سزا ملے گ۔ تقویٰ کادارومداراس حقیقت کو سمجھنے پر بھی ہے کہ " دین " بمیشہ سے ایک ہی رہاہے 'تمام ' آسانی محیفوں اور تمام انبیاء پر ایمان لانا ضروری ہے۔ چو نکہ اللہ تعالی خود ''الحق'' ہے' اور اس کی ذات واحد اور احد ہے 'اس لئے سجائی بھی صرف ایک بی ہو عکتی ہے۔ دین کی وحدت کامطلب یہ ہے کہ ہم سچائی کا حرّام کریں خواہ وہ کمی بھی گروہ سے ہمیں حاصل

ہو۔ تقویٰ کا نقاضایہ ہے کہ انسان اپنی موجودہ زندگی کو آخرت کی فلاح کے لئے ہر کرے۔ دو سرے لفظوں میں اللہ کے لئے زندگی بسر کرے! قرآن حکیم کی روسے قربانی کے جانوروں کا گوشت اور خون اللہ تک نہیں پہنچتا بلکہ انسانوں کا تقویٰ اللہ تک پہنچتے ہے۔ یعنی دین کی اصل روح تقویٰ ہے' اور روزے کی بدولت ایک انسان دین کی روح تک

ر سائی حاصل کر تاہے۔

اس ہے پہلے کہ انسان کا تقویٰ اللہ تعالیٰ کے حضور پہنچ سکے 'نفس انسانی کوا یک ایس راہ کے کرنا پڑتی ہے جو اسے درجہ بدرجہ جسمانی سے اخلاقی 'ادر اخلاقی سے روحانی منزلوں پر پہنچاتی ہے۔ پہلا مرحلہ حیوانی نقاضوں پر قابوپانے کاہے 'جے قرآن کی اصطلاح میں "نفسِ امارہ" کما گیا ہے۔ روزے کی عبادت اس مقصد کے لئے خاص طور پر معر فاہت ہوتی ہے۔ جب اس ضبط نفس کے نتیج میں انسان اپنے حیوانی نقاضوں کو پس پشت ڈال کر الله تعالی کی طرف متوجہ ہو تاہے تواس کے ساتھ ہی اسے اپنے گناہوں کاشدیدا حساس بھی پریثان کرنے لگتاہے۔اس مرحلے کو قرآن نے "نفسِ لوامہ" کی اصطلاح سے تعبیر کیاہے۔ اس کے بعد جب تزکیہ اور تطمیر کاعمل آگے بوھتا ہے تو انسان کے اندر تقوی پروان چڑھنے لگتا ہے۔ یہ روحانی کمال کامرحلہ ہے جسے قرآن میں" نفسِ معمنتہ" کہا گیا ہے۔ نه اہب کی تاریخ گواہ ہے کہ انسان کادنیائے منہ مو ژکر حقیقت مطلقہ کی طرف متوجہ ہو جانا ہی تمام نداہب کا بنیا دی مقصد رہاہے۔ قرآن اس رویئے کی حوصلہ افزائی نہیں کریا کہ ہم دنیاہے بالکل کٹ کراللہ ہے لونگالیں۔اس کے برعکس ' قرآن کی تعلیم یہ ہے کہ دنیا اور اس کی ہرشے مقدس اور متبرک بن جاتی ہے بشرطیکہ ہم آخرت کی فلاح کو اپنامقصد بنا لیں۔ایک مومن سے نقاضا کیاجا تاہے کہ وہ دنیامیں بھرپور طریقے سے زندگی گزارے اور کامیابی کے حصول کے لئے پوری کو شش کرے۔ دنیااور آخرت کے در میان کوئی بنیادی تضاد نہیں ہے بشر طیکہ انسان دنیا کی زندگی کو آخرت کے لئے گزار ناسکھ لے الیکن آخرت کے لئے جینا ہی صورت میں ممکن ہے جب انسان اپنی فطرت میں موجود " راہبانہ " داعیہ کو

ہم مقربة الوقات كے اندر حلال چيزوں سے بھى اپنے نفس كوروك ليتے ہيں۔

ایک مدتک پروان چرهالے۔ یہ شے ہمیں روزے کے ذریعے حاصل ہو عتی ہے جس میں

روزے کامقصد تقوی کا محصول ہے 'اور تقویٰ وہ شے ہے جواللہ تعالیٰ کے حضور پہنچ جاتا ہے۔ دو سری طرف قرآن وہ رسی ہے جو اللہ اور بندے کے مابین تنی ہوئی ہے۔ رمضان ہی میں وہ رات یعنی لیلتہ القدر بھی ہے جس میں قرآن نازل ہوا 'اور ہم دیکھ چکے ہیں کہ قرآن کی ہدایت سے فائدہ اٹھانے کی بنیادی شرط تقویٰ ہے۔ روزے اور قرآن کا قربی تعلق ان تھائی پر غور کرنے سے بخوبی واضح ہو جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ رمضان کے مینے میں تلاوت قرآن اور خصوصاً قیام الیل میں قرآن پڑھنے اور سننے پر خاص زور دیا گیا ہے۔ روزہ گزشتہ انبیاء کی شریعتوں میں بھی فرض کیا گیا تھا' اور قرآن کی روسے گزشتہ صحفوں میں آج بھی "نور "موجود ہے۔ تاہم یہودونصار کی کے لئے یہ ممکن نہیں رہاہے کہ وہ روزے رکھ کروحی آسانی کی تلاوت کر سیس 'اس لئے کہ ان کی آسانی کی تابی اپنی اصل عور راضل زبان میں موجود تی نہیں ہیں۔ آج صرف قرآن عمیم ہی واحد آسانی کتاب حالت اور اصل زبان میں موجود تی نہیں ہیں۔ آج صرف قرآن عمیم ہی واحد آسانی کتاب حوالے اصل عربی متن کے ساتھ محفوظ ہے۔

کہ سے مدینہ ہجرت کے بعد حضور نبی اکرم اللط ہے دواقد امات کے جن کا براہ راست تعلق مسلمانوں اور یہود و نصاریٰ کے تعلقات سے تھا۔ اولا آپ یروشلم کی طرف رخ کرکے نماز اداکرتے رہے جو یہودیوں اور عیسائیوں کا قبلہ تھا'اور ٹانیا آپ نے یہود کے ساتھ تو رات کے قانون کے مطابق روزے رکھنا شروع کے (یا درہ کہ یہود کے ہاں سحری نہیں کھائی جاتی)۔ ہمارااندازہ یہ ہے کہ حضور اللط ہے کے ان اقد امات سے اہل کتاب کو اس امر کا قائل بنانا مقصود تھا کہ آپ بھی وہی تعلیم لے کر تشریف لائے ہیں جن کی انہیائے بی اسرائیل تبلیغ فرماتے رہے تھے۔ واللہ اعلم اہجرت کے بعد پورے کا مینے اس حال میں گزرے یہاں تک کہ یہودیوں کے ربی اور عالم حضرت عبداللہ بن سلام ایمان لے آپ اور عالم حضرت عبداللہ بن سلام قورات کی پیش کو تیوں کے دول میں گزرے یہاں تک کہ یہودیوں کے ربی اور عالم حضرت عبداللہ بن سلام قورات کی پیش کو ئیوں کے مطابق حضور الفائلی کو نبی موعود تسلیم کرتے 'انہوں نے محض قورات کی پیش کو ئیوں کے مطابق حضور الفائلی کو نبی موعود تسلیم کرتے 'انہوں نے محض اس لئے انکار کردیا کہ حضور "کا تعلق بنی امرائیل سے نہیں بلکہ بنی اسلیعل سے تھا۔ اس

کے بعد سے یہود کے دل کا حسد اور غصہ مسلمانوں کے خلاف ان کی سازشوں اور ریشہ

دوانیوں کی شکل میں کھل کرسامنے آنے لگا۔

اسا میثان موری ۱۹۹۷ء

شعبان ۲ھ میں اللہ تعالیٰ کی طرف ہے تبدیلی قبلہ کا حکم نازل ہوا'اور اس کے فور ا بعد رمضان کے روزے فرض کردیتے گئے 'جن کی تفصلات شریعت موسوی کے روزوں ہے مختلف تھیں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے رمضان کی راتوں میں تعلق زن و شو کو جائز قرار دیا۔اس اجازت کی بدولت ایک خالص جسمانی اور حیوانی معاملے میں بھی روحانیت کاعضر شامل ہو جاتا ہے۔ دنیا میں بالعموم جنسی داعیہ کی تسکین کو اعلیٰ روحانی مقامات کے حصول میں رکاوٹ مجھاگیاہے ، لیکن اسلام نے رمضان جیسے مینے میں بھی اسے جائز رکھاہے جب کہ انسان کی روحانی نشود نمایو رے عروج پر ہو تی ہے۔اس ہے اسلام کافلسفہ از دواج بھی ہارے سامنے آتا ہے 'جس کی روہے جنسی خواہش اور شریعت کی حدود میں اس کی تسکین بجائے خود مقدس اور متبرک بن جاتے ہیں 'اور مردو زن کا تعلق جسمانی اور رو حانی تسکین ہی نہیں بلکہ حقیقت مطلقہ تک پنچنے کا ذریعہ بھی بن جاتا ہے۔ چنانچہ حضور المنطقیقیر کے ارشاد "میرے لئے تین چیزیں محبوب بنائی گئی ہیں : "عورت'خوشبو'اور میری آتکھوں کی محتد ک نماز میں ہے" کی ابن عربی نے یمی توجیمہ پیش کی ہے۔ ملاحظہ ہو "فسوم الحكم"\_

رمضان کے مینے میں اللہ تعالی نے مریضوں اور مسافروں کو یہ رعایت عطافر مائی ہے کہ وہ دو سرے دنوں میں روزے رکھ کر شار پورا کرلیں۔ اس رعایت کی وجہ سے احکام شریعت میں میانہ روی 'آسانی 'اور عملیت پندی کا عضر شامل ہو گیا ہے۔ یہ اس لئے بھی ضروری ہے کہ اگر نہ ببی احکام میں انسانوں کی عملی مجبور یوں اور کمزور یوں کا کاظ نہ رکھا جائے تو ایسانہ ہب اپنی شش کھو وہتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن اس ضمن میں کہتا ہے کہ اللہ تہمارے لئے آسانی چاہتا ہے 'مشکل اور دشواری نہیں چاہتا۔ دو سری طرف وہ افراد جو بہت یوھا ہے یا کی مستقل بیاری کی وجہ سے روزہ رکھنے کے قابل نہ رہے ہوں ان کے جو بہت یوھا ہے یا کی مستقل بیاری کی وجہ سے روزہ رکھنے کے قابل نہ رہے ہوں ان کے لئے یہ راستہ کھولا گیا ہے کہ وہ روزے کے کفارے کے طور پر غرباء کو کھانا کھلا کیں۔ اس کھم سے روزے کی معاشرتی جب اللہ کھا تی جب اللہ تقائی اپنی مخلوق پر سب سے زیادہ مربان ہو تا ہے۔ چنانچہ ایک حدیث کی روسے اس مینے میں جنت کے دروازے کھول دیتے جاتے ہیں 'رحمت کے دروازے کو دروازے کو خرص کی دروازے کھول دیتے جاتے ہیں 'رحمت کے دروازے کو دیوازے کو خراد کی خرص کی دروازے کی دیوازے کو دیوازے کی دروازے کی دروازے کی کھول دیتے ہیں جاتے کھول دیتے کو دیوازے کی کھول دیتے کو دیوازے کو دیوازے کو دیتے کو دیوازے کی دیوازے کو دیوازے کی دیوازے کو دیوازے کی دیوازے کو دیوازے کو دیوازے کو دیوازے کو دیوازے کو دیوازے کو دیوازے

ہیں' دوزخ کے دروازے بند کردیئے جاتے ہیں اور شیطانوں کو قید کردیا جا تاہے۔ حضرت ابن عباس میں روایت کے مطابق حضور اکرم الصلاح بھی رمضان المبارک میں خاص

شفقت اور رحمت کااظمار فرماتے تھے۔اللہ کی راہ میں زیادہ سے زیادہ انفاق کرنار مضان کی روح کانقاضا ہے۔ روزہ اس وقت فرض کیا گیا جب مسلمان ہجرت کے بعد ایک منظم امت کی شکل اختیار کر حکمے تھے۔اس سے معلوم ہو باہے کہ روزہ ایک فرد کازاتی معالمہ ہی

امت کی شکل افتیار کرچکے تھے۔اس سے معلوم ہو تاہے کہ روزہ ایک فرد کاذاتی معالمہ ہی نہیں بلکہ اس کے ذریعے معاشرے کے غریب اور کمزور طبقات کی حالت کو بہتر بنانا بھی

میں بلکہ اس کے ذریعے معاشرے کے غریب اور کمزور طبقات کی حالت کو بهتر بنانا بھی مقصود ہے۔ مقصود ہے۔ قرآن کے مطابق ایک مسلمان کے ہاتھوں دو سرے مسلمان کے قتل خطاکا کفارہ ایک

مومن غلام کو آزاد کرنا'اور اگر اس کی استطاعت نه ہو تو دومینے تک روزے رکھنامقرر کیا گیا ہے۔ معلوم ہوا کہ غلاموں کو آزاد کرنا بھی اسی نوعیت کا روحانی عمل ہے جس طرح روزہ رکھنا' بھی وجہ ہے کہ دونوں کو برابر رکھا گیا ہے۔ غلاموں کی آزادی کی ترغیب و

تثویق وے کراور اس عمل کو بہت بری نیکی اور روحانی نعل قرار دے کراسلام نے غلامی کے ادارے کو اس انداز میں ختم کیا جس کی بدولت آزاد شدہ غلاموں کامعاشرے میں جذب ہونا ممکن ہوا۔ امریکہ میں غلامی کو ختم ہوئے ایک صدی بیت چکی ہے 'لیکن آزاد

جذب ہونا ممکن ہوا۔ امریکہ میں غلای کو ختم ہوئے ایک صدی بیت چکی ہے 'کین آزاد ہونے والے غلاموں کی اولاد آج بھی امریکی معاشرے کے مرکزی دھارے میں شامل نہیں ہوسکی۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ وہاں غلامی کے خاتے کا اصل جذبہ محرکہ معاشی تھانہ کہ روعانی یا اخلاقی آاس طرح کامعاملہ ہندوستان میں ذات پات کے نظام کی وجہ سے پایا جا تا

ہے۔ عیسائیت اور ہندومت دونوں نہ اہب میں روزے اور احرّام آدمیت کے در میان کوئی تعلق موجود نہیں ہے۔ یمی وجہ ہے کہ ان نہ اہب کے پیرو کاروں کے لئے یہ ممکن نہیں ہے کہ وہ روزے سے حاصل ہونے والی روحانی قوت کو انسانوں کی معاشرتی حالت بمتر بنانے میں استعال کر سکیں۔ اسلام کا اصل کارنامہ یہ ہے کہ اس نے ایک نہ ہی اور ذاتی فعل یعنی روزے کا تعلق خدمت خلق اور انسانی حریت و مساوات کے ساتھ قائم کر

کے روحانی قوت کو وسیع معاشرتی بہود کے لئے استعال کیاہے۔ ۲۷/ رجب حضور اکرم سیان کی معراج کی تاریخ ہے 'اور ۲۷/ رمضان کی رات میثاق مبنوری ۱۹۹۷ء

لیلتہ القدر ہے۔ ان دو راتوں کے در میان کاعرصہ روحانی اعتبار سے خاص اہمیت کا حال ہے جس میں اجماعی روحانیت کامسلسل ارتقاء ہو آپا جا آہے 'یماں تک کہ ایک اوسط

در ہے کے مسلمان کی انفرادی کوشش بھی اس اجھامی روحانیت کی برکت سے اسے روحانی

نشوونماکی راه پر ڈال دیتی ہے۔ رمضان کے روزے نہ صرف روح بلکہ جم کے لئے بھی فائدہ مند ایت ہوتے

ہیں۔ ان روزوں کی بدولت ہم جم کی غیر ضروری چربی سے نجات عاصل کر سکتے ہیں' بشرطیکہ سحراور افطار میں قتم قتم کے مرغن کھانوں کا ضرورت سے زیادہ استعال ندکیا

جائے۔ قوت کے حصول میں جسمانی صحت اور توانائی کابھی اہم مقام ہے ' چنانچہ اللہ تعالی نے حضرت طالوت کو باد شاہی عطا کرتے وقت فرمایا تھا کہ وہ اس مقام کے لئے اپنے علم اور

جسانی طاقت کی وجہ سے حقد اربے ہیں۔ (البقرہ: ۲۳۷)

ای طرح انسان کی تخلیق صلاحیتوں کو بیدار کرنے میں بھی رمضان کے روزے اہم کردار ادا کرتے ہیں۔ ہم روز مرہ کی زندگی میں مقررہ او قات میں ایک جیسے کام کرتے رہنے کی وجہ سے ایک نوع کی آگاد ہے والی یکسانیت کا شکار ہو جاتے ہیں۔ رمضان کے مینے میں ہمارے کھانے پینے اور سونے جاگئے کے او قات بڑی مدتک تبدیل ہو جاتے ہیں '

یهاں تک کہ ہم اس مینے میں ایک بالکل مختلف قتم کی زندگی گزارنے لگتے ہیں۔اس تبدیلی کی وجہ ہے نہ صرف جسم اور جسمانی نظام کو فائدہ پنچاہے بلکہ ہرانسان میں نفتہ تخلیقی صلاحتیں بھی ابھر کر سامنے آ جاتی ہیں اور وہ پہلے کے مقابلے میں زیادہ بهتر طور پر نئے

خالات اور نے تجربات کے لئے اپنے آپ کو تیار پا تاہے۔ روزے کی بھوک اور بیاس برداشت کرنے کی بدولت ہمیں غرماء کی تکلیف کاذاتی

تجربہ حاصل ہو تاہے ، ہم ان کے لئے زیادہ ہدردی محسوس کرتے ہیں اور ہارے دلوں میں خیرے کاموں اور انفاق کے لئے جذبہ بیدار ہو تاہے۔ ای طرح روزے میں ہارے

اندر خوراک کی قدر کااحساس بھی پیدا ہو تاہے 'اور ہم کھانے پینے کے معالمے میں اسراف

اور ضیاع کی برائی کوذاتی تجربے کی بناپر سیحضے لگتے ہیں۔

آج اتمت ِ مسلمہ کے لئے کرنے کا کام یہ ہے کہ وہ " قوت " کو حاصل کرے۔ ای کی (باقى منحه ٣٣ يرملاحظه ليجيح)

# نيكيون كاموسم بهار

\_\_\_\_\_ تحريه : مولانامحديوسف اصلاحي \_\_\_\_

"نیوں کاموسم ہمار" قریب آ رہاہے 'اور جلد ہی اس کے مبارک شب وروز آپ ہر سایہ قلن ہونے والے ہیں۔ آپ دن میں روزہ رکھیں گے 'شب میں خدا کے حضور قیام کریں گے اور شب و روز کی مختلف ساعتوں میں کتاب اللی کی تلاوت کریں گے۔ صدقہ و فیرات کریں گے اور نیکیوں کے اس موسم ہمارے زیادہ نیادہ فا کدہ اٹھانے کی کوشش کریں گے۔ پھر مینے ہمرکی عبادت و ریاضت کے بعد عید کی مبارک فا کہ ہا اٹھانے کی کوشش کریں گے۔ پھر مینے ہمرکی عبادت و ریاضت کے بعد عید کی مبارک میں گے۔ پھر مینے ہمرکی عبادت و ریاضت کے بعد عید کی مبارک میں گئی کو عید گاہ پہنچ کر دو گانہ شکر اوا کریں گے۔ اور اس حال میں اپنے گھروالی آئیں گے کہ خدا فرشتوں میں اعلان کرے گا۔۔۔ کہ "میں نے اپنے ان بندوں کو بخش دیا "اور آپ بخش بخشائے اپنے گھروں کو والی آئیں گے۔ گراس اجر وانعام کے مستحق بنے کے لئے ایک شرط ہے۔ اس شرط کا پورا کرنا ناگزیر ہے۔ وہ شرط یہ ہے کہ آپ کی یہ ساری عبادت و ریاضت شعور کے ساتھ خدا کی کتاب کی تلاوت کریں 'شعور کے ساتھ خدا کی کتاب کی تلاوت کریں 'شعور کے ساتھ شب میں خدا کے حضور قیام کریں۔ اور شعور کے ساتھ دن میں روزہ رکھیں 'شعور کے ساتھ شب میں خدا کے حضور قیام کریں ۔ اور شعور کے ساتھ دن میں روزہ رکھیں 'شعور کے ساتھ شب میں خدا کے حضور قیام کریں۔ اور شعور کے ساتھ دن میں روزہ رکھیں 'شعور کے ساتھ شب میں خدا کے حضور قیام کریں۔

شعور کے ساتھ جب آپ کتاب الّبی کی تلاوت کریں گے تواس سے شعوری عمل پیدا ہو گاور جب شعور کے ساتھ آپ نیک اعمال میں سرگرم ہوں گے تو آپ اعمال صالحہ کی بر کتیں اور اچھے کی بر کتیں اور اچھے اثرات آپ کے قلب میں مزید اچھے جذبات پیدا کرنے میں معاون ہوں گے۔ اس طرح آپ کے لئے نیکی کی راہ آسان 'کشادہ اور نمایت پر کشش بن جائے گے۔ خدا آپ کی مدد فرمائے۔

فداکی کتاب پڑھتے ہوئے جب آپ اس آیت پر پنجیں:

﴿ يَا يَتُهَا اللَّذِينَ المَنْوَاكُتِبَ عَلَيْكُمُ الرِّصِيامُ ... ﴾ "اعايان والواتم يردوزه فرض كروياكيا..."

تو يوں سوچنے كر آپ كارب آپ سے كاطب ب-جب وه كمتاب: اے ايمان والواتو کان لگا کریٹئے ' یہ آپ کے رب کی آوا زہے ' اور وہ کمی دو سرے کو شیں آپ کو پکار رہا ہے۔ آپ کا نام لے کر پکار رہا ہے۔ آپ ایمان کادعویٰ کرتے ہیں 'مومن ہونے پر فخر كرتے ہيں' ايمان والوں ميں يقيناً آپ بھي شامل ہيں اور آپ كارب آپ ہے ہى بات كر رہا ہے۔ سوچنے کامیر انداز آپ کو کسی اور بی عالم میں پنچادے گا۔ آپ کی روح پر وجد کی ا یک کیفیت طاری ہوگی۔ آپ سوچیں کے : الله اکبرا میری یہ عظمت واہمیت اکد میرا رب جھے میرانام لے کرپکار رہاہے 'اور آب ہمہ تن گوش ہو کرا گلے الفاظ ول کے کانوں سے سنیں گے۔ "تم پر روزہ فرض کر دیا گیا ہے" کے الفاظ پر معتے ہوئے آپ یوں ہی سرسری اندا زمیں نہیں گزر جائیں گے ' بلکہ یوں سوچیں گے کہ "تم پر " کاخطاب جمھ ہی ے ہے۔ گویا آپ کارب آپ سے یہ کمہ رہاہے: میرے بندے ایہ روزہ میں نے تجھ بی پر فرض کیاہے ' دن بھرروزہ ہے رہ کر تو میرے ہی تھم کی تھیل کر باہے اور اس تھم کو بجالانے کے لئے تیرے واسلے اتن بات کافی ہے کہ یہ اس خدانے تھ پر فرض کیا ہے جس ر تو ایمان لایا ہے۔ مومن کے لئے کسی تھم کی تغیل کا یہ محرک بالکل کافی ہے کہ اس کے رب کا یمی تھم ہے اور اپنے رب کی اطاعت کے تصور کی لذت ایمان کا زبردست انعام ہے۔ اور پھرجب آیت کا گلا فقرہ آپ بر میں گے تو اپنے رب کی بے پایاں رحمت و رافت اور شفقت وعنایت کا حساس کرکے آپ کا رواں رواں احساس شکرے سرشار ہوجائے گا۔ ارشاد ہے:

﴿ كُمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبُلِكُمْ ....﴾

"جس طرح ان لوگوں پر فرض کیا کیا تھاجو تم سے پہلے گزرے ہیں"۔

یعنی بیر روزہ کوئی ہو جمع نہیں ہے جو خدانے تم پر لاو دیا ہو' بلکہ بیہ تہماری شخصیت کی تغییر' تہماری تربیث اور تزکیہ نفوس کے لئے خدا کی ایک نعمت اور ناگزیز ذرایعہ ہے۔۔۔ اس لئے تو خدانے اسے ہردور میں' ہرنمی کی امت پر فرض ر کھاہے۔ یہ تربیت و تزکیہ کے نظام کااییا ضروری جزوب اس قدر زبردست مؤثر عامل ب که خدا کی کوئی شریعت بھی اس سے خالی نمیں رہی۔ تم پر روزہ فرض کرکے خدانے تم پراپی رحمت وعنایت کا اہتمام کیا ہے اور تمیں اس نعت سے نواز کراپی رضااور اجر آ نرت کا مستی بننے کا تمهار سے لئے موقع فراہم کیا ہے۔

لئے موقع فراہم کیا ہے۔

"جس طرح تم سے پہلے لوگوں پر فرض کیا گیا تھا" ۔۔۔۔ یہ الفاظ محض تاریخ بیان

کرنے کے لئے نہیں ہیں ، قرآن کاموضوع محن تاریخی داستانیں بیان کرنا نہیں ہے۔۔۔۔
دراصل آن الفاظ کے ذریعے روزے کی عظمت واجمیت اور تربیت و تزکیہ کے نظام میں
اس کی غیر معمولی اجمیت کو واضح کرنا ہے کہ ہر نظام تربیت اور شریعت میں بیشہ روزہ
موجود رہا ہے۔ اور پھرا گلے فقرے میں روزے کا اصل حاصل بتا کربات پوری کردی گئ
ہے : ﴿ لَعَلَّکُمْ مَنَّقَدُونَ ﴾ (البقرہ ۲ : ۱۸۳) " تاکہ تم میں تقویل پیدا ہو "لین خدا اسے ندا کا اپنا
نے روزے کا تھم خود تمہارے بی فاکدے کے لئے دیا ہے 'تمہاری عباد توں سے خدا کا اپنا
کوئی فاکدہ نہیں ہے۔ خدا تو بے نیاذ ہے۔ ساری کا نیات مل کر جمہ وقت اس کی عبادت
میں گئی رہے اور کا نیات کے کی جے میں کی لیے بھی اس کی نافر مانی نہ ہو تو بھی اس سے

اس کی ذات اقد س کو ذرہ برابر فائدہ نہ ہوگا۔

رو ذواس کئے فرض کیا گیا ہے کہ بندہ تقویٰ کا پیکرین جائے۔ اس کے دل ہیں وہ غیر
معمولی قوت پیدا ہو جائے کہ نیکی کی راہ پر بڑھنا اور دو ژنا اس کے لئے آسان اور برائی کی
راہ پر جانا اس کے لئے دشوار ہو جائے۔۔۔۔ تقویٰ بی دراصل زندگی کی اصل رونق اور
بمار ہے۔ تقویٰ دل کی وہ روش کیفیت ہے جس کے ذریعے آدمی پر ہدایت کی راہ کھلی
ہے ،جس کی بدولت آدمی خدا کی کتاب سے فیض پانے کے لاکق بختا ہے۔ تقویٰ وہ پہندیدہ
جو جرہے جس کی بنیاد پر خدا نیک اعمال کو تقویت بخشا ہے۔ غیر متقی انسان کاعمل بھی خدا
کے یمال مقبول نہیں ہو تا۔ اور روزہ رکھنے کا حاصل ہی ہے کہ آدمی کو تقویٰ کی ہید دولت
طاصل ہو۔ بے شک دو سری عبادات سے بھی تقویٰ حاصل ہو تاہے ،عمرروزے کو تقویٰ
سے خصوصی مناسبت ہے اور اس کئے خدانے تقویٰ کو روزے کا حاصل قرار دیا ہے۔

اب پوری آیت کوایک بار پھرذ بن میں آزہ رکھتے اور اپناجائزہ کیجئے کہ جب "اے

الم میثان ، جوری ۱۹۹۷ء

ا کیان والوا" کے الفاظ آپ پڑھتے اور سنتے ہیں تو آپ پر وجد کی کوئی کیفیت طاری ہوتی ہے یا نہیں' خدا کی عظمت اور ہیت ہے آپ پر لرزہ طاری ہو تاہے یا نہیں ---اور آپ دل کی مرائی سے یہ احساس کرتے ہیں یا نہیں کہ خدا آپ سے مخاطب ہے اور آپ یر روزہ فرض کررہاہے 'اور مجرید کہ روزہ رکھنے کے لئے یہ بات آپ کے لئے کافی ہو جاتی ہے کہ یہ آپ کے خدا کا حکم ہے یا آپ کسی اور محرک کے بھی منتظرر ہے ہیں۔اگر خدا کے تھم کے علاوہ آپ کسی اور محرک کے بھی منتظرر ہتے ہیں اور کسی عمل پر آمادہ کرنے کے لئے آپ کو خدا کا تھم کافی شیں ہو تا' تو آپ ایک خطرناک اور نباہ کن بیاری کاشکار ہیں۔ آپ کا ایمان نزع کی کش مکش میں مبتلا ہے۔ جلد از جلد فکر کیجئے اور اینے ایمان کو اس کش کش سے بچائے۔ اس معاملے میں ستی اور غفلت اور لاپروائی آپ کی عبرتاک موت کاباعث بن سکتی ہے۔۔۔ جسمانی موت نہیں کہ وہ توایک بار آتی ہی ہے۔۔۔۔ اور وہ کوئی حادثہ نہیں' حادثہ تو ایمانی موت ہے۔ ایمان مردہ ہو گیاتو سب پچھ لٹ گیا۔ ا بمان سے محروم زندگی' زندگی نہیں موت ہے۔ ایسا چلتا پھر آانسان در اصل ایک زندہ لاشہ ہے جو زمین کی پیٹھ پر ایک گندا ہو جھ ہے۔

جس بندے کا ایمان شعوری ایمان ہے 'اس کو خدا کی اطاعت پر آمادہ کرنے کے اسے اتنی بات بالکل کافی ہے کہ اس کے خدا نے اسے یمی (عبادت) کا تھم دیا ہے۔ یہ تو رسّے جلیل و کریم کی بے پایاں عنایت اور مزید فضل و کرم ہے کہ وہ تھم دینے کے ساتھ ساتھ اپنے تھم نے اسباب اور فرض کردہ عبادات کے فائدے بھی ذہن نشین کرا آہے۔ روزے کے سلطے میں فرمایا گیا" آگہ تم میں تقویل پیدا ہو"۔ یہ فقرہ اس لئے بھی روزے کے سلطے میں فرمایا گیا" آگہ تم میں تقویل پیدا ہو"۔ یہ فقرہ اس لئے بھی روزے کا اہتمام کرے اور خاص طور پر اس لئے بھی کہ بندہ بار بار اپنا جائزہ لے اور دیکھے کہ اس کاروزہ وہ قتی اس کاروزہ بھی ہے یا نمیں۔" آگہ تم میں تقویل پیدا ہو" یہ الفاظ ایک کموٹی بھی ہیں 'آگہ ہرروزہ رکھنے والا شخص اپنی زندگی پر نگاہ رکھے اور جائزہ الفاظ ایک کموٹی بھی ہیں 'آگہ ہرروزہ رکھنے والا شخص اپنی زندگی پر نگاہ رکھے اور جائزہ الفاظ ایک کموٹی بھی ہیں 'آگہ ہرروزہ رکھنے والا شخص اپنی زندگی پر نگاہ رکھے اور جائزہ الفاظ ایک کروزہ رکھ کراس کی زندگی آخری ہے آراستہ ہورہی ہے یا نمیں۔

خدانے تقویٰ کوروزے کا حاصل بتایا ہے اور خدا کا یہ فرمان یقیناً ہرشک وشبہ سے

پاک ہے۔ روزے سے بقیناً تقویٰ حاصل ہو آہے اور ہونا چاہئے۔۔۔ لیکن اگر کوئی روزہ رکھنے کے باوجود تقویٰ سے محروم ہے تو بقین کرلینا چاہئے کہ اس کاروزہ وہ روزہ نہیں ہے 'جس کا خدانے حکم دیا ہے۔ اگر روزہ رکھ کر آپ کو تقویٰ کی دولت نہیں حاصل ہو رہی ہے تو اطمینان کر لیجئے کہ آپ روزہ سے نہیں ہیں 'آپ فاقہ کی مثق کررہے ہیں جس کا حاصل تقویٰ نہیں کمزوری ہے۔

بے چینی کے ساتھ فکر سیجئے ---- رمضان کی مبارک گفریاں تیزی کے ساتھ گزر جائمیں گ۔ انہیں اس طرح نہ گزر جانے دیجئے کہ آپ خالی ہاتھ رہیں ---- معلوم نہیں آئندہ سال آپ کو پھریہ مبارک گھڑیاں زندگی میں نصیب ہوتی ہیں یا نہیں ؟

#### بقیه: عمد حاضر میں اجتماد

Constitutional set up کیاہے؟ ہماری تاریخ کے چودہ سوسالوں میں اجتماد کس طور سے ہوتا رہا ہے اور اب اگر اسلامی ریاست وجود میں آئے گی 'اور اللہ کرے کہ آئے 'تو پھراس میں اجتماد کی کیاشکل ہوگی؟ اس پر ان شاء اللہ آئندہ گفتگو ہوگی۔ اقول قولی ہذاواستغفرااللہ لی ولکم ولسائرالمسلمین والمسلمات ٥٥٠ (مرتب: عافظ خالد محود خصر)

#### بقیہ : روزے کی عبادت

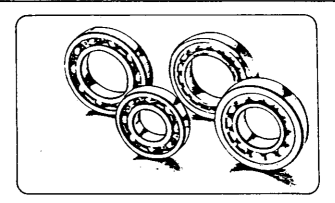
برولت دشمنوں کو مرعوب کرنا 'مظلوموں کی دادری کرنا 'ادر اسلام کی حقانیت کو دنیا کے سامنے مبر بہن کرنا ممکن ہو سکے گا۔ سیرت کے مطالع سے معلوم ہو تا ہے کہ کمی دور میں "قوت" کی بنیادیں استوار کی گئیں ' یعنی آزادی ' علم ' اخلاقی اقدار ' ایمان ' نظم ' اخوت اور صالح قیادت ' اور اس کی بدولت وہ" قوت " حاصل ہوئی جس کی برکت سے مسلمانوں نے بدر میں کفار کو شکست دی۔ آج بھی اس امر کی انتہائی شدید ضرورت محسوس کی جار ہی ہے کہ مسلمان اس" قوت "کو دوبارہ حاصل کریں۔ رمضان کے روزے ہمیں اسی مقصد کے حصول کاراستہ دکھاتے ہیں۔ ٥٥



#### KHALID TRADERS

IMPORTERS - INDENTORS - STOCKISTS & SUPPLIERS OF WIDE VARIETY OF BEARINGS, FROM SUPER - SMALL TO SUPER - LARGE





#### PLEASE CONTACT

TEL: 7732952-7735883-7730593 G.P.O. BOX NO. 1178, OPP KMC WORKSHOP NISHTER ROAD, KARACHI-74200 (PAKISTAN)

TELEX: 24824 TARIQ PK CABLE: DIMAND BALL FAX: 7734776

FOR AUTOMOTIVE BEARINGS: Sind Bearing Agency 64 A-65, Manzoor Square Noman St. Plaza Quarters Karachi-74400 (Pakistan)

Tel: 7723358-7721172

LAHORE: (Opening Shortly)

Amin Arcade 42,

Brandreth Road, Lahore-54000

Ph: 54169

GUJRANWALA:

1-Haider Shopping Centre, Circular Road,

Gujranwala Tel: 41790-210607

WE MOVE FAST TO KEEP YOU MOVING

# عبادت رب

### ا زقلم : رحمت الله بثر ' مركزی ناظم تربیت

الحَمد لله ربِّ العالمَين والصلوةُ والسلامُ على سيدالانبياءوالمرسلين امابعد:

اعوذياللهمن الشيطن الرجيم سيسم الله الرحمن الرحيم ﴿ وَمَا حَلَقُتُ الْبِحِنَّ وَأَلِانْسَ الَّالِيَعْدُدُونِ ٥٠ (الذاريات : ٥٦)

قافله تنظیم اسلامی میں شمولیت کے بعدیہ احساس بیدار ہوا کہ بحیثیت مسلمان ہم میں سے ہرایک پریہ فرض عائد ہو تاہے کہ وہ اپنی زندگی کے مقصد کو پورا کرے اور محمد صلی الله علیہ وسلم کے امتی ہونے کے تعلق سے دین کے وہ فرائض ادا کرے جو اس پر عا کد ہوتے ہیں۔ نتیجتا قرآن مجید کی طرف رغبت بوحی اور اس کامطالعہ ہونے لگا۔ بہت ی حقیقیں تو محتری و مربی ڈاکٹرا سرار احمد صاحب مدخلہ کے دروس سے منکشف ہو کیں لیکن بعض کی طرف قرآن مجیدنے از خود رہنمائی کی۔ ان حقائق میں سے ایک حقیقت "عبادتِ رب" ہے۔عبادت اور رب کا تعلق اور پھر ہندگی کے نقاضے ایک تر تیب سے ذبن میں ایسے سائے کہ بہت سے اشکالات خود بخود حل ہو گئے۔ محترم ڈاکٹر صاحب کے ذریعے جو فرا نُفن دینی کانصور علیحدہ علیحدہ اصطلاحات کے ذریعے سامنے آیا تھاوہ ایک نئی ترتیب سے واضح ہوا کہ یہ سوال باقی ہی نہ رہے کہ آیا عبادتِ رب کے ساتھ کہ شمادتِ حق اور ا قامتِ دین بھی ہرمسلمان کے فرائض میں شامل ہیں یا نہیں۔ جب راقم الحروف نے تربیت گاہوں میں " فرا کفن دینی کاجامع تصور " کے موضوع پر لیکچردینا شروع کیاتوا سی

ِ ترتیب کے ساتھ رفقاء کے سامنے بات رکھنے کی کوشش کی۔ اب تحریر کے ذریعے کوشش كررما موں كه اس فكر كو عام كرول- تحرير و تصنيف كے طمن ميں اپنى بے بيناعتى كا

إحماس ہے ، لیکن اللہ کے بھروسے پر اس کام کا آغاز کردیا ہے۔ ولٹ التوفیق فی

الاوللي والآحرة

سور وَ کیبین میں اللہ تعالی نے پیکی آگاہ کر دیا ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالی ان

انانوں بازپرس كريں محجنوں نے الله كى عبادت برائى ذند كى نه كرارى ہوگ - ﴿ اَلَهُ اَعْهَدُ اِلْمَيْكُمُ لِبَنِي اُدَمَ اللَّا تَعْبُدُوا الشَّيْطُنُ اِلنَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

(لیں: ۱۰-۱۲)

"اے بی آدم آکیا میں نے تم سے عمد نہیں لیا تھا کہ تم شیطان کی عبادت مت کرو
کیونکہ وہ تو تمہارا کھلا دشمن ہے، اور بید کہ تم میری بی بندگی کرو- بید
سیدها راستہ ہے"۔

سوال پیدا ہو تا ہے کہ کیا واقعی کوئی ایساعمد ہے جو ہم نے اللہ تعالیٰ سے کیا تھا جس کے بارے میں پوچھاجائے گا۔ قرآن مجیداس بات کاجواب اثبات میں دیتا ہے کہ ہاں ایسا ہوا

قادِ چنانچ سورة الاعراف میں اس کا بوے اہتمام سے ذکر کیا گیا ہے: ﴿ وَإِذْ اَنْحَذَ رَبُّكَ فَ مِنْ بَنِي اَدَمَ مِنْ ظُهُ ورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَ

أَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ 'اَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ 'قَالُوا بَلَىٰ شَهِدُنَا' أَنْ تَقُولُوا يَثُومُ الْقِلْمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هٰذَا غَفِلْ اَنْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكُ ابَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا فَغِلِينَ 0 أَوْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكُ ابَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا فَغِلَ الْمُبْظِلُونَ 0 ذُرِيَّةً مِّنْ بَعْدِهِمْ 'اَفَتُهُلِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْظِلُونَ 0

ذَرِّيَة مِنْ بَعِدِهِمُ افتهلِكُنَا بِمَا فَعَلَ المَبْطِ وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ الْأَيْتِ وَلَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ • •

(الاعراف: ١٢٥-١٢٥)

"(یا و کرو) جب تیرے رب نے نسل آدم کی پشتوں ہے ان کی اولاد کو نکال کران کو خود ان کی جانوں پر گواہ ٹھمرایا اور پوچھا: کیا ہیں تہمارا رب نہیں ہوں؟
(اس پر) تمام انسانوں نے اقرار کیا: کیوں نہیں اہم اس پر گواہ ہیں۔ (ہم نے بیہ عمد اس لئے لیا کہ) مباوا تم قیامت کے دن یہ کمہ دوکہ ہم اس ہے غافل تھے یا بیہ کہ دوکہ ہم اس ہے غافل تھے یا بیہ کہ دار ہم ان کی اولاد تھے (اس لئے ہم بھی مشرک ہو گئے) تو کیا تو ہمیں ان غلط کارلوگوں کی دجہ سے ہلاکت ہیں ڈالے

گا؟ ہم اس طرح کھول کھول کرا پی آیات کو بیان کر رہے ہیں تا کہ وہ ہماری

ملرف رجوع کریں"۔

گویا اللہ تعالی نے انسانوں کی طرف ہے پیش کئے جانے والے دونوں بمانوں کورد کرنے کے لئے یہ عمد لیا تھا۔ ایک یہ کہ دوہ کمہ دیں کہ ہمیں تو کسی نے بتایا بی نہیں کہ ہمارا رب کون ہے اس لئے ہم کس کی بندگی کرتے 'اور دو سرے یہ کہ آباء پرستی یا تھلیدیا زمانے کے چلن کاعذر بھی نہ رہے کیو تکہ عمد ہرانسان سے فرد آفرد آلے لیا گیا۔

اب یماں سوال پیدا ہو تاہے کہ عمد تواللہ کے رب ہونے کالیا گیالیکن بازپر س اس پر کی جارتی ہے کہ میری بندگی کیوں نہیں کی۔ اور اس کو تمام جنوں اور انسانوں کی تخلیق کی غایت بھی قرار دے دیا گیاہے :

يى ، ئى ﴿ الرَّوْتِ وَيَا عِنْ عَالَمُ الْكَالِيَعُبُدُ وَنِ ٥ ﴾ ﴿ وَمَا خَلَقُتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّالِيمَعُبُدُ وَنِ ٥ ﴾

(الذاريات : ۵۲)

" میں نے جنوں اور انسانوں کو پیدائی اس لئے کیا ہے کہ وہ میری بندگی کریں "۔ دو سراسوال جو فور آذہن میں ابھر ماہ وہ یہ ہے کہ ہمیں تو یہ عمدیا وہی نہیں ہے اس لئے ہم اس کے نقاضے کیسے پورے کریں۔

پہلی بات یہ ذہن نظین کر لیجئے کہ یہ عمد یاد رکھنے والا نہیں ہے بلکہ اس کا مظروہ فطرت ہے جس پر انسان کو پیدا کیا گیا ہے 'اور یہ فطرت تبدیل نہیں ہوتی۔ چنانچہ اسی فطرت کا تقاضاہے کہ انسان جس کو بھی اپنار ب مانتا ہے اس کی بندگی لاز ماکر آہے۔ چنانچہ سور وَروم میں فرمایا گیا :

((مَا مِن مَولُودٍ الآيُولَدُ علَى الفِطرةِ 'فابُواهُ يهوِّدانه او يُمَحِّسانه اويُنَصِّرانه))(وفى روايه "اويُشرِّ كانه") " بري فطرت پر پيدا ہو آ ہے (لين فطرت اسلام پر) پحراس كے والدين اے یمودی 'مجوی یا نصرانی بنادیتے ہیں"۔ (ایک اور روایت میں آیا ہے کہ "یا اسے مشرک بنادیتے ہیں۔")

اب آیے پہلے سوال کی طرف۔ یہ انسان کی فطرت کا نقاضا ہے کہ وہ اپ رب کی بندگی کرے۔ لیکن رب کھتے کے ہیں؟ عربی میں رب کے بنیادی معنی مالک کے ہیں۔ جیسے رَبُّ الدَّارِ : گُر کا مالک ورث السَّمْ اَتِ وَالارضِ : آسانوں اور زمین کا مالک۔ سور وَ قریش میں فاص طور پر یہ لفظ اس منہوم میں آیا ہے اور اس بنیاد پر قریش کمہ سے بندگی کا نقاضا کیا گیا ہے :

﴿ فَلْمَعْبُدُوارَبَ لَمْذَاالُبَيْتِ ٥ الَّذِى اَطْعَمَهُمْ مِّنْ جُوعٍ وَامْنَهُمْ مِّنْ حَوْفٍ ٥ ﴾ (قريق: ٣٠٣)

"ان کو بندگی کرنی چاہٹے اس گھرکے مالک کی جس نے انسیں بھوک ہے بچاکر کھانے کو دیااور انسیں خوف ہے بچاکرامن عنایت کیا"۔

حقیقت یہ ہے کہ میں دو صفات یا ذمہ داریاں ہیں جو ہرمالک کی ہوتی ہیں۔ یعنی جس کاوہ مالک ہے ہوتی ہیں۔ یعنی جس کاوہ مالک ہے اس کی پرورش کا سامان مہیا کرے اور اس کی حفاظت کا بند وبست کرے۔ اور میں دہ حقیقت ہے جو قرآن مجید انسانوں کے ذہن نشین کروا تاہے کہ دہ اپنالک حقیق کو پہچائیں تا کہ وہ اس کی بندگی کریں۔ چنانچہ قرآن مجید کے شروع ہی میں انسانوں ہے جو بندگی کا تقاضا کیا گیاہے وہ اس بنیاویر کیا گیاہے :

﴿ لِمَا يُتُهَا النَّاسُ اعْبُدُو اَرَبَّكُمُ الَّذِي مَحَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ٥ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَانْزُلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَانْحَرَجَ بِمِ مِنَ الثَّمَرُتِ رِزْقًا لَّكُمْ مَ فَلَا تَحْعَلُوا لِلَّهِ اَنْدَادًا وَانْتُمُمْ تَعْلَمُونَ ٥ ﴾ (البتره: ٢١-٢٢)

"اے انسانو 'بھر گی کرواپنے مالک کی جس نے تم کو بھی پیداکیاہے اور ان لوگوں کو بھی جو تم سے پہلے ہو گزرے ہیں ' تا کہ تم چے جاؤ۔ (وہ مالک) جس نے زمین کو تمہارے لئے بچھادیا ہے اور آسان کو چست بنایا ہے اور پھراس نے بلندی سے پانی نازل کیا ہے اور اس کے ذریعے سے تمہارے لئے پھلوں میں سے رزق مہاکیا ہے۔ پس (اس کی بندگی میں) کسی کو اس کا ہمسرنہ ٹھمراؤ اور سیہ حقیقت تم جائے ہو (کہ رزق مہاکرنے والاوہی ہے)"۔

دیکھتے کس طرح قرآن مجیدنے اس حقیقت کوواضح کیاہے:

﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزُقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا 'كُلُّ فِي كِلْبِي ثَمِينِ 0 )

(4 : e)

"اس زمین پر کوئی جاندار نہیں ہے گراللہ کے ذمہ ہے اس کار زق '(اس کئے)وہ ہر تخلوق کی جائے قرار کو جانتا ہے اور اس کے لوشنے کی جگہ کو بھی جانتا ہے - بیہ سب کچھ واضح طور پر لکھاہوا ہے "-

ای طرح فرمایا:

﴿ وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَمْضٍ فِي الرِّزْقِ... ﴾

(النحل: ا2)

"اور الله عى ہے جس نے تم ميں سے بعض كو بعض پر رزق ميں برترى عطاكى ہے"۔

اور یک وہ حقیقت ہے جس کوبار بار قرآن مجیدیں د ہرایا گیاہے کہ:

﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ تَسَشَاءُ وَيَقَٰدِرُ ۚ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ نَحِبِيرًا بَصِيرًا **۞ (نما / تل : ٣٠**)

ر بعبادہ محبیر ابھیران (ن) (بن من اس ایک) در اس میں در اس کو جاہتا ہے۔ اور جس کو جاہتا ہے۔ اور جس کو جاہتا ہے

بیت برارب ساده رویا به رون من سے پیاب اور س دیا ہوہ ناپ تول کردیتا ہے۔ بے شک وہ خوب باخبر ہے اپنے بندوں سے 'او ران کود کھھ رہا ہے ''۔۔

اس معاطع میں انسان کو خاص طور پر مخاطب کرے فرمایا:

﴿ وَلَا تَقْتُلُوا اَوْلَادَكُمُ خَشْيَةً اِمُلَاقٍ ' نَحُنُ نَرْزُقُهُمُ وَإِيَّاكُمُ 'اِنَّقَتُلَهُمْ كَانَ خِطْاً كِبِيرًا٥﴾

(بی اسرائیل: ۳۱)

"ا پی اولاد کورزق کی تھی کے ڈرسے قتل نہ کرنا "کیونکہ ہم رزق دیے والے بیں ان کو بھی اور تنہیں بھی"۔ تم جب آئے تھے تو کونمی منانت لے کر آئے تھے کہ تہیں رزق مل جائے گااور اُب اوروں کے لئے فکر مند ہو۔

چنانچہ یہ حقیقت ہے کہ انسان جے بھی اپناروزی رساں مشکل کشااور محافظ سجمتا ہے اس کی بندگی کر تاہے کیونکہ یہ اس کی فطرت ہے۔ یکی وجہ ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے انبیاء کے ذریعے انسانوں کو باور کرایا ہے کہ:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا ' فَابْتَعْوُا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ ' اِلَيْعِ ثُرْحَعُونَ ۞ (العَكِوت: ١٤)

اصل بات تویہ ہے کہ رزق اور اجل کامعاملہ ایسا ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے ہرانسان کے لئے معین کردیا ہے اور بھی دو خطرات ہیں جن کے بارے میں: نسان اپنے مالک حقیقی کو چھو ڈکردو سروں کو ان کا مالک و مختار سمجھ لیتا ہے تو ان کی طرف رجوع کر آہے اور ان باطل ارباب سے اپنے لیے روزی اور حفاظت حاصل کرنے کی کوشش کر آہے اور پھران ہی کا بندہ ہو کررہ جا آہے۔ حالا تکہ اصل حقیقت یہ ہے کہ:

﴿ فَاَمَّنَا الْإِنْسَانُ اِذَا مَا ابْتَلْهُ وَبُّهُ فَا كُومَهُ وَنَعَّمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي اَ كُومَنِ 0 وَامَّا إِذَا مَا ابْتَلْهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي اَهَانَنِ 0﴾ (الفجر: ١٥-١١)

"انسان كامعالمه بيه به كه جب الله تعالى اس كو آزما تا به اور اب ونياكی آسان كا معالمه بيه به كه جب الله تعالى اس كو آزما تا به مجمع عزت بخش به اور جب وه آزمائش كے لئے اس پر رزق ميں تنگى كر آب تو پكار اشتا به كه ميرے رب نے مجمع ذليل كرويا به - "

حالا تکہ دونوں کیفیتوں کا معاملہ صرف انسان کی آ زمائش کے لئے ہے کہ وہ اس اجل معین کو کیے گزار آئے اور اس رزق کو کس طرح حاصل کر آہے۔ آیا اللہ کو رب مان کرجائز طرح کے طریقے سے محنت کر آئے یا بجائے خود مالی وسائل کو را زق سمجھ کرجائز و ناجائز ہر طرح کے ذرائع سے رزق حاصل کرنے کی کوشش کر آئے۔ بس کی وہ فرق ہے جو اس کی زندگی کے بارے میں انسان کے نصور میں واقع ہو آئے۔ پھروہ اس نصور کے مطابق زندگی گزار آئے۔ اگر کسی کو یہ یقین ہوجائے کہ را زق اور زندگی کی مسلت ویے والا صرف مالک کا نات ہے تو پھروہ اللہ کے سواکسی اور کا بندہ نہیں بنتا 'اور اپنی عزت نفس کسی بھی الک کا نات ہے تو پھروہ اللہ کے سواکسی اور کا بندہ نہیں بنتا 'اور اپنی عزت نفس کسی بھی اور صابر وشاکر ہو کر زندگی گزار آئے۔ بہی وہ کیفیت ہے جس کے بارے میں آنحضور اور صابر وشاکر ہو کر زندگی گزار آئے۔ بہی وہ کیفیت ہے جس کے بارے میں آنحضور نفسی نے فرمایا:

((عجبًا لامرِ المُؤمنِ 'إنّ امرَه كلّه 'خير' وليس أذلك لاحدِ الله للمؤمن 'إنّ اصابته سرّاء شكر فكان حيرًاله' وإن اصابته صرّاء صرّاء صرّاء صرّاء صرّاء صرّاء كان حيرًاله)) (رواه ملم)

ر ربی سبعب ایمان انسان کامعالمه بردا عجیب ہے اور بیہ صرف مومن ہی کے لئے ہے ' کہ اگر اے آسائش میسرہوتی ہے توشکر کرتاہے پس بیراس کے لئے بہترہے 'اور اگر کوئی تکلیف پنچتی ہے تو مبرکر آہے 'پس بیر بھی اس کے لئے بہترہے ''۔

حقیقت یہ ہے کہ اس زندگی کے بارے میں اگر آگائی ہوجائے اور پھریہ آگائی آزہ

بھی رہے تو انسان بہت سے تفکرات اور نفس کے امانی اور بے جاخواہشات سے نئے جاتا

ہے۔ قرآن مجیدنے و نیاکی زندگی کو کھیل اور تماشے سے تشبیہ دی ہے۔ آج کا انسان اسے

ڈراسے یا فلم کے حوالے سے خوب سمجھ سکتاہے 'جس میں ہر شخص کو صرف تین کھنٹے کے
لئے کوئی کردار اداکرنے کا موقع دیا جاتا ہے۔ اور یہ موقع اسے صرف اس کی کارکردگ

جانیجنے کے لئے دیا جاتا ہے۔ اس کی کامیا بی و ناکای کا دار و مدار اس کردار کی ادائیگی پر ہے

نہ کہ اس حیثیت پر جس کے ذریعے اسے جانچا جاتا ہے۔ مثلاً کسی کوباد شاہ بنادیا جاتا ہے اور مرکس کو اس کا خرار کا اور اور کا درار کی اور اور کسی کو اس کا خرار کی اور شاہ بنادیا جاتا ہے اور سے کہ بادشاہ

۵۲ میثان موری ۱۹۹۷ء

یا خادم اور جا گیرداریانو کر حقیقاً نه بادشاه مو تا ب نه خادم - اداکاروں کو انعامات بادشاه یا نوکر مونے کے اعتبار سے نمیں بلکہ پر فار منس کے لحاظ سے ملتے ہیں۔ یمی معالمہ اس دنیا کی ذریر کا ہے۔ اس میں بھی اللہ تعالیٰ نے مختلف انسانوں کو مختلف کردار دیتے ہیں۔

انسانوں میں بیہ فرق و نقاوت حقیقی نہیں بلکہ محض امتحانی ہے۔ ہاں اصل فعنیلت اور حقیقی مراتب وہ ہوں گے 'جو وہ اپنے اعمال کے ذریعے کمائیں گے 'ازرو کے الفاظ قرآنی :

﴿ النَّطُرُ كَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ' وَلَلْأَخِرَةُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللْمُولِمُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

"ویکھتے ہم نے کس طرح بعض کو بعض پر نضیات دے رکھی ہے (لیکن میہ نسیات عالْ ضی اور صرف آزمائش کے لئے ہے) اصل درجہ بندی اور نسیات تو آخرت کی ہے (جو ہر فض خود محنت کرکے حاصل کرے گا)"۔

یہ حقیقت بھی سامنے رہنا چاہئے کہ اس دنیا میں اللہ نے جس شخص کو جہاں اور جن پیر حقیقت بھی سامنے رہنا چاہئے کہ اس دنیا میں اللہ نے جس شخص کو جہاں اور جن

حالات میں پیداکیا ہے اس میں اس کا بناکوئی اختیار نہیں ہے ' بلکہ بیہ تو وہی ہے۔ لیکن پھر
اس دنیا میں اپنے مالک کو پچان کراور اس زندگی کی حقیقت کو جان کراللہ تعالیٰ کی بندگی کا
حق اداکرنے میں اس کے لئے کامیا بی ہے اور بیہ امتخانی وقفہ غفلت اور مالک کی نافرمانی
میں گزار دینے کا نتیجہ نامرادی ہے۔ جان لیجئے کہ انسان اس دنیا میں ان سے بھی کہی پچھ
جاہتا ہے جن کا اسے مالک مجازی بنادیا گیا ہے۔ مثلاً اگر کسی ہخص نے کوئی جانور گھر میں رکھا

ہوا ہو تو وہ حقیقاً خود کو اس کامالک گر دانتا ہے۔ چنانچہ بھی اسسے پوچھے کہ یہ جانو رکس کا ہے تو وہ فور اُ کے گایہ میرا ہے۔ لینی اس کامالک میں ہوں۔ چنانچہ وہ اس جانو رکے لئے خوراک مہیا کرنے اور اس کی حفاظت کو اپنی ذمہ داری سجمتا ہے اور اس ذمہ داری کو

نبھا آبھی ہے۔ لیکن اس جانور کی پرورش اور حفاظت کاسامان کرنے کے بعد وہ اس پر اپنا یہ حق بھی سجمتا ہے کہ وہ جانور اپنامتصد پور اکرے۔ اگر وہ جانور مالک کی مرضی پرنہ چلے تو اسے غصہ آتا ہے' اور وہ جانور کو مزاد بینے سے بھی نہیں چو کتا۔ ایسااس لئے ہے کہ وہ

اے مالک کاحق سجھتاہے کہ اس کاغلام اس کا فرمانبردار ہو اور وہ حقِ بندگی ادا کرے۔

چنانچہ میں وہ مطالبہ ہے جو مالک کا ئنات ہرانسان کے سامنے قرآن مجید میں رکھتاہے اور

#### اے صرف اپنی عبادت کا حکم دیتاہے:

﴿ يَا اَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي حَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنَّ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ٥ الَّذِي حَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ فِرَاشًا وَّالسَّمَاءَ بِنَاءً وَّانَزُلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ ' فَلَا تَحْعَلُوا لِللهِ اَنْدَادًا وَانْتُمْ تَعْلَمُونَ ٥ ﴾ (البقره: ٢١-٢١)

"اے انسانو' بندگی کروا پنے مالک کی جس نے تم کو بھی پیدا کیا ہے اور ان لوگوں کو بھی پیدا کیا ہے اور ان لوگوں کو بھی جو تم ہے پہلے ہوگزرے ہیں '(یہ بندگی اس لئے کرو) آگہ تم (اس کی سزا ہے) نج پاؤ ۔ (تمہمار امالک وہی ہے) جس نے تمہمارے لئے زمین کو بچھادیا ہے اور پھر بلندی سے پانی برسا آ ہے جس کے ذریعے تمہارے لئے روزی کا سامان کر رہا ہے۔ پس اللہ کے ساتھ کی کو (بندگی میں) ہم سرنہ بناؤاور یہ تم جانے ہو (کہ مالک وہی ہے)"۔

خود نی اکرم ﷺ کے ذریعے قریش مکہ کویا دولایا گیا کہ حمیں توبس اس گھرکے مالک کی بندگی کرنی چاہئے جو تمہار اور ان ہے جبکہ تمہاری بستی الی ہے آب وگیاہ ہے کہ یماں کچھ بھی نہیں پیدا نہیں ہو آ' لیکن اس نے کس طرح تمہارے گئے میوہ جات کا بندوبت کرر کھاہے۔

بمدوبت حرر تھاہے۔ قرآن بجید اس کا نئات کے حقائق کی شمادت کی بنیا دیر جوبات انسانوں کو ذہن نشین کرانا چاہتا ہے وہ کہی ہے کہ اس کا نئات کا مالک ایک ہی ہے 'اور وہی تمہار ا رب ہے ' سور وَ عکبوت میں فرمایا :

﴿ وَلَئِنَ سَالْتَهُمُ آمَنُ تَنَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاحْيَا بِهِ الْاَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ \* قُلِ الْحَمَدُ لِلَّهِ \* بَلْ اكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ۞﴾ (آيت٣١)

"اگر آپ ان سے پوچیں بھلا آسانوں سے بارش کون برسا آہے جس کے ذریعے وہ مردہ زبین کو زندہ کرویتا ہے 'توبیہ شلیم کریں گے کہ وہ تواللہ ہی ہے۔ تو پھر فرما دیجئے سارا شکراللہ ہی کے لئے ہے (جو رازق ہے) لیکن ان کی اکثریت ان باتوں پر دھیان نہیں دیتی "۔

سور و انعام میں فرمایا: لایہ میں کا د

﴿بَدِيعُ السَّمُونِ وَالْارُضِ 'اَنَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدُوْلَمُ تَكُنْ لَهُ وَلَدُوْلَمُ تَكُنْ لَهُ وَ لَدُولَ مَ تَكُنْ لَهُ وَ سَلَحِهُ وَ صَاحِبَهُ وَخَلَقَ كُلُّ شَنَى ءٍ وَ وَهُو بِكُلِّ شَنَى ءٍ عَلِيمُ ٥ لَا اِلْهُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا اِلْهُ اللَّهُ عَلَى حَالِقُ مُحَلِ شَنَى ءٍ فَاعَبُدُوهُ 'وَهُوعَلَىٰ كُلِ شَنَى ءٍ وَكَيلُ ٥ ﴿ اَيات ١٠١٣-١٠١١) قَاعَبُدُوهُ وَ مَعْلَى اللهِ اللهُ اللهُ

اي طرح سورة المومن مين فرمايا:

﴿ اَللّٰهُ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ فَرَارًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَصَوَّرَكُمُ الْاَرْضُ فَرَارًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَصَوَرَكُمُ وَرَزَفَكُمُ مِّنَ الطَّيِّبَٰتِ وَصَوَرَكُمُ وَرَزَفَكُمُ مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَلَاكُمُ اللّٰهُ رَبُّ الْعُلَمِينَ ٥ ﴾ لذلِكُمُ اللّٰهُ رَبُّ الْعُلَمِينَ ٥ ﴾

(آیت۲۲)

"الله وه ذات ہے جس نے زمین کو تمهارے لئے ٹھرنے کی جگہ بنایا اور آسان کو (حفاظت کے لئے) چست بنایا اور پھر تمہیں صور تیں دیں 'پس کیسی انچھی شکلیں بنائیس تمہاری - اور پھراس نے پاکیزہ چیزوں سے تمہارے لئے رزق کابندوبست کیا۔ یہ ہے تمہارا مالک 'پس کنزابر کت والا ہے مالک تمام جمانوں کا"۔

نيز فرمايا

ا:

﴿ قُلْ مَنَ يَرَزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْاَرْضِ اَمَّنَ يَهُلِكُ السَّمَعَ وَالْاَرْضِ اَمَّنَ يَهُلِكُ السَّمَعَ وَالْاَرْضِ اَمَّنَ يَهُلِكُ السَّمَعَ وَالْاَرْضِ اَمَّنَ يَهُلِكُ السَّمَعَ وَالْاَمْ وَيَعْرِجُ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُغْرِجُ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّتِ وَمَنُ يَّكُمُ الْكَهُ وَالْكَمُ الْمَعْ وَمَنَ الْلَهُ وَاللَّهُ وَاللَ

مردہ سے اور نکالیا ہے مردہ کو زندہ ہے۔ اور کون ہے جو تدبیر کر ہاہے کاموں کی؟ پس میہ کمیں گے کہ یہ تو اللہ ہی ہے۔ پس فرما دیجئے تو کیا تم (اس کی نا فرمانی سے) بچتے نہیں ہو؟ پس میہ ہے تمہار امالک حقیق۔ پس حق کے علاوہ تو گمراہی ہی ہوتی ہے 'پس کماں بھٹکتے پھرتے ہو"۔

قرآن مجید کیوں اس حقیقت کو بار بار سامنے لا رہا ہے؟ صرف اس لئے کہ انسان اپنے مالک حقیق کو پھپان لے تا کہ وہ بندگی اس کی کرے۔ جیسے فرمایا حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے "اِنَّ اللَّهُ رَبِّی وَرَبُّکُمْ فَاعْبُدُوهُ 'هٰذَا صِسَراطُ مُّسْتَقِیبُمُ O"اے لوگوآ بے فٹک اللہ میرا بھی رہ ہے اور تھمارا بھی 'پس بندگی اس کی کرو' اور یمی سید حا راستہے۔

اب آیئے اس دور کے اس مفالطے کی طرف کہ جس کی وجہ سے ہماری زندگیاں دو
رنگی کا شکار ہیں کہ ہم اللہ کو رب مانتے ہوئے بھی اس کی فرما نبرداری نہیں کررہے اور
اس کی عبادت کا پوراحق ادا نہیں کررہے۔ پہلے تو لیجئے ان انسانوں کامعالمہ جو زبان سے تو
اقرار کرتے ہیں کہ ہمارا رب اللہ ہے 'کین ان کی زندگیوں میں اس کی شمادت نہیں ملتی
کہ وہ واقعی اللہ کے بندے ہیں۔ ایسے لوگوں کے بارے میں توصد فی صدیمی بات تجی ہے
کہ ان کا اللہ کے رازق اور محافظ ہونے پر بالکل یقین نہیں ہے بلکہ وہ در حقیقت وسائل
و ذرائع ہی کوروزی ریماں مانتے ہیں 'یا اللہ کے سوا پچھ دو سری ہمتیاں ہیں جن کے متعلق انہیں گمان ہے کہ ان کے قضہ قدرت میں نفع و نقصان کا اختیار ہے۔

پچھ لوگ وہ ہیں جنہوں نے اپنے ذریعہ معاش کو بھی اپنارا زق و محافظ سجھ رکھاہے'
اور اس لئے وہ بڑی چاہت کے ساتھ اس کی بندگی کے نقاضے پورے کرتے ہیں۔ وہ اپنا
وقت اور اپنی صلاحیتیں بھرپور طریقے پر اس کے لئے نچھاور کرتے ہیں۔ باتی رہا بھی بھاز
نماز رو زہ تو بس ایک رسم کے طور پر وہ بھی ہے' وگر نہ اللہ کے رب ہونے پر ان کو فی
الواقع یقین کی کیفیت حاصل نہیں۔ اگر یہ یقین ہو آلو کیے ممکن تھاکہ وہ مالک کی رضایا
ناراضی کا خیال کئے بغیرا پنی رو زی کے معاملے میں تو اپناسب پچھ کھیا دیں' لیکن اللہ کی
فرمانبرداری کے بارے میں انہیں بھی خیال تک نہ آئے۔ انہیں احساس ہی نہ ہو کہ مالکِ

میثاق' جنوری ۱۹۹۷ء حقیقی نے کن چیزوں کو حرام قرار دیا ہے اور کن کو حلال ' کن برا نیوں سے منع کیا ہے اور

کن فرا نُض کاپابند کیاہے ' کن عبادات کولا زم کیاہے اور کن لغویات سے رو کاہے۔اگر ا نہیں اللہ کے رب ہونے کا یقین ہو آ تو کیسے ممکن تھا کہ ان کو اللہ کی پکار پر لبیک کہنے کی توفیق نه ہو لیکن د کان وفت پر ضرو ر کھولیں ' انہیں اللہ کی ناراضی کاڈر نہ ہو لیکن اپنے

د فتر کے انچارج یا فیکٹری کے مالک کے بے دام غلام ہوں' انہیں اللہ کی رضا کا خیال نہ آئے لیکن وہ جے اپنارازق سمجھے بیٹھے ہیں اس کی جبتم وابرو کے اشاروں کو بھی پہچانیں ' اوران کی خوشنو دی کاکوئی موقع ضائع نہ جانے دیں۔

میں اپنی بات کو ایک مثال ہے واضع کر تا ہوں جس کا بہت ہے لوگوں کو تجربہ ہوا ہو گا۔ چند حضرات کمیں محفل میں بیٹھے ہوں اور اذان کی آواز آ جائے اور ان میں سے کچھ مبجد جانے کے لئے اٹھیں' اور دعوت دیں کہ نماز کے لئے چلیں تو باقی حضرات کی زبان بریہ الفاظ آ جائیں گے کہ ہارے لئے بھی دعاکرناکہ ہم بھی نیک بن جائیں الیکن ا نہیں خود نماز کے لئے جانے کی توفیق نہ ہوگا۔ دو سری طرف یہ حضرات صبح کمی کو نہیں كت كه جارب لئے دعاكرناكه جم دفتر چلے جائيں يا دكان كھول ليں 'وہاں وہ خود بخوشی جائمیں گے۔ محض اس لئے کہ ان کواللہ کے را زق ہونے پریقین نہیں ہے 'اس لئے اس کے در پر کیوں جائیں؟ جہاں ہے رزق حاصل ہونے کا یقین ہے وہیں تو جائیں گے! یہ ہے اصل معالمه كه ان كى اپنى فطرت انهيں مجبور كر رہى ہے كه وہ اپنے اس "رب"كى فرمانبرداری کے نقاضے پورے کریں جے وہ اپنا را زق سیجھتے ہیں۔ لیکن ان کے دل میں اصل مالک اور رازق حقیقی اللہ تبارک و تعالیٰ کے در پر جانے کے لئے آماد گی نہیں ہے

کیونکہ اسے وہ مالک اور را زق مانتے ہی نہیں۔ اب دو سرے لوگوں کا جائز و کیجئے۔ یہ وہ نہیں جن کو یقین ہے کہ اس کا نئات میں اللہ کے سوابھی الیی برگزیدہ ہتایاں ہیں جن کی خوشنو دی حاصل کرنا اور جن کی اطاعت کرنا

عبادت ہے' اس لئے کہ ان کے نز دیک ان ہستیوں کے ہاتھ میں ر زق اور نفع و ضرر کا اختیار ہے۔ یہ لوگ بھی اپنے ان باطل ارباب کی عبادت کاحق ادا کرنے میں مجمی کو تاہی نہیں کرتے 'لیکن کا نتات کے اصل مالک کی انہیں ذرا بھی پر وا نہیں ہے 'اس لئے کہ وہ

میشاق' جنوری ۱۹۹۷ء ا پنار ب ان ہی ہستیوں کو قرار دے چکے ہیں۔ دیکھ لیجئے کہ بزرگوں کے مزار ات پر حاضری میں کممی کو تاہی نہیں ہوگی 'ان کے عرس کے مواقع پر خالص اشیاء نذرانہ کے طور پرپیش ہوں گی'لیکن باقی یو را سال اللہ کے مقرر کردہ حرام و حلال کی پروا کی جائے گی اور نہ ہی اس کے آگے سربہ مجود ہونے کی۔ وہ زکو ۃ ادا نہیں کریں گے عربیوں اور مسکینوں کی بد حالی پر مجھی ان کا دل نہیں پیسیج گا' رشوت خوری یا ملاوٹ' اور ناجائز منافع خوری کی ا نہیں تبھی پر وا نہیں ہو گی' اس لئے کہ بیہ چیزیں تو اس اللہ نے حرام قرار دی ہیں جس کی نا فرمانی کا نہیں کوئی خوف نہیں ہے۔ اب آئے تیسرے طبقہ کی طرف' یہ وہ لوگ ہیں جو واقعی اللہ تعالیٰ کوہی اپنارب مانتے ہیں لیکن ان کے ہاں عبادت کا تصوریا تو محدود ہو گیا ہے یا مسخ شدہ ہے۔ ان لوگول نے مراسم عبودیت اور اسلام کے ار کان ہی کو بوری عبادت سمجھ لیا ہے ' باقی رہے تدن ' معاشرت 'معیشت اور سیاست کے معاملات تو بیران کی نظرمیں دنیاوی معاملات ہیں 'جن کا عبادت سے کوئی سرو کار نہیں۔ ہمارے نہ ہبی طبقات جو مختلف مسالک سے وابستہ ہیں ا کثرو بیشتراس نظریہ کے حامل ہیں۔ اگر چہ زبانی طور پر تووہ کہتے ہیں کہ دین زندگی کے تمام معاملات میں رہنمائی دیتا ہے 'لیکن عبادت کے لفظ کو انہوں نے صرف ارکان اسلام کے لئے خاص کرلیا ہے۔ اس دائرے میں وہ ذرای کو تابی یا اختلاف کو برداشت کرنے کے لئے ہر گزیتار نہیں ہیں 'لیکن زندگی کے باقی تمام معاملات میں ہر کسی ہے اتحاد کرنے پر تیار ہوتے ہیں ' خواہ وہ اسلام کو بطور دین مانے یا نہ مانے ۔ گویا انہوں نے اسلام کو محض ایک نہ ب کا درجہ دے کراہے ہی کل دین سمجھ لیا ہے۔ ان کی مساجد ' طریقہ نماز ' مسائل روزه و زکو ة و حج تو مختلف میں لیکن طرز معاشرت 'کار وبار اور طریق سیاست سب ایک جیسے ہیں' اور ان معاملات میں ان کا طرز عمل بالعوم اسلام کے مطابق نہیں ہے۔ ان کی تبلیغ اور بحث و مباحثے کی حدود بس مراسم عبودیت تک محدود ہیں۔ باقی ر ہانظام معاشرت ومعیشت وسیاست تووه خواه مشر کانه یا ملحدانه ہو انہیں اس کی اتنی تشویش نہیں ہے جنتنی

اپنے مسالک میں اختلاف کی۔ ان کے مدرسوں اور مساجد پر حکومت کنٹرول کرنے کی کوشش کرے تو مرنے پر تیار ہوں گے لیکن طرز حکومت مغربی جمہوریت پر مبنی ہو' معیشت سودی نظام پر جنی ہو' معاشرے میں بے حیائی اور بے تجابی کادور دورہ ہو تو انہیں کوئی پر واہ نہیں ہوتی۔ جان لیجئے کہ مراسم عبودیت' ار کان یا ستون ہیں جن پر اسلام کی پوری پر اسلام کی عمارت تو رہارت نہیں ہیں۔ اسلام کی عمارت تو اصل میں پوری زندگی میں اللہ کو رب مان کراس کی فرمانیرداری اور اطاعت کانام ہے اورای لئے اللہ تعالیٰ نے انسان کو پیدا کیا ہے۔

الله تعالی نے تمام کا نکات کو انسان کے لئے پیداکیا ہے تا کہ ان تمام اشیاء کو کام میں لائے لیکن میری بندگی میں رہ کر ایعنی اس کا ایمان و عقیدہ 'اس کے مراسم عبودیت ' رسومات ' طرز معاشرت 'کاروبار و معاش اور سیاست اللہ کے عطاکردہ نظام عدل و قبط کے نقاضوں کے تحت ہو' اور وہ پوری زندگی میں اس کو رب مان کر اس کی اطاعت کرے ۔ بی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں جمال اللہ تعالی نے مسلمانوں کو نوید خلافت دی ہے کہ قرآن مجید میں جمال اللہ تعالی نے مسلمانوں کو نوید خلافت دی ہے وہال اس خلافت کی اصل غرض وغایت بھی اس عبادت کو قرار دیا ہے :

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ امَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ لَيَسْتَخُلُوا الصَّلِحٰتِ لَيَسْتَخُلُفَ الَّذِينَ مِنْ لَيَسْتَخُلُفَ الَّذِينَ مِنْ

لیستخلِفنهم فِی الارضِ حما استخلف الیدین مِن فَبُلِهِمْ ' وَلَیْمُکِیِّنَنَ کَهُمْ دِینَهُمُ الَّذِی ارْتَضٰی لَهُمْ وَلَیْبُیِّدَلَنَّهُمْ رِمِّنْ بَعْدِ خُوفِهِمْ اَمْنَا ' یَعْبُدُونَنِی لَایُشْرِ کُونَ بِی شَیْفًا 'وَمَنْ کَفَرَبَعْدَ ذٰلِکَ فَاْولْفِکَ هُمُ

الُفَاسِقُونَ0﴾

(الور : ۵۵)

"الله تعالی کاتم میں سے ایمان اور عمل صالح کاحق اداکر دینے والوں سے وعدہ بے کہ وہ ان کو زشن میں لاز آخلافت عطاکرے گا 'جیسے اس نے ظافت عطاکی ان سے کہ وہ ان کو اش میں لاز آخلافت عطاکرے گا ، جیسے اس نے میلوں کو ۔ اور وہ ان کے اس دین (نظام بندگی) کو غلبہ عطاکرے گا جو اس نے ان کے لئے پند فرمایا ہے ' اور ان کے خوف کو امن میں بدل دے گا۔ وہ میری بی بندگی کریں گے اور جو اس کے بعد بھی کفرکریں تو وہی نا فرمان ہیں "۔

الله تعالى اى مقصد كے لئے اپنے رسولوں كو مبعوث فرما تا رہا ہے كه وه اس نظام

عدلِ اجمّاعی کو قائم کریں جس کی بدولت اللہ کی فرمانبرداری کرنے میں کوئی رکاوٹ باقی نہ
رہے۔ یہ ہے وہ حق مالک ارض و ساء کاجو بحیثیت انسان ہم میں سے ہرا یک پر عائد ہو تا
ہے۔ وہی مالک حقیقی ہے اور اس کے ہاتھ میں ہرجاندار کار زق اور اس کی زندگی کا فقیار
ہے'اور میں ہے فرمان نبوی علی صاحبہ العلوٰ ۃ والسلام کہ اللہ کا بندوں پر صرف میں حق ہے
کہ وہ اس کی بندگی کریں اور اس میں کسی کو شریک نہ کریں۔ اگر وہ یہ کرگز ریں تو پھر
بندوں کا یہ حق ہے کہ ان کارب انہیں عذاب نہ دے۔

وَآخِرِ دعواناان الحَمدللُّه ربِّ العالمين 00

#### ابماطلاع

مرکزی اجمن خدام القرآن لاہور کا الیکٹرانک میل کا پنۃ تبدیل ہو گیا ہے۔ را بطے کے لئے نے بے درج ذیل ہیں:

#### anjuman@brain.net.pk afzaal@academy.edunet.sdnpk.undp.org

#### ضرورت رشته

ا چھے کھاتے پیتے گرانے کی ایک دینی مزاج رکھنے والی تعلیم یافتہ 'باپر دہ لڑکی کے لئے جس نے بی ایس سی کے بعد ایک سال دینی تعلیم کے حصول پر بھی صرف کیا ہے ' دینی تحرکی مزاج رکھنے کے حامل 'مالی طور پر معظم گھرانے ہے رشتہ مطلوب ہے۔

برائے رابطہ: عس-معرفت"میثاق"36کے 'ماؤل ٹاؤن لاہور فون: 3-5869501

☆ ☆ ☆

سیظیم اسلای کے رفیق عمر۳۳سال ' سرکاری ملازم (ایئر فورس) عقد ٹانی کے لئے یاعمل حافظہ قرآن 'کنواری 'مطلقہ یا ہیوہ کارشتہ ور کارہے۔

پرائے رابطہ : معتدر علی اعوان (م-ی) 36 کے ماڈل ٹاؤن لاہور فون : 3-5869501

## جهاد تشمير کی حقیقت جهاد فی سبیل الله یا جهادِ حریت؟

\_\_\_\_\_ انجيئر نويداحد' كراچي \_\_\_\_

لفظ جماد کامادہ ہےج ھ د-ای مادہ ہے"جمد" بناہے جس کے معنی کو شش کے ہیں۔ ایک کو شش کے دو سری کو شش کے ساتھ مکرانے کے عمل کو جماد کما جاتا ہے۔ گویا جماد

ایک تو سس کے دو سری تو سس مے ساتھ سرائے کے سس توجہاد اہاجا باہے۔ تویا جہاد سے مراد ہے سنگش یا کشاکش۔باطل کے خلاف ایس کشکش جس کامقصد اللہ کے کلمہ کی سر بلندی یعنی اللہ کی بڑائی کانفاذ ہو جہاد نی سبیل اللہ کملاتی ہے۔

جہاد فی سبیل اللہ کے مراحل

جماد فی سبیل اللہ کے تین مراحل ہیں:

(۱) باطن میں نفسانی خواہشات کے خلاف جہاد کرنااور اس کے نتیجہ میں اپنی ذاتی زندگی کو اللہ تعالی کی کلی اطاعت کاپابند کرنا۔

(۲) خارج میں باطل نظریات اور دین اسلام کے نام پر محدود ومسخ شدہ نہ ہی تصورات کے خلاف دلا کل اور پر سوز وعظ و نصیحت کے ذریعے قولی و تحریری یعنی زبان و قلم سے جہاد کرنا۔

(۳) مطلوبہ قوت کی فراہمی پر باطل نظام کو جڑسے اکھاڑ کر'اللہ کے دین کو غالب کر دنے کے لئے میدان میں نکل کر مسلح جدو جمد کرنا۔ اس مرحلہ پر جماد فی سبیل اللہ' دراصل قبال فی سبیل اللہ کی صورت اختیار کر لیتا ہے۔

قال فی سبیل اللہ کے لئے شرائط

یعنی باطل نظام کے خلاف مسلح جدوجہد شروع کرنے کے لئے مندر جہ ذیل شرائط کاپور اکرنا ان بی سر

- (۱) مسلح جدوجہد میں شریک ہونے والے افراد اپنے اپنے نفس کے خلاف جہاد کرتے ہوئے معاشرہ میں سیرت و کردار کالوہامنوا چکے ہوں۔
- (۲) مسلح جدو جمد کے آغاز سے قبل قرآن حکیم اور احادیث مبارکہ کی روشنی میں پوری ہدر دی' دلسوزی اور خلوص کے ساتھ دین اسلام کی عادلانہ اور آفاقی تعلیمات معاشرہ کے مختلف طبقات کے سامنے پیش کردی گئی ہوں۔غلط فنیوں'اشکالات اور اعتراضات کا دلل جواب دے کراتمام جمت کاحق اداکر دیا گیا ہو۔
- (۳) مسلح جدو جمد کا آغاز کرنے والے افراد ایک قائد کی قیادت میں پوری طرح سے متحد و منظم ہوں اور ان افراد نے نظم کے خوگر ہونے کالیعنی مستقل مزاجی سے بیننے اور ماننے کی روش کامظاہرہ کردیا ہو۔
- (۴) مسلح جدو جدک آغاز ہے قبل اپنی قوت کادرست اندازہ کرلیا گیا' ہولینی اس بات کو یقینی بنالیا گیا ہو کہ افرادی قوت' جوش و جذبہ اور جنگی وسائل واسباب کے بل بوتے یہ باطل نظام کے محافظوں کومیدان جنگ میں فکست دی جاسکتی ہے۔

#### أبم بات

منذ کرہ بالا چار شرائط میں سے آخری شرط کے بارے میں سے بات بری اہم ہے کہ آج

کے دور میں عوام الناس کے لئے ممکن نہیں رہا کہ وہ باطل نظام کی محافظ تربیت یافتہ اور
جدید اسلحہ سے لیس افواج کامسلح جدوجہد کے ذریعے مقابلہ کر سکیں۔ آج ہر ملک میں ایک
ہمہ وقت افواج ملک میں رائج نظام کی حفاظت پر مامور ہیں جو اعلیٰ جنگی ممارت بھی رکھتی
ہیں اور بری ' بحری اور فضائی جنگ کے لئے جدید ہتھیاروں سے بھی مسلح ہیں۔ یہ وجہ ہیں
اور بری ' بحری اور فضائی جنگ کے لئے جدید ہتھیاروں سے بھی مسلح ہیں۔ یہ وجہ ہیں
کہ موجودہ حالات میں دنیا کے کمی خطے میں بھی کوئی ایس کو شش کامیاب نہ ہو سکی جس میں
مکی افواج کامقابلہ ہتھیاروں سے کرنے کی کوشش کی گئی۔
متبادل طریقہ کاربیہ ہے کہ جوں بی سے اندازہ ہو جائے کہ ایمانی کیفیات ' جوش وجذ بہ '

میثاق' جنوری ۱۹۹۷ء

نظم و منبط اور افرادی قوت کے اعتبار سے باطل نظام کو چھیڑنے کی صلاحیت فراہم ہو گئی ہے 'و پرامن اور منظم احتجاج کاسلسلہ شروع کر دیا جائے۔ اس احتجاج میں سول نافرانی اور اہم شاہراہوں اور حکومتی اداروں کا پر امن (لیمنی تو ٹر پھو ٹر اور جلاؤ سے پاک) گھیراؤ شامل ہوگا۔ ۱۹۸۰ء میں اہل تشیع نے اس طرح کے احتجاج کے ذریعے پاکستان کی مارشل لاء حکومت سے ذکو ق آرڈینس میں ترمیم کروالی تھی۔

#### جهاد تشمير

كرنے لگ جائيں۔

مندرجہ بالا گفتگو کی روشنی میں یہ حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ تشمیر میں جماد تشمیر کے نام سے جو مسلح جدو جمد کی جارتی ہے اس میں وہ شرائط پوری نہیں کی گئیں جو ایسی جدو جمد مسلح جدو جمد کار ہیں اور اسی وجہ سے یہ جدو جمد "جماد فی سبیل اللہ" قرار نہیں دی جا سکی۔ جماد تشمیر کے بارے میں ہمارے اس موقف کی بنیا د مندر جہ ذیل دلائل پر ہے :

ہمار کین نے اہل ایمان کے ساتھ روار کھا تھا۔ البتہ ہم مسلمانوں نے اپنے سیرت و کر دار کا وہ نششہ پیش نہیں کیا جو کی دور میں سوک کر رہا ہے جو کی دور میں مشرکین نے اہل ایمان کے ساتھ روار کھا تھا۔ البتہ ہم مسلمانوں نے اپنے سیرت و کر دار کا وہ نششہ پیش نہیں کیا جو کی دور میں اہل ایمان نے مشرکین کے سامنے پیش کیا تھا۔ گویا جماد فی سبیل اللہ کی پہلی منزل یعنی نفس کے خلاف جماد کی مثالی تصویر پیش کرنے سے ہم قاصر ہے ہیں۔ لوٹ کھسوٹ وحوکہ دہی 'جھوٹ ' ملاوٹ ' بے حیاتی ' فحاثی وغیرہ میں ہم نے بہت ہیں۔ لوٹ کھسوٹ و کھی پیچھے چھوڑ دیا ہے۔ یہ بات مضحکہ خیز ہے کہ ہم اپنی ذات ' اپنے گھر سے خیر مسلموں کو بھی پیچھے چھوڑ دیا ہے۔ یہ بات مضحکہ خیز ہے کہ ہم اپنی ذات ' اپنے گھر اور اپنے دائرہ کار میں تو اللہ کی بوائی نافذ نہ کریں جبکہ تشمیر میں اس مقصد کے لئے جماد اور اپنے دائرہ کار میں تو اللہ کی بوائی نافذ نہ کریں جبکہ تشمیر میں اس مقصد کے لئے جماد اور اپنے دائرہ کار میں تو اللہ کی بوائی نافذ نہ کریں جبکہ تشمیر میں اس مقصد کے لئے جماد

وو سری دلیل : یہ بات نوع انسانی پر ظلم کے متراد ف ہوگی کہ اس کے سامنے دین اسلام کا صحیح تصور پوری دلسوزی اور ہمدر دی کے ساتھ اور تمام تعقبات سے بالا تر ہو کر پیش کئے بغیر ہی اس کے خلاف ہتھیار اٹھا لئے جائیں۔ ہم نے ہندوستان کے باشندوں کے سامنے دین اسلام کو اکثرو بیشترا یک حریف دین کی حیثیت سے پیش کیا ہے۔ قرآن حکیم کی پر حکمت اور اثر انگیز تعلیمات سے تو آج مسلمانوں کی اکثریت بھی لاعلم ہے کجایہ کہ انہیں غیر مسلمانوں کے سامنے پیش کیا گیا ہو۔ تبلیغ اور عمل کے ذریعے اتمام جمت کے بغیر' غیر مسلموں کے خلاف ہتھیاراٹھانا ہرگز جماد فی سبیل اللہ کے زمرے میں نہیں آیا۔

تيسري دليل : مم في آج سے تقريبا بجاس برس قبل پاکتان اور کشمير كا بچھ علاقه ليني آ زاد کشمیر حاصل کیا۔ ان علاقوں میں ہم نے آج تک اللہ کی بڑائی لینی دین اسلام کا نفاذ نہیں کیا۔ سوال یہ پیدا ہو ناہے کہ آخر ہم مقوضہ کشمیر کو بھارت سے کیوں آزاد کروانا چاہتے ہیں۔اگر وہاں اسلام کانفاذ مقصود ہے جو کہ جہاد فی سبیل اللہ کی اصل غرض و غایت ہے تو پہلے میہ سعادت پاکستان اور آزاد کشمیر میں عاصل کرناہوگی 'ورنہ ہمیں صاف اعتراف کرنا ہو گاکہ ہمارا جہاد نفاذ اسلام کے لئے نہیں بلکہ نسلی مسلمانوں کو ہندوستان سے آزادی دلانے کے لئے ہے۔ گویا ہم"جماد فی سبیل"اللہ نہیں بلکہ "جماد حریت "کررہے ہیں۔ <u>چوتھی دلیل</u> : مسلح جدوجہد ای صورت میں مفید ہو سکتی ہے جبکہ یہ ایک جھنڈے تلے اور ایک قائد کی قیادت میں ہو۔ اگر ایبانہ ہوا تو پھروہی کچھ ہونے کا اندیشہ ہے جو کچھ کہ ، افغانستان میں روس کے جانے کے بعد ہوا۔افغانستان کے جماد کی طرح 'کشمیر کے جماد میں بھی کئی جماعتیں الگ الگ ہر سرپر کیار ہیں۔اگریہ جماد رضائے النی کے لئے ہو رہاہے تو مل بیٹھ کرایک قیادت پر متحدو متفق ہو ناہو گا'ورنہ اگر صورت حال افغانستان جیسی ہو گئی تو باہم جنگ و جدال کی ذمہ داری ہمارے کندھوں پر ہوگی اور مسلمان کے ہاتھوں مسلمان کا ہنے والاخون ہماری گر دن پر ہو گا۔

یانچویں دلیل : نی اکرم الله الله کی سیرت سے ہمیں سے رہنمائی ملتی ہے کہ امکانی حد تک اپنی جان کی حفاظت کرتے ہوئے سیرت و کردار کے مثانی نمونے اور دعوت و تبلغ کے ذریعے باطل کو زیادہ سے زیادہ نقصان پنچایا جائے۔ شوق شمادت کی بنیاد پر سے عمل درست نمیں کہ بغیر سوچ سمجھے اور جذبات کی رومیں بھہ کرد شمن کے سامنے آ جایا جائے اور جان دے دی جائے۔ ایسا کرنے سے تو دشمن ہی کو فائدہ حاصل ہوگا۔ نبی اکرم الله الله یہ دری جائے۔ ایسا کرنے سے مکہ واپس آئے تو سردار ان قریش آپ کو شہید کرنے کا فیصلہ کر چکے تھے۔ آپ نے ایک مشرک سردار مطعم بن عدی کی بناہ میں زندہ رہ کر کا فیصلہ کر چکے تھے۔ آپ نے ایک مشرک سردار مطعم بن عدی کی بناہ میں زندہ رہ کر

میثاق' جنوری ۱۹۹۷ء

د شمن کے خلاف جدوجہد جاری رکھنے کو اس بات پر ترجع دی کہ مشرکین کے سامنے جا کھڑے ہوں اور وہ آپ کی جان لے لیں۔(بدر کی شب آپ اللطیقی نے اپنے لئے تیار کردہ جھونیز کی کے گر دیسرہ کا نظام کروایا اور میدان احدیس 4 صحابہ "آپ کی حفاظت سر

ھرے ہوں وروہ آپ میں جان ہے۔ں۔ربدری سب آپ بھو جانے ہے۔ یہ ر کردہ جھو نپڑی کے گر د پسرہ کا نظام کروایا اور میدان احدیدی ۹ صحابہ " آپ " کی حفاظت پر مامور تھے)۔ می دور میں صحابہ کرام" نے ہر ظلم وستم کو خامو شی سے برداشت کیالیکن کوئی حدالہ کا سائد تر برکزار افعہ میں اشتر کرنے اٹھا اور اگر ظلم ستم کا حدار اس ای ان ان

جوابی کار روائی تو در کنار مدافعت میں ہاتھ تک نہ اٹھایا۔ اگر ظلم وستم کاجواب اسی انداز میں دیا جا تا تو مشرکین تمام صحابہ کوشہید کردیتے اور غلبہ اسلام کی تحریک بالکل ابتداء ہی میں دم تو ژدیتی۔ جماد فی سبیل اللہ کے ابتدائی مراحل طے کئے بغیراور دشمن کی قوت وطالت کا

اندازہ لگائے بغیر'لوگوں کے جذبات اسمیعت کرکے ان کی جانیں قربان کروانا' دراصل دین کے ساتھ نادان دوست کاساکر دارا داکرناہو گا۔ چھٹی دلیل کے جماد کشمیر کے لئے لوگوں کو تیار کرنے اور ان سے عطیات عاصل کرنے کے

لے سورة النساء کی آیت 22 کوبطور دلیل پیش کیاجا تاہے جس میں فرمایا گیا:
﴿ وَمَالَكُمُ لَا تُفَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّٰهِ وَالْمُسْتَضَعَفِينَ
مِنَ الرِّحَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا

اَخْرِخْنَامِنَ هٰذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ اَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَّنَامِنَ لَكُنَامِنَ لَكُنْكَ نَصِيرًا ٥ ﴾ لَكُنْكَ نَصِيرًا ٥ ﴾ "اور تم كوكا بوائي كوابط عومغلوب بن

پاس سے کوئی جمایتی اور کردے ہمارے واسطے اپنے پاس سے کوئی مددگار "۔

یہ آیت مدنی وور میں نازل ہوئی اور اس میں ان مظلوم اہل ایمان کاذکر ہے جو مکہ میں
مشرکین کے رحم وکرم پر تھے۔ صحابہ کرام پر زور دیا گیا کہ وہ ان مظلومین کی مدد کے لئے اللہ
کی راہ میں مشرکین مکہ سے جنگ کریں۔ البتہ اس آیت میں قمال کاجو تھم دیا گیاہے 'اس کا

اطلاق مسلمانانِ پاکستان پر دووجوہات کی بنیا د پر نہیں ہو تا: (i) سور قالانفال کی آیت ۲۲ میں بیریات بیان کی گئی ہے کہ دشمن کے علاقے میں محصور مسلمانوں کی مددتم پر لازم ہے۔البتہ اگر دحمن سے تمہار اکوئی معاہرہ ہے تو پھراس کی اجازت نہیں۔ اگر دشمن کی طرف سے معاہدہ کی خلاف ور زی ہوتو پھراسی سور ۃ کی آیت ۵۸ میں کماگیا کہ علی الاعلان معاہدہ تو ژواو رپھر کوئی کار روائی کرو۔ ہمار امعاملہ یہ ہے کہ ہم نے ہندوستان کے ساتھ سفارتی تعلقات قائم کرر کھے ہیں اور ایک دو سرے کے اندرونی معاملات میں مداخلت نہ کرنے کامعاہرہ کیا ہوا ہے۔ دونوں ممالک ایک دو سرے کے ساتھ تجارتی روابط بڑھانے کی خواہش رکھتے ہیں۔ دونوں ممالک کے مابین نہ صرف مختلف کھیلوں کے مقابلے ہوتے ہیں بلکہ بعض او قات بڑے بڑے ٹور نامنٹ دونوں ممالک مشتر کہ طور پر منعقد کرتے ہیں۔ پھر حکومت پاکستان بار باریہ اعلان کرتی ہے کہ ہم کشمیری مجاہدین کی کوئی مدد نہیں کر رہے۔ "بغل میں چھری اور منہ پر رام رام" کاطعنہ ہم ہندو ند بب کے بیرو کاروں کو دیتے ہیں لیکن عملاً یہ روش ہم نے خود اختیار کر رکھی ہے۔ایس روش کا دین اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔ سور ۃ الانفال کی آیت ۷۲ ہی کو دلیل بناتے ہوئے ١٩٣٩ء میں مولانامودودی مرحوم نے جہاد کشمیر کوغلط قرار دیا تھااوریہ موقف پیش کیا تھاکہ پہلے اپنے ملک میں اسلام نافذ کیا جائے اور پھر ہندوستان سے معاہرہ تو ژکر تھلم کھلا اعلان جنگ کرے کشمیر میں جماد کیاجائے۔

(ii) سورۃ النساء کا تھم ان مسلمانوں کے لئے ہے جو اہل مکہ پر قول وعمل کے ذریعے اتمام ججت کر چکے تھے اور اپنے دائر ہ کار میں یعنی مدینہ کی چھوٹی می ریاست کی حد تک اس وقت تک نازل شدہ شریعت کے احکامات نافذ کر چکے تھے۔ مسلمانان پاکستان کے لئے اس تھم کااطلاق کرنا ہر گزدرست نہیں۔

بعض حضرات جہاد کشمیر کے لئے قرآن تھیم سے قبال فی سبیل اللہ کے بارے میں وہ آیات بیان کرتے ہیں جو مدنی دور میں نازل ہو 'میں۔ایسے حضرات اپنے سامعین و قار 'مین کو مدنی دور میں لے جانا چاہتے ہیں لیکن کی دور کے جاں مسل مرحلے سے گزارنے کے لئے تیار نہیں۔بقول اکبراللہ آبادی۔

خدا کے کام دیکھو بعد کیا ہے اور کیا پہلے نظر آتا ہے مجھ کو بدر سے غار حرا پہلے ساتویں دلیل ( موجودہ عالمی حالات کے تناظر میں دیکھا جائے تو محسوس ہو تاہے کہ شاید ہم غیرشعوری طور پر جماد کشمیر کے ذریعے امر کی عزائم کی پکیل میں حصہ لے رہے ہیں اور نیوورلڈ آرڈ رکے نفاذ کے لئے راہ ہموار کررہے ہیں۔ سٹلہ تشمیرلگ بھگ ۵۰سال پرانا ہے لیکن اس وقت امریکہ کی اس معاملہ میں ولچپی معنی خیز ہے۔امریکی عزائم میں یہ بات اب ڈھکی چھپی نہیں کہ تشمیر کو آزاد کروا کروہاں ایک کٹے پتلی حکومت قائم کی جائے اور چین 'ایران 'ہندوستان اور وسطی ایشیا کے ممالک پر براہ راست نگاہ رکھی جائے۔گویا ایشیا کے قلب میں ایک نیا" اسرائیل" قائم کرنا امریکہ کے پیش نظرہے۔ اس اعتبار سے ہمیں جهاد کشمیر کے بارے میں اپنے طرز عمل پر نظر انی کرنی جاہئے۔ امریکہ چاہتا ہے کہ یہ جهاد جاری رہے تا کہ ہندوستان کو مجبور کیا جا سکے کہ وہ امریکہ کو ٹالٹ تشلیم کرے اور پھر امریکہ اپنے منصوبہ پر عمل کرسکے۔

## جهاد کشمیر کی اصل نوعیت

مندرجه بالا تفتگوكى روشنى ميس بم جهاد كشميرك نام سے كى جانے والى مسلح جدوجمد كو جهاد فی سپیل الله تو نہیں کمہ سکتے 'البتہ اللہ تبارک و تعالی سے امید رکھتے ہیں کہ جن لوگوں نے خلوص و اخلاص کے ساتھ اس کی رضا کے حصول کے لئے اس جہاد میں جانیں دیں' تکالیف اٹھا ئیں یا کسی بھی شکل میں قربانی دی 'وہ انہیں اس کا بھرپو ربدلہ عطا کرے گا۔

جماد کشمیر کی نوعیت کاجمال تک تعلق ہے تو اسے جماد حریت کما جا سکتا ہے۔ ہمارے دین میں ایسے جماد کو بھی نہ صرف جائز بلکہ پیندیدہ قرار دیا گیا ہے۔ ایک حدیث مبارک کا مفہوم ہے کہ جو شخص اپنے مال یا جان کی حفاظت کرتے ہوئے مار ا جائے وہ بھی شہید قرار پائے گا۔ای طرح اپنی آزادی'خود مخاری اور حقوق کے حصول یا تحفظ کے لئے جدوجہد قطعاً غيراملاي نهيں۔

### مسئله تشميركاحل

<sup>'</sup>بلاشبہ کشمیرسمیت پوری دنیامیں مسلمانوں کے ساتھ جو ظلم و زیاد تی ہو رہی ہے اس کا

مل جہاد فی سبیل اللہ کی آخری اور بلند ترشکل یعنی قال فی سبیل اللہ ہے۔ لیکن بدقتمتی سے ہم نے قال فی سبیل اللہ کے آغاز کے لئے لازی شرائط پوری کرنے کی طرف کوئی قابل ذکر پیش قدمی نہیں کی 'للذا ہمیں کوئی اور حل تلاش کرنا ہوگا۔ پھر ہمارے سیرت و کرداراس بات کی غمازی کررہے ہیں کہ ہمارے پاس وہ ایمانی قوت نہیں ہے جس کی بنیاو پر ایپ سے سے کی گنایزے اور کمیں زیادہ وسائل رکھنے والے دشمن کو شکست دی جاسکے۔ للذا ہمیں مسئلہ کے فوری حل کے لئے صلح و مصالحت کا طریقہ کارافتیار کرنا ہوگا۔

#### مسئله كافوري حل

#### مكله تشمير كے فورى حل كے لئے ہميں دوكام كرنا ہوں كے:

- رائے عامہ کو تیار کیا جائے کہ وہ حکومت پاکتان پر دباؤ ڈالے کہ وہ امریکہ کو خالف بنائے بغیر بھارت سے مسلم حقیم پر براہ راست ذاکرات کرے۔ ان ذاکرات کے بردے ور ان بھارت کو اس حقیقت کا ادر اک کرایا جائے کہ نیو ورلڈ آر ڈر کے پردے میں نمایت قلیل نبلی ا قلیت یعنی یہودی پوری دنیا پر ایک نیا مالیا تی استعار مسلط کرنا چاہتی ہے۔ اس کا راستہ رو کئے کے لئے ہمیں کشمیر کے مسلم کو تقسیم ہند کے فارمولے کے تحت حل کر لینا چاہئے۔ آزاد کشمیر' ہنرہ' گلکت' بلتستان و غیرہ کے مسلم اکثر تی علاقہ ہندوستان میں ضم کردیئے جائیں اور لداخ و جموں کا ہندو اکثر تی علاقہ ہندوستان میں ضم کردیا جائے۔ وادی کشمیراور جموں کے مسلم اکثر تی علاقہ کو یہ آئین دیا جائے کہ وہ چاہیں تو پاکستان کے ساتھ الحاق کرلیں یا ہندوستان کے ساتھ کا کار کو ساتھ کے کہندوستان کے ساتھ کار کی ساتھ کی کو ساتھ کو کو کو ساتھ کی کو کھوں کے ساتھ کار کھوں کے ساتھ کار کو کھوں کے کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کار کو کھوں کار کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کو
- (۲) حکومت پاکستان پر رائے عامہ کے ذریعے دباؤ ڈالا جائے کہ وہ پاکستان' افغانستان' ایر ان اور روی ترکستان پر مشتمل ایک مسلم بلاک کی تشکیل کی کوشش کرے اور میں بلاک نیوورلڈ آرڈر کا راستہ روکنے کے لئے ہندوستان اور چین کے ساتھ نمایت دوستانہ اور خوشکوار تعلقات استوار کرے۔

### مسئله كااصل حل

مسئلہ کشمیر سمیت پوری دنیا میں امت مسلمہ کے جملہ مسائل کے حل کے لئے ہمیں مندر جہ ذیل طریقہ کار پر عمل پیرا ہونا ہوگا۔

- ذہبی اور دینی تحریکیں اپنے کارکنان کو قرآن حکیم کے سکھنے اور سکھانے کی اہمیت سے روشناس کریں تا کہ وہ اپنی محنتیں اور توانائیاں اس کام میں لگا کرامت مسلمہ میں قرآن حکیم کے ذریعے تجدید ایمان کی تحریک برپا کر سکیں۔ اس کے ساتھ ساتھ غیر مسلموں اور خصوصاً ہمارے پڑوی ملک یعنی ہندوستان کے باشندوں کے سامنے قرآن حکیم کی آفاقی تعلیمات د نسوزی وہدردی اور تعصب سے بالا تر ہو کر پیش کی جا سکیے ۔۔۔
- (۲) قرآن کیم کے سیخے اور سکھانے کی اس تحریک سے ہمارے دلوں میں نہ صرف نور
  ایمان پیدا ہو گا بلکہ یہ مسلسل ترقی کرتا چلا جائے گا۔ اس کے نتیجہ میں ہمارے اندر
  جماد فی سبیل اللہ کاجذبہ ایک صحیح روح کے ساتھ بیدار ہو گااور ہم اس جماد کا آغاز
  سب سے پہلے اپنے نفس امارہ کے خلاف کریں گے۔ ذاتی طور پر سیرت و کردار کی
  اصلاح کے ساتھ ساتھ یہ جماد اپنے گھر میں ہو گااور وہاں اللہ کے دین کانفاذ ہو گا۔ ان
  شاء اللہ پجرایک منظم اور پر امن تحریک کے ذریعے ہم یہ سعادت اپنے ملک کے لئے
  عاصل کریں گے۔ اگر ہم نے قرآن کیم کی پر تاثیرہ عوت کو پھیلانے کا حق اداکردیا
  اور دنیا کے سامنے عدل وانصاف کی پیکرایک جدید اسلامی فلاحی ریاست کانقشہ پیش
  کردیا تو انسانیت آپ سے آپ دین اسلام کی طرف تھنچی چلی آئے گی اور پورے
  کردیا تو انسانیت آپ سے آپ دین اسلام کی طرف تھنچی چلی آئے گی اور پورے
  کردیا تو انسانی پر نظام خلافت کے قیام کی راہ ہموار ہو جائے گی۔ اور اس طرح اقبال کا
  یہ خواب ان شاء اللہ ضرور یور اہو گاکہ۔

شب گریزال ہوگی آخر جلوۂ خورشید سے بیہ چمن معمور ہوگا نغمہ توحید سے



## حقانی صاحب اپنی ذمه داریان ادا کریں!

گران وفاقی و زیر اطلاعات و فروغ ابلاغیات ار شاداحد حقانی کے نام رفیق تنظیم اسلامی محبوب الحق عاجز کا کھلاخط

محترم ارشاداحمه حقاني صاحب وفاتى وزير اطلاعات وفروغ ابلاغيات

السلام علیم و رحمتہ اللہ و ہر کانہ۔ امید ہے کہ آپ ایمان ویقین کے بهترین طلات میں ہوں گے۔ راقم الحروف رو: نامہ " جنگ" بیں آپ کے کالموں کے حوالے ہے آپ ہے متعارف ہے۔ میرا تعلق مجھ میدان صحافت ہے لیکن بس واجی ساکہ بھی بھار معاشرتی مسائل اور سیاست عاضرہ پر پچھے نہ کچھ لکھ لیتا ہوں۔

حقانی صاحب احدیث رسول الفاظیقی میں دین کو نمح و خیرخوائی کانام دیا گیاہے۔ یہ خیرخوائی جمال اللہ تعالیٰ اس کے رسول اور عام مسلمانوں کے لئے ہے 'وہاں اس کے مستح ''اولوالا مر''بھی ہیں۔ للذا مسلمانوں کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے حکرانوں کو احکامات اللی پر عمل پیرا ہونے اور ان کے نائذ کرنے کا تنقین کریں۔ ای حوالے سے اصلاح احوال کی غرض سے اس سے قبل بار ہا رہاب افتدار کو تذکیرویا در ہافی کی خواہش پیدا ہوئی لیکن کبھی کس سے رابطہ نہیں کیا۔ کیو نکہ کری تھیں ذاتی مفادات' لوٹ کھوٹ اور افتدار بچانے کی فکر سے بالا تر ملک و قوم کے وسیع تر مفاد کے لئے پیش کردہ تجویزیا تجاویز کو درخور اعتباء سیجھتے ہیں اور نہ کسی آورش او ڈاعلی نصب العین سے انہیں کوئی دلچیں ہے بلکہ تجاویز کو درخور اعتباء سیجھتے ہیں اور نہ کسی آورش او ڈاعلی نصب العین سے انہیں کوئی دلچیں ہے بلکہ تارامیا کی کاچری سے بلکہ

کوئی مت ہے کوئی تشنہ لب تو کی کے ہاتھ میں جام ہے بھلا کوئی اس کا کرے بھی کیا یہ تو میکدے کا نظام ہے

لیکن آپی فدمت میں میڈیا کے حوالے سے چند معروضات اس لئے پیش کر رہاہوں کہ آپ سے خیر کی قوقع اور دین و ملت کی بھلائی کی امید ہے 'کیو نکہ اولا : آپ روایتی سیاستدان نہیں ہیں بلکہ اس میدان صحافت سے تعلق رکھتے ہیں جولوث کھسوٹ کی بجائے خبر رسانی اور وام اور حکمرانوں دونوں کو فکری رہنمائی کامقدس فریعنہ سمرانجام دے رہاہے۔ ثانیا : میدان صحافت میں نجی آپ کی سوچ و فکر اسلام کے ہمہ کیر نظریہ کی ترجمان دکھائی دیتی ہے۔

حقانی صاحب ' یوں تو ہمارا پوراسیاسی نظام ہی اہل پاکستان پر ستم ڈھا رہاہے کیکن ذرائع ابلاغ پاکھوم ٹیلی ویژن پردگرام پوری قوم کے لئے سوہان روح ہینے ہوئے ہیں۔ للذااس پہلوہے چند چیزوں کی طرف آپ کی توجہ مبذول کراناچاہتا ہوں۔ مشاق جنوری ۱۹۹۷ء

پہلی بات یہ کہ آج صحافت کو مختلف مسائل ورپیش ہیں۔ ان مسائل میں سرفمرست محافت کی آزادی کامسکد ہے کو تک حکومتیں اخبارات کی سنرشپ ولیں ایدوائس سرکاری اشتمارات کی بندش 'بلوں کی عدم ادائیگی یا نیوز پرنٹ کامسئلہ کمڑا کرے محافت کی آزادی کوپامال کرتی ہیں۔محافق میدان سے ممرے تعلق کی بناپر آپ بھی یقینان بات سے آگاہ ہوں گے کداخبارات 'رسائل وجرا کد وغیرہ کے مسائل کیا ہیں اور آزادی محافت کو کیا خطرات در پیش ہیں۔ اس لئے اب جبکہ اللہ تعالیٰ نے آپ کوافتدارے نوازاہے آپ کے لئے ضروری ہے کہ محافت کی آزادی اور بھتری اور محافی برادری کو در پیش مسائل کے حل کے لئے مناسب اقدامات کریں اور حکومت اور پرلیں کے درمیان بهتر تعلقات کے فروغ میں فیصلہ کن کرداراداکریں۔

وو مرے یہ کہ اخبارات میں شائع ہونے والاغیراخلاقی مواد ، کرائمزر پورٹول کی بھرمار اور ریکین صفحات اماری نوجوان نسل کے اخلاق و کردار پر نمایت برے اثرات مرتب کررہے ہیں 'الذا ضرورت اس امری ہے کہ اخبارات کو محافق ضابطہ اخلاق کا پابندینایا جائے۔ خاص طور پر اخبارات میں قلمی ادا كاراؤں ير منى رئلمين صفحات كى اشاعت كوفى الفور ختم كيا جائے۔اس مقصد كے لئے محانی تنظيمول ' اخبارات کے مالکان اور مدیران کی خصوصی میٹنگ بلا کرغورو فکر کیاجائے تو زیادہ بمترلا کحہ عمل اور نتائج سامنے آسکتے ہیں۔

تیسرے بیر کہ ہماری ملکی ماریخ شاہد ہے کہ یمال جو بھی پارٹی بر سرافتدار آتی ہے وہ الیکٹرانگ میڈیا ر بعنه كرك اسے "ذاتى جاكير" بناليتى ب-ريزيو 'ئى دى كى الى پاليسى وضع كى جاتى بے جس كے تحت برسرافتدار جماعت کے حق میں می بروپیکندا کیا جاتا ہے۔ اس کے معمولی ترقیاتی کاموں اور فلاحی منعوبوں کو بھرپور نمایاں کیا جاتا ہے۔ ٹی وی خبرنامہ میں ناتھرین کے سامنے ملکی و ملی اور بین الاقوامی حالات و واقعات کی صحیح تصویر کشی کی بجائے مرف مدر ' وزیرِ اعظم' و زراءاور حکومتی ممبران اسمبلی کے اجلاس اور کار نرمیٹنگز د کھائی جاتی ہیں۔ حزب افتدار کے علاوہ دو سری سیاسی جماعتوں کوٹی وی سے دور ر کھاجا آہے اور ان کی کسی سیاسی سر گر می کو کور بج نہیں دی جاتی۔ ٹی وی کی اس حکومت نواز پالیسی كامنى نتيجه يه لكلام كه أني وى كے ذريعے فراہم كردہ خبرون اور اطلاعات يرسے عوام كاعتمادا تھ كيا ہے اوروه بیرونی نشریات دیکھنے لگے ہیں۔اب وقت کااولین نقاضاہے کہ "معبوضہ" ٹی وی کو آزاد کیاجائے اورایک ایسی مربوط متوازن اور منصفانه فی وی پالیسی و منع کی جائے جس کے زیرا ثر تمام سیاسی جماعتوں كونى دى پريكسال كورتج دى جاسكے اور حالات وواقعات كى حقيقى تصوير عوام كے سامنے پیش كى جاسكے -چوتھے یہ کہ زمان و مکان کی تنخیر کی بدولت زمنی فاصلے سکڑ کررہ گئے ہیں۔ بوری دنیانے گلوٹل ولیج کی شکل افتیار کرلی ہے۔ چنانچہ اب جغرافیائی وحد توں کی اہمیت کم ہوتی جار بی ہے اور قومیں وطن زبان ارتک اور نسل کی تک وامانیوں سے نکل کرسای معاشی اور معاشرتی افکار کی وسیع تروحد توں کو ا بی تغیرنو کی اساس بناری ہیں۔اس کی نمایاں مثال بورنی یو نین ہے۔ چنانچہ دو سروں کو شکھیرسے فتح

کرنے کی بجائے نظروات کے میدان میں نیاد کھانے کی کوششیں کی جاری ہیں۔ کویا عصر حاضر کی جنگ

میثاق ٔ جنوری ۱۹۹۷ءِ

سب الله مرف التي نشريات بيرونى دنيا بين مغربي طاقتين ذياده موثر كرداراداكرتى اورغالب آتى نظرآ ربى بين ده مرف التي نشريات بيرونى دنيا بين بيش كر ربى بين بلكه انهوں نے دو سرے ملكوں بين بينى مقائى حكم انوں كو توسط تى دى پر تسلط جمار كھا ہے 'اوراسے اپنے ندموم مقاصد كے لئے استعال كياجار با ہے۔ اس حوالے ہے ان كا خاص شكار مسلمان ممالك بين۔ ہمارى بدقت ہے كہ مسلم ممالك ہے انهيں اليے فرمان بردار ''فلام "مير آگئے بين ''جو آپ كا تكم سرآ تكھوں پر ''كى پاليسى اپنائے ہوئے بين ۔اہل مغرب كى بعرب ور کوشش ہے كہ فروى كے ذر يعماني زوال يافت 'بے خدا' ماده پر ستاند اور شرم بين ۔اہل مغرب كى بعرب ور کوشش ہے كہ في وى كے ذر يعماني زوال يافت 'بے خدا' ماده پر ستاند اور شرم وحيا ہے عارى تهذيب اور آبنده نقافت ہو بيات ور بايده نقافت ہو بيات مارى تهذيب اور آبنده تو داخلاتى اور معاشرتى ميدانوں بين ديواليہ ہو بي بين اى

وسیاسے عاری سمت و سسم می سروں پر سعد رہیہ ہے۔۔روز میں پر است است است کے اللہ ہو چکے ہیں اس سے بیگانہ کر دیا جائے' ما کہ جس طرح وہ خود اخلاقی اور معاشرتی میدانوں میں دیوالیہ ہو چکے ہیں اس طرح مسلم ممالک میں بھی اباحیت اور جنس بے راہ روی کو عام کرکے اہل اسلام کواپنے دین ہے بے زار اور معاشرتی و اخلاقی تباہی سے دوج ارکر دیا جائے۔ ہمارا پاک وطن بھی اسی ناپاک سازش کا شکار ہو چکا ہے ہمیں چاہئے تو یہ تھاکہ اپنے فلفہ حیات اور ہنیادی اصولوں اور نظریات کے مطابق انقلانی ٹی دی

پالیسی تشکیل دیتے تاکہ ہم اپنی تابناک اور تابندہ تہذیب و ثقافت کو فروغ دے سکتے ہونہ صرف مسلمانوں کے لئے بلکہ تمام انسانیت کے لئے باعث رحمت اور اس کے اخلاتی امراض کی شفا ہے اور تاکہ ایک ایک ایک ایک ایک الیک ایک الیک ایک علی موسائٹی وجودیش آتی ہوامات وویانت 'سچائی وصد اقت' اخوت و بھائی چارہ اور اور فکر وعمل کے میدان میں پوری دنیا کے لئے نظری بن جاتی 'لیکن ہم نے ایساکرنے کی بجائے نظریا تی جنگ میں پہائی افتیار کرلی اور اپنے اساسی نظریہ کوبالائے طاق رکھ کربے فد انظریات کو سینے سے لگا یا ور مغربی کچر کی تابیا کی تبلیغ کی ۔ ٹی وی پر ایسے پروگرام پیش کئے جن کا ہماری تہذیب سے دور کا بھی واسطہ نہ تھا چنا تی ہم موسیق کے فراموش کرکے ٹی وی پر قوم کی ماؤل' بہنوں اور بیٹیوں کو عوبال لباس میں پیش کیا جارہ ہے۔ صنف نازک کے حسن و جمال اور جسمانی نشیب و فراز کی بحر پور نمائش کی جارہ ہے۔ عورت کو ماڈل گرل کے روپ میں پیش کیا جارہا ہے۔ روح فرسا غلی کی ناج 'آزادانہ رقص و سرود' شرمناک گانوں اور بے ہیم موسیقی کے پروگر امول سے نسل نوکی

" تفریح" کاسامان کیاجا رہا ہے۔ ڈراموں ، فلموں اور دو سرے پروگر اموں میں لڑکوں اور لڑکیوں کے در میان شرم سے عاری مکالے نشر کئے جارہے ہیں۔ ان پروگر اموں کو دیکھ کر کوئی ذی ہوش یہ نہیں کمہ سکتا کہ بیہ اسی سرزمین مقدس کی نشوات ہیں جس کی بنیادوں میں شہیدوں کاخون ہماہے ،جواسلام کے مقدس نام پر حاصل کی گئے ہے ،جس کے وستور میں خدائی حاکمیت کا قرار واعلان کیا گیاہے ،جس میں سیاسی مداری اپنی تمام تر منافقتوں اور خباشوں کے

میثاق' جنوری ۱۹۹۷ء

پاوجوداسلام بی کوافتدار تک پینچنے کازینہ بناتے رہے ہیں بلکدان پروگر اموں سے نمایاں تاثر پید ماتا ہے کہ

پاکستان صالح' نیک' باکردار ' شریف اور غیرت مندا فراد کاد طن شیں بلکه بھانڈوں 'کنجروں 'ادا کاروں' جنس پرستوں 'لو فروںاو ر لف<sup>ی</sup>گوں کی مرزین ہے۔

میں پوچھنا جاہتا ہوں کہ کیا ہم نے پاکستان کے لئے بے ٹیار قرمانیاں اس لئے دی تھیں کہ ہم آزادی کے بعد مغربی نظام مغربی فکر و قلسفہ مغربی اخلاقیات اور مغربی کلچر کوافتیار کرلیں۔اگر ایسابی مقصود تھات پھراس کے لئے علیحدہ وطن کی جدوجہ دیمسر نفول اور بے معنی تھی۔ لیکن اگر ہماری جدوجہ د کامطم نظر به تعاكه بم آذادوطن بین این انفرادی او را جهای زندگیون کواسلای تعلیمات کے مطابق بسر كرسكين تو پر ہم یہ کنے میں حق بجانب ہیں کہ خدارا نظریہ پاکتان 'پاکتان کے لئے دی گئی قرمانیوں 'خدائے رحمان کی مهمانیوں 'الل وطن کی پریشانیوں اور اعدائے اسلام کی کارستانیوں کو پیش نظرر کھتے ہوئے ٹی دی پالیسی پر نظر ٹانی کرکے اسلامی اقدار کے مطابق ایک متوازن اور صاف ستحری پالیسی وضع کیجئے۔ یہ آپ کی آئینی ذمه داری ہے اور دینی واخلاقی فریضہ بھی ایہ کام اس لئے بھی ضروری ہے کہ آپ خود ترنیب عاضرے نفرت کرتے 'اے مسلمانوں کی پریشانیوں کااصل سبب گردانتے ادر اس سے چھٹکارا حاصل کرنے کی جدو جهد کو وقت کااولین نقاضا قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ ایک ماہ قبل بی آپ نے اپنے ایک مضمون میں ک*ھا*ئے

" ترقی کاجوفلسفداعلی اخلاقی قدرول سے عاری ہووہ نام کے مسلمان کو بھی پریشان اور بے زار ہی رکھے گا۔اگر آپ دور اندر تک کھوج لگانے کی کوشش کریں تواس پریشانی اور بے رازی کی جرايس مغربي نقافت اوراس كى لادين آزادى مين بيوست مليس كى ..... وقت آ مرياب كه مسلمان سیاس آزادی کے حصول کے بعد ان تهذیب ' فکری اور معاثی بند هنوں کو تو ژینے اور نظام

(بحواله « ممعرحا ضراو راسلام کانظام معیشت " رو زنامه جنگ ۲ دسمبر ۹۹)

اگر آپ مغربی کلچراور تهذیب کوبے خدااور مادہ پرستانہ قرار دے کراس کے خاتمے کی بات کرتے میں تواس کے خاتمے میں نمایاں کردار آپ ہی ادا کر سکتے میں کو تک اللہ نے آپ کو طاقت دی ہے۔ المذا مروری ہے کہ آپ ٹی وی کا قبلہ درست کریں۔اگر آپ ایساکر لیتے ہیں تواس پوری قوم کے مسیحاین سکتے ہیں جو سیاس محکومیوں 'ساجی مجبوریوں اور معاشی نلانصافیوں کا شکار تو ہو ہی چکی 'اب معاشرتی اور اخلاقی بحران سے دو چار ہو کر دیوالیہ بن کو پہنچنے والی ہے۔ لیکن اگر آپ نے ٹی دی کی موجود و پالیسی کو بر قرار ر کھاتو پھری سمجھاجائے گاکہ روایتی سیاسی طالع آ زماؤں کی طرح آپ بھی محض بیان بازی اور کالم "بازى" يرى اكتفاكرنے كے قائل بي- عملا آپ كواسلاى كلچرے دلچيى سے اور ند محبت كونك بد عجيب تعناد ہو گاكہ اپنے كالموں ميں تو آپ اسلامي تهذيب كے راگ الاپتے رہيں ليكن طاقت ميں آكر يجھ

جربت سے الرانے کے لئے اشمیں "۔

نه کریں۔بعول جگر مراد آبادی

یہ جناب شخ کا قلنفہ بھی عجب ہے سارے جہان میں

جو وہاں پو تو طال ہے جو یماں پو تو حرام ہے

امدے کہ میری معروضات پر ہوروانہ غور فرماکر عملی اقد امات کریں گے۔

## DOGMAS اور RITUALS کے دھند لکوں سے نکل کر علم کی روشنی میں مقصد زندگی کافیصلہ کیجئے

اس مقصد سے ایک خط و کتابت کورس جاری کیا گیا ہے جو "اسلام کا جائزہ" نامی کتاب حصد اول میں اسلام کے نظریات 'حصد کتاب حصد اول میں اسلام کے نظریات 'حصد دوم میں چند منتخب ذہنی دوم میں چند منتخب ذہنی الجھنوں کودلا کل سے واضح کیا گیا ہے الیکن سادہ اور عام فہم انداز میں۔

کتب بذریعہ رجٹری ارسال کی جائیں گی۔ مکمل کورس کی فیس ایک سوپچاس روپے (-/Rs. 150) ہے۔ اساتذہ ' طلبہ اور طالبات کو فیس میں پچاس فیصد رعایت ہے۔

(= رویں معدد) ہے۔ فیس میں مزید رعایت کی بھی گنجائش ہے۔

تفصیلات کے لئے پراسپکٹس طلب کریں۔

لطف الرحمٰن خان البلاغ فاؤند يش پوسٹ بکس نمبر 2360 لاہور Meesaq

Reg. No. L 125 Vol. 46 No.1 Jan. -- 1997

شهر رمضان الذى انزل فيه القرآن رمضان كامميندوه ب جسيس قرآن نازل كياكيا (التره: ۱۸۵)

ماه رمضان المبارك كاخصوصي تحفه

ذاكثرا سراراحمه كي مقبول عام تاليف

# مسلمانوں پر قرآن مجید کے حقوق

| فُود پڑھئے اور دوستوں اور عزیزوں کو تحفہ پیش کیجے! |
|----------------------------------------------------|
|----------------------------------------------------|

\_\_\_\_\_\_\_ توث

ماہ رمضان المبارک میں اس کتا بچے کو بڑے پیانے پر عام کرنے کے لئے
اس کا ایک خصوصی سستاایڈ بیٹن تیار کیا گیا ہے جو لاگت سے بھی کم قیمت پر یعنی
تین سو روپے فی سینکڑہ کے حساب سے مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور اور
دو سرے شہروں میں قائم ذیلی انجمنوں کے دفاتر سے حاصل کیاجا سکتا ہے۔

\_\_\_\_\_ شائع کرده \_\_\_\_\_\_ مرکزی انجمن خدام القرآن لاهور

ع الله عن الله ع 16 - كما الله الله عن الله عن