100 LINE



مدیدشندا ڈاکٹراپسرا راحمد

فراقبال کی تعمیل کا بارخی جائزه همیرتنظیده اسلامی کاسلسله مضامین دین بین ترسم وطاعت کامقام درسی فرآن سید این سرانه

یکے ازمطبوعات تنظیئم اسٹ لاڑ ایک پرسوزنظم ایک دعا۔۔۔۔از علامہ شبیر بخاری مال

مرجع محلق ال محوارة تغير ال كائات ذندگ كي اولين تبير ال عظمت بهنت آسال سجده كنال تيرك حضور معض النائيت كي آية تطبير ال! بهم معض النائيت كي آية تطبير ال! بهم مبر و رضا ايام عزم و بهت نقا مجھے پير مبر و رضا ايان كي تضوير ال! تيري آغوش عبت كمتب علم و يقيل علم كي تنوير ال! علم كي تنوير ال!

ذکر ہے وردِ زبال ہر دم پچیٹم نم ہے متاع بے بمائے ہر دو عالم غم

رحمتِ باری ترے مرقد پہ ہو سایہ کھن مہومہ قرباں کرے صبح و سا چرخ کمن پھول برسائیں بماریں گلتاں در گلتاں نور برسائیں ستارے انجمن در انجمن ن ابد کھنڈی رہے اے ماں تری خاکِ لحد حشر تک خوشبوڈں تیرا معطر ہو کفن قبر کی تاریک راتوں میں اجالا ہو مدام قبر کی تاریک راتوں میں اجالا ہو مدام عاقبت محمود ہو تیری بجِنِ ذوالمنن

بر کی ہاریک راول کی باب کر کہ ا عاقبت محمود ہو تیری بی بی ذوالمنن اے ولا تیری چراغ آگی تھے پر سلام اے دُعا تیری سراغِ ذندگی تھے پر سلام

(ید نظم محرم علامه صاحب فے امیر تنظیم اسلای کی والدہ کی وفات پراپ تعزی خط کے ساتھ ارسال فرمائی)

ك 3 / 16 / 2 روي من الله علي من من الله عن الله عن والتَّقَدُ الله عن الله عن



رجلد: ۱ شاره: ۱ رجب المرجب ۱۱۹۱۵ جنوری ۱۹۹۱۹ فی شاره -/۵

### سالانه زرتعاون برائي بيروني ممالك

سودى عرب، كوت مسغط، كري قطر، تقده عرب المارات - ٢٥ سودى ديال ايران، تركى ، اومان ، عراق ، برنكه ديش ، امجزاتر، مصر، انتيا - الا - ١ - امري والر يورپ ، افريق، سكند كيون فما كك ، جايان دينيو - ١ - ١ مري والر شاكى دينو بي امريم ، كينيدا ، سرشيا ، نيوزى كينية دونيو - ١٠ امري والر

تصيلند: مكتب*عمركزى الجمن* ختام القرآن لاصور

ادلانصور شخ جميل الزمن مافظ عاكف عيد مافظ خالدُموذ خشر

## مكتبه مركزى الجمن بخدّلم القرآن لاهوريس ون

🖈 عرض احوال-حافظ عاكف معد 🖈 الهدي(تنا۸۲) اعرض عن الجماد كي بإداش: نفاق سورة المنافقون كي روشني مين (۵) ڈاکٹرا سراراجہ السلم منها نقلاب نبوي 🕁 🦈 رُ فکرا قبال کی هیل کا تاریخی جائزہ ذاكزا مراراحه 🖈 درس قرآن-دین میں <sup>دوسمع</sup> وطاعت" کامقام امیر تنظیم اسلامی کے درس قرآن سے ماخوذ غالد محمود خضر ☆ كتابيات میار موال کبیره: بیت الله کی حرمت یامال کرنا ابوعيدالرحمٰن شبيرين نور 🌣 ولذ كرالله أكبر-يروفيسرمحمه يونس جنجوعه 🕁 انفاق كامعيار مطلوب الفاظ قرآنی" قل العفو" کی روشنی میں واكثر محمد عثان الكارو آراء هم احمد مدیقی کا مکتوب جناب جاوید احمد غامدی کے نام 🖈 وعوت و تحریک الاتوان المسلمون قاضي ظغرالحق

#### بىم الله الرحن الرحيم

#### عرض احوال

بابری مجد کی شادت کے سانے کو قریبا ایک اہ بیت چکا ہے۔ مسلمانان پاکستان پر اس وافحے کا رو عمل برا شدید موا۔ ہر خاص و عام بد اندوبناک خبر س کر ایک بار چونک سا کیا که کیا بھارت میں مسلمانوں کی عبادت گاہیں قطعی غیر محفوظ ہو چکی ہیں کیا بھارت کا مسلمان اتنا لاچار ہوچکا ہے کہ اس کی نگاہوں کے سامنے ایک ماریخی مسجد چند محنوں کے اندر اندر مسار کردی می اور وہ بے بی اور لاجاری کی تصویر بنا رہا اور بہ سب کچھ اجاكك نبيس موا على الاعلان اور باكب والي موا -- اوركيا بم ملاتان باكتان أس ورج بے حس اور ہماری حکومت بھارت کے مقابلے میں اتنی غیر مؤثر ہو چکی ہے کہ ایک اتنا برا واقعہ جو وقوع پذر مونے سے مفتول قبل ہی نوشتہ وبوار بنا موا تھا' اس کی روک تھام کے لئے کوئی تھوس پیش بندی تو کیا کرتے ، حکومتی سطح پر اس متوقع سانے پر بم بعارتی حکومت سے کوئی اظهارِ تشویش بھی نہ کرسکے!! --- یہ سانحہ مسلمانان پاکستان م الله الله عنهات من سے ایک تھا جو گاہ بگاہ ہمیں جمنبوڑنے اور ہوش میں لا کے کے لئے فاطرِ فطرت کی جانب سے ہم پر وارد کی جاتی ہیں وان چانچہ اس سانے کی خرس كر مر مخص ايك بار تو بمونيكا ساره كياكه به سب كيا موا اوركيے موا اكين اس خدائی تنبیمہ سے کوئی مثبت فائدہ اٹھانے اور آمادہ اصلاح مونے کی بجائے پوری قوم نے موش و شعور سے بیگائی کا جو مظاہرہ کیا وہ استانی قابل رج ہے۔ ہم نے بحثیتِ قوم اند مع جذبات سے مغاوب ہو کر ملک گیر سطح پر اور بالحصوص پنجاب میں مندول کی عبادت گاہوں کو مسار کر کے اپنے دل کو ٹھنڈا کرنے کا جو جھوٹا سامان فراہم کیا وہ بھی یقنیتا قابل زمت اور لا بن طامت ہے لیکن زیادہ قابل افسوس بات یہ ہے کہ ہمارا فوری ابال اور اشتعال حسب سابق محض ایك "شعله مستعل" ثابت موا اور ایك بلبله ی مانند بیشه كيا اوريه واقعدنه تو ہمارے روز وشب كے معمولات ميں كسى مثبت تبديلي كا ذرايعه بنا 'نه ہماری سوچ اور رویتے پر اس سے کوئی دیریا اثرات مترتب ہوئے اور سب سے بردھ کر میر کہ نہ ہی اس سے کوئی سبق سیھ کر ہم نے آئدہ ہندوؤں کی اس جنونی بلغار کے مقابلے

میثاق 'جنوری ۱۹۹۰

کے لئے کوئی لائحہ عمل مرتب کیا! ہمارا قومی ضمیرشاید اس درج بے حس بلکہ مردہ ہوچکا ہے کہ اس نوع کی تنبیبات ہے ہم کوئی اثر لینے کو تیار نہیں!---

یکی طرز عمل یمود نے افتیار کیا تھا جو ان کی تباہی اور شدید ذات و رسوائی کا موجب
ینا تھا۔ قرآن تھیم نے ہمیں واشکاف الفاظ میں متنبہ کروا تھا کہ "وَلاَ ایکُو نُوا کَالَّذِیْنَ
اوُ تُوا الْکِتٰبَ مِنْ قَبْلُ فَطَلاَ عَلَیْهِمُ الْاَ مَدُ فَقَسَتُ قُلُو بُهُمْ" (سورة الحدید آیت ۱۱) کہ
ویکنا اُن لوگوں کی باند نہ ہوجانا جنیں اس سے قبل کتاب دی گئی ' یعنی یمود - انہوں
نے اللہ کی نازل کروہ تنبیات سے کوئی فائدہ نہ اٹھایا - قوقت گزرنے کے ساتھ ساتھ
ان کے دل سخت ہوتے چلے گئے - ایک زندہ قوم میں اس قتم کے چونکا وینے والے
واقعات جو مثبت تبدیلی اور کھ کر گزرنے کیا عزم پیدا کرتے ہیں اس کا کوئی سراغ ہمیں
اپی ملی زندگی میں دُور دُور تک نظر نہیں آیا اور یہی بات زیادہ قائل رنج اور باعثِ

وائے ناکامی متاع کارواں جاتا رہا کارواں کے ول سے احساسِ زیاں جاتا رہا!

ہے ہے ہے ہے ہے ہے ہے ہے ہے حک حب اعلان ماہ و سمبر کے اوا خریس تنظیم اسلامی کے عمدیداروں اور ذمہ دار رفقاء کے لئے ایک بحر پور تربیت گاہ کراچی ہیں منعقد ہوئی۔ اس تربیت گاہ کے لئے جے ریفریشر کورس کہنا زیادہ مناسب ہوگا، ملک کے طول و عرض سے رفقاءِ تنظیم اسلامی جن ہیں مقامی امراء 'نقباء اور دیگر عمدیداران شامل تھے' جعہ ۲۵ روسمبر کی شب کراچی پہنچ گئے تھے۔ ہفتہ' ۲۷ روسمبر کا پورا دن تو سعی مشاورت کے لئے مخصوص کیا گیا تھا۔ یہ تو سعی مشاورت کی لئے مقامی طور پر حلقہ سندھ اور بلوچستان تک محدود مشاورت کل پاکستان بنیاد پر نہیں تھی بلکہ مقامی طور پر حلقہ سندھ اور بلوچستان تک محدود تھی۔ مشاورت کا یہ پروگرام اس اعتبار سے بہت کامیاب رہا کہ کراچی کے مقامی رفقاء کی ایک انجی خاصی قابل ذکر تعداد نے اس میں شرکت کی اور اپنے اپنے انداز میں کھل کر انگمار خیال کیا۔ تو سعی مشاورت کی اخیازی خصوصیت یہ ہے کہ اس میں شنظیم اسلامی انگلہ پر بی نہیں امیر تنظیم اسلامی کی ذات اور ان کی نجی زندگی کے بارے میں مشاکل ہوا ہو' تنظیم کی پالیسی پر بی نہیں امیر تنظیم اسلامی کی ذات اور ان کی نجی زندگی کے بارے میں مشاکل ہوا ہو' تنظیم کی پالیسی پر بی نہیں امیر تنظیم اسلامی کی ذات اور ان کی نجی زندگی کے بارے میں مشاکل اور خیل بی تنظیم کی آزادی ہوتی ہوتی ہوتے۔ امیر تنظیم اس پردگرام میں بلور سامع شریک ہوتے تھید کی بھی کھی آزادی ہوتی ہوتے۔ امیر تنظیم اس پردگرام میں بلور سامع شریک ہوتے

(باتی منحه ۸۰ بر)

اعراض الجهادى بإداش المنافق ا

سورة المنافقون كي روشخ مير ------رارست سيرسة المست

اگل ود آیات میں عبداللہ بن ابّ کا وہ تول نقل کیا گیا جس سے اس کا خبفِ باطن جسکتا تھا۔ اس طرح کویا تقدیق ہوگئ حصرت زید ابن ارقع کی کہ انہوں نے عبداللہ بن ابی پرجو الزام لگایا تھا وہ غلط نہیں تھا۔ فرایا: "هُمُ الَّذِیْنَ اَتُولُونَ لَا تُنْفِقُوا عَلَیٰ مَنْ عِنْدَ وَسُولِ اللّٰهِ عَتَیٰ اَنْفَقُولُوں کہ کی وہ لوگ ہیں کہ جو کتے ہیں مت خرچ کرو ان لوگوں پرجو اللہ کے رسول کے ساتھ ہیں 'یمال تک کہ یہ سب منتشر ہوجائیں!۔۔۔ یہ لوگ تمارے چندوں اور تمارے صدقات پر پل رہے ہیں۔ یہ ساری ہمہ ہی اور ساری شورا شوری ورحقیقت تمارے اس ایار اور انفاق کی بنیاو پر ہے۔ تم آگر ہاتھ روک لوتو یہ سب چلتے پرتے نظر آئیں گے 'یہ بھیڑ چھٹ جائے گی۔ جوایا فرایا: "وَلِلّٰهِ خَوَائِنُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَائْدَ ہِی کہ آسانوں اور زمین کے خزائے اللہ بی کا اللّٰه میں۔ یہ ان کی نری خام خیالی ہے کہ ماجرین کو رزق وہ فراہم کرتے ہیں 'لیکن ان منافقین کو کون سمجائے۔ وَلِکِنَّ الْمُنْفِقِینَ لَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَ کَی ہو عاری ہو چکے ہیں۔ (اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰم

ميثاق 'جنوري ۱۹۶۳ م

کہ مینہ کے باعزت باشندے اپنی سرزمین سے ان کئے ہے مهاجرین کو بے دخل کردیں۔ اس سین فی اور جسارت پر سرزئش کے انداز میں فرمایا: "وَلِلّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِيْ الْمُنْفِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ۞" حالا نکہ حقیقت حال یہ ہے کہ عزت توکُل کی کل اللہ کے لئے ہے اور ایل ایمان کے لئے ہے۔ لیکن منافقین کو اس کا علم حاصل نہیں۔ وہ اپنی نادانی میں یہ سمجھ رہے ہیں کہ عزت داروہ خود ہیں 'حقیقت اس کے بالکل برعس ہے۔

یں سیت اس سورہ مبارکہ کا پہلا رکوع ختم ہوتا ہے۔ اس میں کویا کہ مرضِ نفاق' اس یماں اس سورہ مبارکہ کا پہلا رکوع ختم ہوتا ہے۔ اس میں کویا کہ مرضِ نفاق' اس کی علامات' اس کا نقطۂ آغاز' اس کا سبب' اس کے مختف مراتب و مدارج' اس کی ہلاکت

فيزى سي تمام چين زريحث آكس-

یری مید م ایری ریز و یس ایری میرو مید ایری مید م ایری مید م ایری مید م ایری مید ایری مید ایری میری دو مرح که دو مرح کی تین آیات میں ایک عجیب ترتیب نظر آتی ہے۔ جس طرح که طب میں ایک مرض کے علاج کی دو شکلیں ہیں۔ ایک حفاظتی (PREVENTIVE) شم کا علاج ہے اور دو مرا معالجاتی (CURATIVE) طرز کا۔ لیمن ایک تو وہ تدامیر ہیں کہ جن سے اس مرض کی چھوت سے بچا جا سکے۔ اور دو سرے مید کہ اگر وہ مرض لاجن ہوجائے اس کی چھوت گ جائے تو پھر اس کا مداوا اور اس سے چھٹکارا عاصل کرنے کی تدامیر کی جاتی ہیں۔ یہاں دیکھئے کہ مرضِ نفاق کے علاج کے ضمن میں مید دونوں پہلو سائے آرہے جاتی ہیں۔ یہاں دیکھئے کہ مرضِ نفاق کے علاج کے ضمن میں مید دونوں پہلو سائے آرہے ہیں۔

#### نفاق ہے بچاؤ کی حفاظتی تدابیر

كى تجديد مو كل ملكِ مُومِ اللَّدينِ في المان بالمعاد يعنى المان بالأخرت از سرو آنه ہوگیا۔ اِلَّاکَ نَعْبُدُو اِلَّاکَ نَسْتَعِنْ ) سے اس ممدی تجدید ہوگئ جو برے اور رب کے درمیان ہے۔ تو نماز در حقیقت ذکر الی کی انتائی مؤثر اور جامع صورت ہے۔ لیکن اصل مِن مقدود بير ب كد والمستعضار الله في القلب" كي بير كيفيت وائم موجائ مستقل ہوجائے۔ صوفیاء نے اس معاملے کو خصوصی طور پر اپنا موضوع بنایا اور اسے اپنی آخری منطق انتا تک پھپایا ہے۔ پاس انفاس کی مسلسل ریاضت اور مثل سے یہ کیفیت مجی پیدا ہوجاتی ہے کہ ذکر کا معالمہ ہرسانس کے ساتھ وابستہ ہوجاتا ہے اور ان کی کوشش ہوتی ہے کہ کوئی سانس ففلت میں ند لکا۔ می صعری رحمتہ اللہ علیہ نے بوے بیارے انداز میں اس حقیقت کو بیان کیا ہے۔ ان کا کمنا ہے کہ برسانس جب انسان کے اندر جا تا ہے تو موجب تقویت بنا ہے اور جب باہر لکا ہے تو باعثِ تعنیہ ہو ا ہے۔ جم کے بہت سے خراب بخارات کو لے کروہ باہر لکتا ہے اور انسان کے اندرونی نظام کی مفائی کا ذریعہ بنآ ہے۔ چع سعدی فرماتے ہیں: "پس بر برننس دو شکر واجب است "کہ پس اابت ہوا کہ مرسانس پر دو مرتبہ اللہ كا شكر لازم ہے۔ بسركيف ان چزوں ميں كھ مباللہ نظر آئے تب میں یہ بات جان لیج کہ دوام ذکرے لئے شعوری کوشش کرتے رہنا انسان کے لئے ضروری ہے۔ اس لئے کہ یہ نفاق سے بچنے کا ایک مور ذریعہ ہے۔ اس سے پہلے سورة الجمعد کے ورس میں اشارہ کیا جاچکا ہے کہ دوام ذکر کی ایک نمایت مفید اور قابل عمل صورت یہ ہے کہ انسان "اوعیہ مانورہ" کا التزام کرے۔ لینی نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی وہ دعائیں جو آپ زندگی کے مختلف ائدال و افعال کرتے ہوئے مانگا کرتے تھے اور اس طرح آپ کی زبان پر اللہ کا ذکر دعاؤں کی صورت میں جاری رہا تھا۔ روز و شب کے معمولات کو اوا کرتے ہوئے قدم قدم پر المحضور سے وعا البت ہے۔ آئینے میں اپی صورت و سیمی ہے تو ساتھ ہی وعا زبان پر آجاتی ہے 'جوتے بین رہے ہیں تو وعا ہے' سو اری پر داہنا پاؤل آمے بوها کرچھ رہے ہیں تو دعا ہے' از رہے ہیں تو دعا ہے' گر سے لکلے ہیں تو دعا ہے۔ کویا کہ زندگی کے ہر مرکام کو انجام دیتے ہوئے دعاکی صورت میں الله كا ذكر جارى رہتا ہے۔ اس سے معمولات میں قطعاً كوئى خلل واقع نہيں موماً انسان ا بی زندگی کی معروفیات میں مشنول رہتے ہوئے بھی ذہن اور قلب کا رشتہ اللہ کے ساتھ

برقرار رکوسکا ہے۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا کہ شیطان کا معاملہ ہے ہے کہ وہ انسان کے دل پ اپنی تھو تھنی جمائے رکھتا ہے جس سے وہ وسوسہ اندازی کرتا ہے۔ (اللّٰہ فی اُو اُسُوسی اُو اُسُدُورِ النَّالِسِ ) جب تک انسان اللہ کو یاد رکھتا ہے وہ پیچے داکا میڈورِ النّالِسِ نور مِن الْبِحِنَّةِ وَالنّالِسِ ) جب تک انسان اللہ کو یاد رکھتا ہے وہ پیچے داکا رہتا ہے اور وسوسہ اندازی نہیں کر سکتا۔ اس لئے اس آخری سورہ بی شیطان کے لئے "فناس" کا لفظ آیا ہے۔ "مِنی هُوِّ الْوَسُوالِسِ الْدَحْنَالِسِ"۔ خنس کتے ہیں پیچے بینے کو۔ جب انسان اللہ کو یاد کر رہا ہو' اس کا دل یادِ اللی سے آباد ہو تو شیطان پیچے ہے جا آ ہے لیکن محتمر رہتا ہے کہ جسے ہی دل پر غفلت طاری ہوجائے تو وہ پھر دل پر اپنا تسلط جمائے اور اپنی تھو تھنی رکھ کر پھو تکیں مارنی شروع کر دے! الذا کوشش کرو کہ تسارا کوئی وقت 'کوئی لمحہ یادِ اللی سے اور ذکرِ اللی سے خالی نہ ہو۔ یہ ہے مرضِ نفاق سے بچاؤ کی تدبیر۔ یہ ہے وہ حفاظتی ٹیکہ جو نفاق کی چھوت سے انسان کو محفوظ رکھے گا۔

آیت زیر بحث کے الفاظ کو ذہن میں لائے:

من بھی آچکا ہے۔ وہاں اللہ کے کچھ نیک بندوں کی تعریف میں مثبت انداز میں یہ بات
آئی تھی: "وِ جَلَّ لَا تُلْمِیْ ہِمْ تِ جَلَا اَ لَا اَیْعَ مَیْنُ فِر کُو اللَّالِیٰ"۔وہ جواں مرد وہ باہمت لوگ
جنیں کوئی کاروبار دنیوی کوئی تجارت اللہ کی یاد سے غافل نہیں کرتی۔ اور اگر کوئی
مض ان چیزوں کی محبت سے مغلوب ہو کر اللہ کی یاد سے غافل ہوگیا تو اس کے بارے
میں فرمایا: "اُولْوْکِک مُعُمُ الْمُحْسِرُوُنْ نَ" کی ہیں جو خسارہ پانے والے ہیں۔
مفاق کا علاج : الفاق

به تو ہوئی حفاظتی تدبیر جس کو ایک لفظ میں اگر بیان کریں تو وہ ہے" دوام ذکر النی"! لیکن اگر کمیں اس مرض کی چھوت لگ عنی ہو تو اس بارے میں جو بجزیہ ہم کر چکے ہیں اس کی رو سے اس کا اصل سبب ہے مال و دولت دنیا کی محبت! یمی وہ محبتیں ہیں جو انسان کو نفاق کے رائے پر ڈالتی ہیں۔ اللہ کی راہ سے انسان اگر رکتا ہے تو اصل میں اسی محبتوں کے باعث۔ اندا اب اس کا علاج اس طور پر ہوگا کہ مال کی محبت کو دل سے کھرینے ک کوشش کی جائے۔ انسان چاہتا ہے کہ اس مال کو جو اسے بہت محبوب ہے، روک روك كراور سينت سينت كرر كهـ سورة المعارج مين جم يره علي بين: "إِنَّ أَلاِنسَانَ خُلِلَ هَلُوْعًا ﴿ إِنَّا مَشَّهُ الشَّرُّ جَزُوْعًا ﴾ وإِنَّا مَشَّهُ الْخَيْرُ مَنُوُعًا ٣٠ لم انسان بهت بي تمردلا پیدا کیا گیا ہے، جب اسے تکلیف پہنچتی ہے تو واویلا کر تا ہے اور جب خیر پنچتا ہے، مال ميسرآ ما ہے تو اسے روک روک کر رکھتا ہے۔ یہ انسان کی طبیعت ہے۔ اس سے اس ك دل كى كل كِمَلَق هـ الذا فرايا: "وَانْفِقُوا مِتَّما رَذَقُنْكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ مَاتِي اَحَدَ كُمُ المُون "ك خرج كواس ميں سے جو ہم نے حميس عطاكيا اس سے سلے سلے كه تم ميں ے کسی کی موت کا وقت آپنیے۔ اس مال کو صرف کرد' اس کو خرچ کرد' اللہ کی راہ میں لگا دو۔ اس طرح قلب کی صفائی موگی' مال کی محبت کا زنگ دھلے گا' اس سے تزکیہ موگا۔ سورة المؤمنون كي ابتدائي آيات من بهي بير مضمون آچكا ہے۔ وَالَّذِيْنُ هُمُ لِلزَّكُوةِ فَاعِلُونَ- تَزَكِيمُ عَلَ ' تَزكيمُ النس اور تصفيمُ باطن كے لئے در حقیقت سب سے موثر تدبیر یمی ہے کہ اس مال کو اللہ کی راہ میں لگاؤ اور خرچ کرد۔ اس کا نام ہے انفاق فی سمیل ،اللہ = یماں ایک بات اور نوث کر سیخ کہ انفاق کے بارے میں عام تصور تو یمی ہے کہ اس سے مراد ہے انفاق مال 'اور قرآن مجید میں بھی اکثرو بیشتر مال کے صرف کرنے کے لئے ہی

میثاق 'جنوری ۹۳ء مید انتظ استعال مو آ ہے۔ لیکن انفاق کا لفظ جیسے کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے عام ہے اور اس ك منموم من خاصى وسعت ياكى جاتى سهد چنانيد "مَفْقَتِ التَّواهِمُ" كى طرح "نَفْقَى الْفُوسُ" بمی مستعمل ہے۔ گویا کسی کام میں اپنی جان اپنی صلاحیتوں اور قوتوں کا کمپانا اور او قات كا مرف كرما الفاق كالفظ ان سب كو محيط ب- اس لئے كدرزق بمى ايك نمايت وسیع اصطلاح ہے۔ انسان کو جو کچھ ویا گیا ہے وہ اس کا رزق ہے۔ اس کا تعیب اس کی ذبانت اس کی صلاحیتیں سے سب رزق میں شامل ہیں۔ کوئی بھاگ دوڑ زیادہ کر سکتا ہے ا کوئی منصوبہ بندی بحر کرسکتا ہے۔ آج کے دور میں علم معاشیات نے جو وسعت اختیار کی ے اس کے انتبار سے اب یہ بات معروف ہے کہ یہ سب چیس CAPITAL یعنی مرایہ شار ہوتی ہیں۔ انہی صلاحیوں سے تو سرایہ کمایا جاتا ہے۔ یہ INTERCONVERTIBLE مير فقر الفاق مل من بذل نفس لين الفاق نفس ممى شائل ہے۔ جو کھے انسان کو دیا گیا ہے اس میں سے ایک قابل ذکر حصہ اللہ کی راہ میں لگائے اور کھیائے۔ یہ گویا کہ علاج بالضد ہے کہ جس چیزے محبت ہے' اس کو خرج کرو اور الله ك راست من لكادو- ين بات جوتے بارے كے آغاز من بيان مولى ہے: "كُنَّ تَنَالُوا أَلِبَوَ حَتَى تُنْفِلُوا مِثَا تُعِبُّونَ "كه تم يَى أور وفادارى كامقام عاصل كرى نيس كت جب تک کہ خرج نہ کردوہ چز جو حمیس محبوب ہے ، جے تم پند کرتے ہو۔ یک بات آیة البريس ايك مخلف اسلوب ميں بيان مولى ہے: "وَأَنِّي اَلْعَالَ عَلَى مُعَبِّم" كه انسان مال كو خرج کرے اس کی محبت کے علی الرغم۔

حسرت بونت مرگ

یمال سورة المنافقون کے آخری ھے میں نقشہ کمینچا کیا ہے کہ ایک بروا حسرت کا وقت آئے گا جب انسان کفی افسوس ملے گاکہ اے کاش میں اس مال کو اللہ کی راہ میں صدقہ کرسکا۔ آج یہ لوگ دونوں ہاتھوں سے مال جع کردے ہیں محمول کی آرائش و نیائش پر بے تحاشا خرچ مورہا ہے' ان میں نامعلوم کمال کمال سے فرنیراور کراکری جمع ک کئ ہے ' یہ سب چڑیں انسان کو بڑی محبوب ہیں (وَمَسَاکِنُ تُوْفَوْلَهَا- سورةالتوبہ ' آیت ۲۴) نیکن ایک وقت آئے گا جس کے بارے میں سورۃ القیامہ میں ہم پڑھ مچے ہیں " وَظَلَّ لَتُهُ الْغِوَالُ" كمه وه فراق كا وقت موكا- مال و دولت اور جا كداد " سب كو چموژ كرجانا (باتی منحه کوے را

بسلدمنج انقلاب نبوى از: واكثراب راراحر

# فحراقبال کنمیل کا ماریخی جائزه

( تفخر و تذکر \_ بشکریهٔ نوائے وقت )

سب جاننتے ہیں کہ انتلاب فرانس کو فکری غذا وا نشیئر اور روسو اور بعض دیگر مصنفین نے فراہم کی مقی کا ہم انتلاب کی قیادت تو کا اس کی عملی جدوجمد میں بھی ان میں سے کسی کا کوئی حصہ نہ تھا۔ اس طرح انتلاب روس کے لئے گلری مواد ار كس اور الجلزن جرمني اور الكلتان من بيشه كرتيار كيا تها، تابم نه صرف بدكه ان میں سے کوئی بھی مرومیدان نہ تھا' بلکہ ان وونوں ملکول میں تو کمیونسٹ انتلاب ی کوئی آواز مجمی بلند بی نه بوسکی- اور اشتراک انتلاب بالفعل روس می بالشویک اور مانشویک لوگوں کی جدوجمد اور لینن کی اتفاتیہ قیادت کے ذریعے بریا ہوا۔۔۔۔ خود مسلمانوں کی بوری تاریخ اس پر شاہد ہے کہ دور صحابہ کے بعد سوائے ایک امام این تیمیہ کے 'جتنے لوگ علم و فکر اور قلم د قرطاس کے میدان میں نمایاں ہوئے ان میں سے کوئی بھی سیف و سنال کا حامل نہ ہوا۔ چنانچہ دوسری صدی ہجری کے مجدد اعظم الم ابو حنیفہ" نے بھی اگرچہ حضرت نفس ذکیہ کی اخلاقی ٹائد بھی کی اور ان کے ساتھ مالی تعاون بھی کیا لیکن عملاً جماد و قال میں شرکت نہیں ک۔ اس طرح امت کی اریخ کے دو سرے بزار سالہ دور (الف ٹانی) کے آغاز پر دو عظیم ترین مجددول لعنی یخ احمد مهندی اور شاه ولی الله والوی کی مسای بھی صرف قلم و قرطاس کی خدمت یا بالمنى اور روحاني اصلاح تك محدود ريي-

على إلى القياس أكر علامه اقبال مرحوم في بعى مرف اسلام ك انتلابي كاركى

علامه اقبال کی ولادت ۱۸۷۷ء میں اس سال ہوتی جس سال مسلم اعثریا میں ایک نی فکری اور سیاس موایت کے بانی اور موجد سرسید احد خان کے باتھوں ایم اے او کالج علی گڑھ کی تاسیس ہوئی۔ (اس سے قبل سرسید مرحوم علی گڑھ ہی میں ١٨١٦ء مين "سائفك سوسائل" اور ١٨٥٥ء مين ايم اع او بائي اسكول قائم كريك تھے۔) مجرعلامہ کی شاعری کا آغاز لگ بھک اس وقت ہوا جب سرسید کی زندگی کا چراغ کل موا چاہتا تھا۔ سرسید کا انقال ۱۸۹۸ء میں موا تھا اور علامہ اقبال اگرچہ لامور کے حلقہ شعرو ادب میں تو ۱۸۹۵ء ہی سے متعارف ہو سیکے سے آہم ان کی وہ پہلی تھم جس کے ذریعے وہ ہندوستان کے وسیع تر علمی وادبی حلقوں میں متعارف

كے لئے ضرورى ہے كہ پہلے علامہ مرحوم كى شخصيت كو تاريخ كے فريم ميں فك كرايا

ہوئے "ہمالہ" ہے جو اپریل ۱۹۰۱ء میں آنریبل سر عبدالقادر کے جاری کردہ ماہناہے "مخزن" کی پہلی اشاعت میں شائع ہوئی۔ ۱۹۲۳ء میں علامہ کا پہلا اردو مجموعہ کلام "مخزن" کی پہلی اشاعت میں شائع ہوئی۔ ۱۹۲۳ء میں سر عبدالقادر نے لکھا جس میں "پانگ درا" شائع ہوا تو اس کا "دیباچہ" بھی ان ہی سر عبدالقادر نے لکھا جس میں انہوں نے علامہ کی شاعری کو بجا طور پر تمین ادوار میں منقسم قرار دیا (داضح رہے کہ "بانگ درا" سے قبل علامہ کے فارسی کلام پر مشتمل تین کتابیں شائع ہو چکی تھیں "
ینی ۔۔۔۔ اسرارِ خودی ۱۹۱۵ء میں "رموز "میودی ۱۹۱۸ء میں "اور پیام مشرق ۱۹۲۳ء میں!

علامه کی شاعری کا پهلا دور ۱۹۰۵ء تک ہے جس میں وہ زیادہ تر حالی کی "نیچل شاعری" کے انداز میں انگریزی شعراء کا اتباع کرتے اور ہندی قومیت کا راگ الابیت نظر آتے ہیں۔ دوسرے دور میں (۱۹۰۵ء تا ۱۹۰۸ء) وہ اردو اور فارس شاعری کے روایتی مضامین لینی کل و بلبل وسن و عشق اور فراق و وصال کی وشت پیائی کرتے نظر آتے ہیں ---- لیکن ۱۹۰۸ء میں جیسے ہی ان کی حیاتِ مستعار کی چو تھی دہائی کا آغاز ہوتا ہے' ان کی "ملی شاعری" کا دور بھی بھر پور انداز میں شروع ہوجا آ ہے۔ اور اب وہ مسلمانوں کی وحدتِ ملی کے ترانے گاتے اسلام اور مسلمانوں کی زبوں حالی پر آنسو بمانے' لیکن ساتھ ہی ان دونوں کے احیاء اور عروج نو کی نوید جانفزا ساتے نظر آتے ہیں۔ ان میں سے پہلی دونوں حیثیتوں میں وہ شبلی اور حالی کی روایت کے سلسل کی حیثیت رکھتے ہیں (جو خود اپنی جگہ آسان مرسید می کے ستارے منے) میں وجہ ہے کہ مہاہاء میں حالی کے انقال پر انہوں نے کہا: ۔ خاموش ہو گئے چنستاں کے رازدار سرمایی گداز تھی جن کی نوائے درد!

اورب

شیلی کو رو رہے تھے ابھی اہلِ گلستاں حالی بھی ہوگیا سوئے فردوس رہ نورد! \_\_\_\_ لیکن تیسری حیثیت میں کینی اسلام کے احیاء و تجدید کے علمبردار اور مسلمانوں کے عروح نوکے ملمبردار اور مسلمانوں کے عروح نوکے مبشراور نتیب ہونے کے اعتبار سے وہ بالکل "منفرد" بھی بیں اور ایک نے دور کے "فاتح" لینی افتتاح کرنے والے بھی!

جیے کہ پہلے عرض کیا جاچکا ہے وہ بنیادی طور پر "مرد میدان" نہیں بلکہ ایک مفكر و معود اور حكيم و دانا انسان تنے الذا فكر اور فلسفه كى سلح ير انهول نے جن بلندیوں کو چھوا' (اس اغتبار سے واقعہ بیہ ہے کہ جو شعرانہوں نے غالب کے بارے میں کما تھا اس کے مصداقِ کا مل واتم وہ خود ہیں۔۔۔یعنی: "فکرِ انسال پر تری ہستی سے یہ روش ہوا۔ ہے برے مرغ تخیل کی رسائی تا کجا!")اور جس وسعتِ نظر کا ثبوت دیا' اور اس سے بھی بردھ کر "آنے والے دور کی دھندلی سی اک تصویر" نہ مرف خود دیکھی بلکہ دو سرول کو بھی دکھائی اس کے مقابلے میں عمل کے میدان میں ان کا مقام زیادہ بلند اور نمایاں نظر شیس آیا۔ (بقول خود ان کے کہ ع والفتار کا یہ غازی تو بنا کردار کا غازی بن نہ سکا!"--- تاہم انہوں نے مسلمانان مند کو اسینے جداگانہ قومی تشخص کا احساس و شعور عطا کرنے میں جو عظیم کامیابی حاصل کی (اس اعتبار سے راقم الحروف کے نزدیک وہ مجدد الف ٹانی حضرت فیخ احمد سرمندی کے عل اور بروز کی حیثیت رکھتے ہیں۔) اور اس سے بھی بردھ کر ۱۹۳۰ء کے خطبۃ اللہ آباد ك ذريع ان كى قوى جدوجمد كے لئے جو منزل مقصود اور نصب العين معين كيا اور ان سب پر مستزاو مسلم لیگ کی سرگرمیوں میں جس طرح ایک عام کارکن کی طرح حصہ لیا اس کے پیشِ نظروہ عمل کے میدان میں بھی بالکل خالی ہاتھ نہیں ہیں اور پاکتان کے قیام میں ان کا حصد کسی دو سرے قائدے ہر گر کم نہیں ہے!

لیکن دو سری جانب احیاءِ دین اور وظلوع اسلام "کاجو زبردست صور انهول نے پھوٹکا تھا بڑعظیم پاک و ہندگی پوری اسلامی تحریک فی الحقیقت اسی کی مربونِ منت ہے اور خود اقبال کے اس شعرکے مصداق کہ۔ "تین سو سال سے ہیں ہند کے میخانے بھر اب مناسب ہے ترا فیض ہو عام اے ساتی!"

بیبویں مدی عیسوی میں برعظیم مندوپاک میں احیاءِ اسلام کا جو غلغلہ باند ہوا وہ سب اس مردورویش کا فیض ہے جسے ہم اوپر حضرت مجدد کا ظل قرار دے میلے ہیں۔

، جدید و احیاے دین کے عملی میدان میں اگرچہ آغاز میں سرسیدمرحوم کے كتب فكرس تعلق ركف والے متعدد اہم اشخاص "حكومت اليه" كے زور دار نعرے کے ساتھ اترے لیکن کچھ طالات کی ناموافقت اور کچھ اپنی استقامت کی کی كے باعث سب كے سب ناكام مو كئے۔ چنانچہ ان ميں سے بعض تو فورا بى منظرسے غائب ہو محتے ، جیسے خیری برادران اور بعض نے اپنے جوش اور جذبے اور تنظیمی و عسرى ملاحيت كى بنا پر بچه عرصے كے لئے برا سال باندها، جيسے علامہ مشرقی، ليكن وه واحد فخصیت جس سے ایک الی نی روایت کا آغاز ہوا جس کا تسلسل خود اس کے مظرے مث جانے کے بعد بھی قائم رہا مولانا ابوالکلام آزاد کی تھی اور آگرچہ بید نہ خود انہوں نے مجمی تعلیم کیا ند ان کا کوئی عقیدت مند آج تعلیم کرے گا کہ انہوں نے کوئی اثر علامہ اقبال سے تبول کیا تھا' لیکن آگر ذرا مخصی محبت و عقیدت کے بردے ہٹا کر حقیقت پندانہ نگاہ سے دیکھا جائے' اور زمان و مکان کے نا قابل تردید حقائق کو پیش نظر رکھا جائے تو صاف محسوس ہوگا کہ ۱۹۰۸ء میں جب اقبال کی ملی شاعری کا ڈنکا بجنا شروع ہوا احد المکنی بابی الکلام کی عمر کل بیس برس متی۔ گویا بیہ اس ذہین اور طباع نوجوان کی زندگی کاسب سے زیادہ حساس اور اخاذ دور تھا تو کیے ممکن ہے کہ اس کے زبن و قلر کی تھکیل میں اس "بانگ درا" اور "بانگ رحیل" کا کوئی حصہ نہ ہو جو اقبال کی ملی شاعری کی صورت میں برعظیم کے بورے طول و عرض میں مونج ربی تھی، خصوصاً جبکہ اس کی ابتدائی تربیت میں مٹوثر مد تک عمل دخل آسان مرسید کے ایک ٹوٹے ہوئے تارے علامہ شبلی کو بھی حاصل تھا!

بسرحال اس وقت نہ اس پر زیادہ بحث کا موقع ہے کہ مولانا آزاد کے قلب و
ذہن میں احیاءِ اسلام کا جذبہ و ارادہ علامہ اقبال کی ملی شاعری کے زیر اثر پیدا ہوا تھا

یا یہ براہ راست ، ج "آتے ہیں غیب سے یہ مضامیں خیال میں!" کی صورت تھی یا
پھر "توارد باہمی" والا معالمہ تھا۔ اس وقت جس حقیقت کی جانب توجہ دلائی مقصود
ہے دہ یہ ہے کہ ۱۹۱۲ء سے ۱۹۲۰ء تک کے ابوالکلام کی شخصیت اور کارنامے کو اگر دو
حصول میں تقسیم کرلیا جائے تو ان میں سے ایک کو تو ان کے اور علامہ اقبال کے
مابین قدرِ مشترک کی حیثیت عاصل ہے اور فرق صرف اسلوب اور انداز کا ہے البت
دوسرا حصہ کم از کم ظاہری اور عملی اعتبار سے قدرے مخلف اور عیمے کہ اوپر عرض
کیا گیا ایک نئی روایت کے نقطۃ آغاز کی حیثیت رکھتا ہے۔

ان میں سے مقدم الذکر حصہ لینی امتِ مسلمہ کی زبوں حالی اور اولاً جگبِ بلقان اور پھر پہلی عالمگیر جنگ کے دوران مسلمانوں پر دول یورپ کے مظالم پر مرفیہ خواتی اور عظمتِ قرآن کے بیان اور اس کی جانب موٹر اور زور دار دعوت کو علامہ اقبال اور مولانا آزاد کے مابین قدر مشترک کی حیثیت حاصل ہے۔ اور ان میں سے بھی فلا ہر ہے کہ احیاءِ اسلام کے نقطۂ نگاہ سے زیادہ انجیت دو مری بات کی ہے 'اور اس کے ضمن میں ان دونوں کے مابین ایک اعتبار سے تو صرف اسلوب اور انداز کا فرق ہے 'لین جمن میں ان دونوں کے مابین ایک اعتبار سے تو صرف اسلوب اور انداز کا فرق ہے 'لین نثر کی دوحِ دواں بنا دیا۔ (اور واقعہ سے ہے کہ اس سے آزاد کی نثر کو سے حیثیت حاصل ہوئی کہ حسرت موہانی ایسا فخص پکار اٹھا کہ ۔ "جب سے دیکھی ابوالکلام کی حاصل ہوئی کہ حسرت موہانی ایسا فخص پکار اٹھا کہ ۔ "جب سے دیکھی ابوالکلام کی خرت میں کچھ مزا نہ دہا!") اس طرح جمال اقبال کے یمال "گلر" کا پلوا

بھاری ہے وہاں آزاد کے یہاں "دعوت" کا انداز غالب ہے۔۔۔۔ البتہ ایک دوسرے پہلو سے داقم اپنا یہ آبان کے بغیر نہیں رہ سکتا کہ "عظمتِ قرآن" کے اکشاف کی جو شدت وحدّت اور محمرائی و محیرائی اقبال کے یہاں نظر آتی ہے سکی دوسری مثال کم از کم راقم کے علم میں نہیں ہے۔

البت مولانا ابوالكلام آزادكى زندگى كے متذكرہ بالا آٹھ سالہ دور كا دو سراحصہ ده ہے جس ميں وہ معنفرہ بيں۔ لين اقبال نے اللہ كى حاكيت اور منور توحيد كے اتمام "كاجو نعرولگايا اور ملت بيناكى از سرنو "شيرازہ بندى" اور ع "يہ چن معمور موكا نغم توحيد كے اللہ على جدوجمد كے ضمن ميں موكا نغم توحيد كے اللہ على جدوجمد كے ضمن ميں "راست اقدام" كے تاكزير تقاضوں كى تقيل اور شكيل كى جانب توجہ دلانے كے ساتھ ساتھ بہلا عملى قدم ابوالكلام نے اٹھايا۔

"راست اقدام" کے ناکزیر تقاضوں کی عمیل اور عمیل کی جانب توجہ دلاتے کے ساتھ ساتھ پہلا عملی قدم ابوالکلام نے اٹھایا۔
اس سلیلے میں انہوں نے جہال فریفتہ امریالمعروف و نہی عن المنکر کی اہمیت کومت اللیہ اور ظلافتِ اسلامیہ کے قیام کی فرضیت اور اس کے لئے جہاد فی سبیل اللہ کے لاوم کو اپنی تحریر اور تقریر کے اہم موضوعات کی حیثیت دی وہاں واقعہ یہ کہ وعظیم حقیقوں کی جانب مسلمانوں کی قوجہ مبذول کرانا تو ان کا بوری امتِ مسلمہ پر بالعوم اور حال اور مستقبل کی تمام احیائی تحریکوں پر بالخصوص عظیم احسان ہے۔ لینی (۱) ایک یہ کہ یہ کام ایک منظم اور سمع و طاعت کی خوگر جماعت کے قیام کے بغیر ناممن میں اور (۲) دو سرے یہ کہ مستقبل کا "اسلامی انتقاب" بھی صرف کے بغیر ناممن میں اور (۲) دو سرے یہ کہ مستقبل کا "اسلامی انتقاب" بھی صرف اس طریقہ کار پر عمل پرا ہو کر برا کیا جاسکتا ہے جس کے ذریعے چودہ سوسال قبل نی اگرم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ انتقاب جزیرہ نمائے عرب میں برا کیا تھا!

ان یں سے بی بات ے سے و موں سے بی مرا میں سد سید د اس ایک حدیث مبارک کا حوالہ ویا جو مشکوۃ شریف میں مند احد اور جامع ترذی کے حوالے اور حضرت حارث اشعری کی روایت سے موجود ہے ایعن: آپ نے فرایا:

اطاعت کا تھم' ہجرت کا تھم' اور جہاد فی سبیل الله کا تھم! "ان پانچ باتوں کا تعلق اسلامی حکومت یا نظام خلافت کے ساتھ تو اظهر من الشمس ہے۔ لینی اگر اسلامی

اسلامی حکومت یا نظامِ خلافت کے ساتھ تو اظهر من السمس ہے۔ جینی اگر اسلامی حکومت یا نظامِ خلافت قائم ہو تو ان پانچوں احکام پر عمل لازمی طور پر خود بخود ہو آ ہے۔ ہی وجہ ہے کہ جب تک عالم اسلام میں مسلمانوں کی اپنی کومتیں (خواہ ملوکیت بی کی صورت میں) قائم رہیں ان پانچ ادکام کا حوالہ بھی کسی نہ کسی درجہ اور حیثیت میں برقرار دہا۔ لیکن جب مسلمان ممالک پر غیر مسلم اقوام کی حکومتیں قائم ہو گئیں قو یہ پانچوں احکام بھی غیر متعلق اور رفتہ رفتہ "آ کھ او جمل پیاڑ او جمل " کے مصداق ذہن ہے محو ہوتے چلے گئے۔ اور کسی کو یہ خیال بی نہ آیا کہ اس حدیث مبارک میں اسلامی حکومت یا نظام خلافت کے از مر نو قیام کی جدوجہد کے همن میں بھی بنیادی رہنمائی موجود ہے۔۔۔۔ چنانچہ جب ۱۹۹۱ء میں یہ حدیث "الملال" میں شائع ہوئی تو بہت سے مسلمان چو تک گئے اور انہیں گویا اپنا بحولا ہوا سبق یاد آئیا۔ بسرحال مولانا آزاد نے مسلمان بو تک گئے اور انہیں گویا اپنا بحولا ہوا سبق یاد آئیا۔ بسرحال مولانا آزاد نے مسلمان بند کو اس حدیث مبارک کی جانب صرف متوجہ بی نہیں کیا مولانا آزاد نے مسلمانان بند کو اس حدیث مبارک کی جانب صرف متوجہ بی نہیں کیا لیک جماعت بھی قائم کردی۔

دوسری بات کے لئے مولانا آزاد نے اولا ۱۹۱۲ء ہی میں امام دار المجرۃ حضرت مالک ابن انس کے اس قول کا حوالہ دیا کہ: "اس امت کے آخری جھے کی اصلاح ہوئی ہر گز نہ ہوسکے گی گر صرف اس طریق پر جس پر پہلے جھے کی اصلاح ہوئی تقی "--- اور پھردوبارہ لگ بھگ دس سال بعد نومبر۱۹۲۱ء میں جمعیت علماء ہند کے تیسرے سالانہ اجلاس منعقدہ لاہور میں اپنے تحریری خطبے میں اس کا حوالہ دیا۔ اب تقریباً دس سال قبل جب" منج انقلاب نبوی" راقم کی تحریر اور تقریبا کا خاص موضوع بنا تو اس کے همن میں مولانا آزاد کے حوالے سے امام مالک کا یہ قول بھی بست نقل ہوا۔ اس پر بعض بزرگوں نے توجہ دلائی کہ اس قول مبارک کی حیثیت بھی صدیث کی ہے۔ اس لئے کہ یہ اصلاً حضرت ابو برصدیق کے اس خطبے میں وارد بھی صدیث کی ہے۔ اس لئے کہ یہ اصلاً حضرت ابو برصدیق کے اس خطبے میں وارد بھی حدیث کی ہے۔ اس لئے کہ یہ اصلاً حضرت ابو برصدیق کے اس خطبے میں وارد بھی حدیث کی ہے۔ اس لئے کہ یہ اصلاً حضرت ابو برصدیق کے اس خطبے میں وارد بھی خواہے جو انہوں نے اپنی حیات و نیوی کے آخری ایام میں ارشاد فرمایا تھا اور جس کے ذریعے خلافت کے لئے حضرت عمر کی نامزدگی ہوئی تھی۔

الغرض ميرے نزديك ١٩١٣ء من وحزب الله"كا قيام علامه اقبال ك انتلابي فکر کی تعمیل کی جانب پہلا قدم تھا۔ یہ دو سری بات ہے کہ مولانا آزاد اس پر صرف آٹھ سال تک استقامت کا مظاہرہ کرسکے۔ اور انہوں نے خود اینے قول کے مطابق تو ان علاء کی مخالفت کے باعث پشری تبدیل کرلی جن کے دینی تصورات بارہ سو سالہ زوال و انحطاط کے باعث صرف عبادات و رسومات اور اس سے بردھ کر زیادہ ہے زیادہ نکاح و طلاق اور میراث کے مسائل تک محدود ہو کر رہ م<sup>م</sup>ئے تھے۔۔۔۔ چنانچہ اپنے ایک سرگرم رفتق اور جانثار ساتھی مولانا محی الدین قصوری مرحوم کے نام ایک خط میں تحریر فرماتے ہیں: "میں اپنے پندرہ سال کے طلب و عشق کے بعد وقت کے عدم مساعدت و استعداد کا اعتراف کرتا ہوں.... میں آپ کو بتانا چاہتا ہوں کہ موجودہ طبقہ علماء سے میں بالکل مایوس ہوں اور اس کو قوانین اجتماعی کے خلاف سجھتا ہوں کہ ان کے جمود میں نمی فتم کا تقلب و تحول پیدا ہو..." لیکن بعض دو سرے حضرات رجن میں ان کے بعض عقیدت مند ہی نہیں بیعت کرنے والے بھی شامل ہیں) کے نزدیک اس کا اصل سبب مولانا کی اپنی کم ہمتی تھی۔ یمال تک کہ ان کے ایک دو سرے مخلص رفیق اور مولانا می الدین قصوری بی کے براور اصغر مولانا محمد علی قصوری نے بیر الفاظ تک لکھ دے کہ: " .... لیکن عین وقت پر مولانا آزاد کی بزدل نے تمام کمیل بگاڑ دیا اور وہ سارے کا سارا محل جس کی تقیر پر لا کھوں روپیہ صرف موا تھا اور سینکروں مسلمانوں نے اسے اپنے خون سے سینیا تھا، مولانا کی گریز پائی کی وجہ سے آن کی آن میں وحرام سے بنچ آن گرا۔" (ان دونوں حوالوں کے لئے ديكهيّ دو تحريك نقم جماعت" تايف واكثر ابوسلمان شاجهان بوري مغوات ١٠١ و ١٠٨٠ اور ۱۰۵)--- بسرحال جیسے کہ پہلے عرض کیا جاچکا ہے اس بحث کے فیصلے کی تو نہ مخجائش ہے نہ ضرورت۔۔۔۔ اصل بات رہے کہ علامہ اقبال کے انقلابی فکر کی تغیل کے لئے "راست اقدام" کی سعی اول ۱۹۲۰ء کے لگ بھگ ختم ہو گئی<sup>،</sup> لیکن اس فکر کی روح باطنی اور قوتِ متحرکہ نے بہت جلد مولانا سید ابوالاعلیٰ مووودی کی

میثاق 'جنوری ۹۳ء

صورت میں نیا پیکر تلاش کر لیا جن کے فکرِ اقبال سے اثر پذیر ہونے کا معالمہ ویسے بھی اظهر من القمس ہے 'مزید ہر آں اس کا یہ تاریخی ثبوت تو نا قابل تردید ہے ہی کہ انہیں علامہ اقبال نے جنوبی ہند سے شالی ہند نقل مکانی کی صرف دعوت ہی نہیں دی تقی 'اس سلسلے میں ان کے ساتھ عملی تعادن بھی کیا تھا۔

یہ اس سے قبل عرض کیا جا چکا ہے کہ اگرچہ بیبویں صدی عیسوی میں اسلام ك انقلابي فكركى تجديد اور احياء كاسراتمام ترعلامد اقبال ك سرب ، تامم انهول نے اپنی عملی مساعی کو مرف مسلمانان بندی اس قوی تحریک کی تائید اور تقویت تک محدود رکھا جو سرسید احمد خان مرحوم کے کتبِ فکر کے تحت شروع ہوئی تھی۔ اور خود اسلام کے احیاء اور غلبے کی براو راست جدوجمد کے لئے نہ کسی تحریک کا آغاز کیا نہ کوئی جماعت بنائی۔ البتہ اس حقیقت کو نگاہوں سے ہر گز او جھل نہیں ہونے دیتا چاہے کہ حضرت علامہ نے این ۱۹۳۰ء کے خطبہ اللہ آباد کے ذریعے مسلمانان بند کی متذكرہ بالا قوى تحريك كو ايك معين ست اور واضح منزل كا شعور عطا كر كے اس ميں مرف نظراتی می نمیں «احیائی» رنگ کی آمیزش بھی کر دی تھی۔ چنانچہ اپنے اس تاریخ ساز خطبے میں انہوں نے جمال مسلمانوں کے جدا گانہ قومی تشخص کام<sup>ا</sup>ل اور فلفیانہ انداز میں اثبات کیا' اور یہ پیشینگوئی بھی کی کہ مندوستان کے شال مغربی علاقے میں ایک آزاد مسلم ریاست کا قیام "تقدیرِ اللی" ہے وہاں یہ فرماکر کہ: "اگر الیا ہو کیا تو جمیں ایک موقع مل جائے گاکہ اسلام کے چرؤ روش پر جو تاریک پردے عرب ملوكيت كے دور ميں پر محے تھے انسي بٹاكر عالم انسانيت كو اس كى اصل تعلیمات سے روشناس کرا سکیں!" خلافت راشدہ یا "خلافت علی منهاج النبوة" کے قیام کو مسلمانانِ ہند کی قومی جدوجمد کا نصب العین قرار دیدیا تھا' اس کئے کہ دور

ملوكيت سے قبل كا اسلام على الرب كه ور نبوت اور خلافت راشده كا اسلام بى تھا۔

چنانچه كون نسيس جانتا كه بعد ميس مي نظراتي ايل اور احيائي جذبه مسلمانان مندكو

"پاکتان کا مطلب کیا؟ لا اللہ الا اللہ!" کے نعرے کے تحت مسلم لیگ کے جمنڈے

تلے جمع کرنے کا ذریعہ بن کیا، جس کے نتیج میں قیام پاکتان کا "مجزہ" صادر ہو گیا۔

آہم یہ باتیں تو بہت بعد کی ہیں، اقبال کی ملی شاعری کا ڈنکا تو ۱۹۰۸ء ہی سے بجنا شروع ہو گیا تھا۔ اور اس سے جو احیائی جذبہ بیدار ہوا تھا اس نے مختلف پیکر اختیار کرنے شروع کر دیے تھے۔ ان میں اولاً جو داعی اور قائد سامنے آئے ان میں اہم ترین مخصیت ابوالکلام آزاد کی تھی اور جب ۱۹۲۰ء کے بعد وہ منظرے ہث می تو جو دو مرک مختصیت سامنے آئی اور جس کے نام کا شہو مشرق ومخرب میں ہوا وہ مولانا سید ابوالاعلی مودودی کی تھی۔

مولانا مودودی کی ولادت ۱۹۰۳ء میں ہوئی تھی۔ گویا علامہ اقبال سے تو وہ چیمیں برس چھوٹے تتھے اور اس ملرح ان دونوں کے مابین تو بوری ایک نسل کا واضح فصل تما- البته جمال تك مولانا آزاد كا تعلل ب تو أكرجه "عَدُد السِّينينَ وَالْحِسَابِ" ( بني ا سرائیل ۱۲) کے اعتبار سے تو وہ ان سے صرف پندرہ برس چھوٹے تھے لیکن چو مکہ مولانا آزاد بہت نوعمری میں نمایاں ہو گئے تنے ( چنانچہ صرف چوہیں برس کی عمر میں مطلع بندير "الملال"كي صورت من نمودار موسيك تنے!) لنذا ان دونول ك مابين بھی معنوی فصل کم و بیش بیس سال کا تھا۔۔۔۔ بسرحال جب ١٩١٨ه کے لگ بھگ نوجوان ابوالاعلی نے شعور کی آگھ کھولی تو اس وقت ہندوستان کی فضا میں ایک جانب تحیم الامت علامہ اقبال کی نہ صرف ملی شاعری اور اس سے پیدا شدہ احیائی جذبے کی دهوم تھی ملکہ ان کا معظمفہ خودی " بھی پوری آب و تاب کے ساتھ سامنے آچکا تھا جو حضرت مجدد الف ٹائی کے نظریۃ "وحدت الشہود" کے عمل کی حیثیت رکھتا ہے اور جس نے ہمہ اوسی خیالات اور وجودی تصوف کی جر کاٹ کر و فنانی اللہ " کی بجائے" بقا باللہ " کو سلوک کے مقصود اور مطلوب کی حیثیت دیدی متمی - اور "امرار خودی" کے بعد "رموزِ " بیخودی" کے ذریعے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت "

مجت اور اتباع کو اصل الاصول قرار دے کر اسلام کے جداگانہ ملی تشخص کو از سر نو منتخص کردیا تھا۔ اور دوسری طرف الهلال اور البلاغ کے مدیر 'حزب اللہ کے امیر ' دوار الارشاد " کے بانی ' اور قرآن اور جہاد فی سبیل اللہ کے داعی ابوالکلام آزاد کی شخصیت کا سورج نصف النمار پر چمک رہا تھا۔ چنانچہ جواں سال ابوالاعلیٰ نے ان دونوں اعاظم رجال سے بحر بور استفادہ بھی کیا اور مرا آثار بھی قبول کیا۔ اور اس طرح «مجمع البحرین " کی حیثیت اختیار کر کے ان دونوں کے مشن کی سحیل کو اپنی طرح «مجمع البحرین " کی حیثیت اختیار کر کے ان دونوں کے مشن کی سحیل کو اپنی زرگی کا مقصد بنالیا۔

علامہ اقبال کے اتباع میں مولانا مودودی نے مغربی تمذیب کے اصول و مبادی اور اس کے ۔

"نظر کو خیرہ کرتی ہے چک تمنیبِ عاضر کی ہے اسلامی مر جھوٹے گوں کی ریزہ کاری ہے!"

کے مصداق نگاہوں کو چکا چوند کرنے والے مظاہر کو پوری خود اعتمادی کے ساتھ چینئے کیا۔ اور اپنے سلیس عام فیم اور دل نشین انداز بیان اور اسلوب نگارش کے ذریعے "اسلامی تہذیب کے اصول و مبادی" (واضح رہے کہ یہ مولانا کی ایک اہم اور ابتدائی تالف کا نام ہے) کی مفصل وضاحت اور مدلل اثبات کا فریضہ باحسن وجوہ ابتدائی تالف کا نام ہے) کی مفصل وضاحت اور مدلل اثبات کا فریضہ باحسن وجوہ سرانجام دیا۔ چنانچہ اسلام کی معاشرتی نظام پر "پردہ" اور اسلام کی اقتصادی تقلیمات کے موضوع پر "سود" ایس مبسوط کتابیں ان کے قلم سے تکلیں - رہیں اسلام کی سیاسی تعلیمات تو آگرچہ ان کے همن میں ان کا مخترکتانچہ "اسلام کا نظریہ سیاسی "مخامت کے اعتبار سے "بقامتِ کمتر" کی حیثیت رکھتا ہے لیکن اپنے پختہ اور مرصاحبِ سیاسی " مخامت کے اعتبار سے "بقامتِ کمتر" کی حیثیت رکھتا ہے لیکن اپنے پختہ اور مرصاحبِ اور محکم استدلال کی بنا پر یقینا " ، نقیمتِ بمتر" کا مصداق کائل ہے۔ اور مرصاحبِ نظر جانتا ہے کہ ان جملہ امور میں مولانا مودودی کی اصل حیثیت علامہ اقبال کے شارح اور مفرکی ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ حضرت علامہ ہی کے اتباع میں مولانا مودودی نے بھی

مسلمانوں کے جداگانہ قوی تشخص کا پر زور اور مدلل اثبات کیا اور اس طرح وہ بھی مسلمانانِ ہند کی قومی جدوجہد کی تقویت کا ذریعہ ہنے۔ اور چو نکہ ادھر جعیت علاءِ ہند الیی طاقتور اور اثرو رسوخ کی حامل جماعت اور اس پر مولانا آزاد کی بھاری بھر کم شخصیت بھی پشری بدلنے کے بعد انڈین نیشنل کا نگریس میں شامل ہونے کے باعث «متحدہ قومیت" کی زور دار حمایت اور ٹائید کررہے تھے' اور ادھر حضرت علامہ علالت کے باعث کسی قدر پس مظرمیں جانچے تھے الذا واقعہ یہ ہے کہ اس دور میں متحدہ تومیت کی مخالفت اور مسلمانوں کی جداگانہ قومیت کے اثبات کے میدان میں سب سے موثر اور فیصلہ کن کردار مولانا مودودی کے قلم بی نے ادا کیا۔ اور ان کی آلیفات «مسئله قومیت» اور «مسلمان اور موجوده سیاسی کفتکش» کے حصص اول و دوم کو اس ونت کی قومی تحریک کے اہم ترین ہتھیاروں کی حیثیت حاصل ہو گئی \_\_\_\_ چنانچه مولانا مودودی کے اس قلمی جهاد کی بنا پر علامہ اقبال کی عقابی نگاہ ان پر بری اور انہوں نے انہیں وکن کی منگلاخ زین سے "اچک" کر ایخ خوابول کی مرزمین لعنی مستقبل کے پاکستان کے زر خیز ترین خطے پنجاب میں لا بسایا۔

دوسری طرف الهلال اور البلاغ کی زور دار دعوتِ جماد کی تائید و توثیق ہی شیں مزید تفصیل اور توضیح کے لئے مولانا مودودی نے دوا لجماد فی الاسلام "الیی مبسوط اور معرکۃ الاَراء کتاب تحریر کی جس نے ایمان کے اہم ترین رکن جماد فی سبیل اللہ کے بارے میں مغرب کے ذیرِ اثر پیدا ہونے والے معذرت خواہانہ انداز کی نفی کردی جس کا نقطۂ عروج تو غلام احمد قادیانی کا نعرہ منسوخی جماد و قبال تھا، تاہم اس کے جرافیم اس حد تک متعدی ہو بچکے تھے کہ علامہ فبلی نعمانی ایسے لوگ بھی اس سے بالکل محفوظ اور مامون نہیں رہ سکے تھے۔

مزید برآں مولانا آزاد کے اتباع ہی میں مولانا مودودی نے بھی اس حدیث نبوی کے مطابق جس کی جانب مولانا آزاد ہی نے ۱۹۱۲ء میں توجہ دلائی تھی ''مسلمانو! میں تنہیں پانچ باتوں کا تھم دیتا ہوں' اللہ نے مجھے ان کا تھم دیا ہے' یعنی التزام میثاق 'جنوری ۱۹۳۳ - سر سر

جماعت کا تھم' امیر کے احکام کو سننے کا تھم' اطاعت کا تھم' ہجرت کا تھم' اور جہاد کا تھم' اور جہاد کا تھم' ار مختلوۃ الممانع بحوالۂ مند احد و جامع ترذی تعن الحارث الاشعری مسلمانوں کو خالص غلبہ وین اور حکومتِ الیہ کے قیام کی جدوجد کے لئے ایک منظم جماعت قائم کرنے کی وعوت دی۔ اس سلسلے میں جو ذور وار مضامین انہوں نے لکھے اور جنہوں نے بعد میں «مسلمان اور موجودہ سیاسی کھکش "کے حصۂ سوم کی صورت افتیار کی ان کا نقط محوج «ایک صالح جماعت کے قیام کی ضرورت " نامی مضمون تھا بحس کی اساس پر اگست اہماء میں "جماعت کے قیام کی ضرورت " نامی مضمون تھا جس کی اساس پر اگست اہماء میں "جماعت اسلامی" قائم ہوگئی ، جو گویا مولانا آزاد جس کی اساس پر اگست اہماء میں "جماعت کے قیام کی ضرورت " نامی مضمون تھا کی «حزب الله "کا معنوی تسلسل تھی۔ یکی وجہ ہے کہ ایسے متعدد حضرات اس میں شمولیت کی شخص جنہوں نے پہلے مولانا آزاد سے بیعت کر کے حزب الله میں شمولیت شمال ہوگئے جنہوں نے پہلے مولانا آزاد سے بیعت کر کے حزب الله میں شمولیت اختیار کی تھی 'جیسے مستری محم صدیق ' ملک المرالله خان عزیز' اور شیخ قرالدین وغیرہ۔

مولانا مودودی کے اس "احیائی قر" میں جماعتِ اسلامی کے قیام کے بعد خالص قرآنی اور دی اصطلاحات کی پوند کاری مولانا المین احسن اصلاحی کے ذریعے ہوئی جس کے ذریع اصطلاحات کی بجائے نصب العین کے ضمن میں "حکومتِ اللیہ" کی غیر قرآنی اصطلاح کی بجائے "اقامتِ دین" اور "ظافت علی منهاج النبوة" کی خالص دینی اصطلاحات کا رواج ہوا۔ اور مسلمانوں کی اجماعی ذمہ داری کے همن میں "امر بالمعروف و نمی عن المنکر" کی اس قرآنی اصطلاح پر جس کو مولانا آزاد نے اپنی دعوت کی اساس بنایا تھا "شهادت علی الناس" کی محمری قلسفیانہ قرآنی اصطلاح کا اضافہ ہوا۔ اس طرح امت کی اصلاح اور قیام نظامِ خلافت کے طریقِ کار کے همن میں مولانا آزاد نے جس قولِ امام مالک" یا اثرِ صدیق اکبر" کا حوالہ دیا تھا گویا اس کی مولانا آزاد نے جس قولِ امام مالک" یا اثرِ صدیق اکبر" کا حوالہ دیا تھا گویا اس کی انہوں نے اسماع میں مولانا مودودی کا سب سے زیادہ معرکۃ الآراء خطبہ وہ ہے جو انہوں نے اسماء تی میں علی گڑھ مسلم یو نیورشی کے سٹریچی ہال میں "اسلامی حکومت انہوں نے ایماء تی میں علی گڑھ مسلم یو نیورشی کے سٹریچی ہال میں "اسلامی حکومت کیسے قائم ہوتی ہے؟" کے موضوع پر دیا۔ اور جس کا ترجمہ مولانا مسعود عالم ندوی"

نے عربی زبان میں "دمنهاج الانقلاب الاسلامی" کے عنوان سے کیا۔ اس میں مولانا کے اسلامی ریاست یا حکومت کے قیام کی سعی یا بالفاظ دیگر اسلامی انقلاب کی جدوجہد کی جملہ شرائط اور لوازم کا بیان نهایت وضاحت اور جامعیت کے ساتھ کیا اور قابت کیا کہ ایک خالص قومی طرز کی جدوجہد کے نتیج میں مسلمانوں کی ایک قومی ریاست یا حکومت قائم نہیں ہو سی ۔ چنانچہ ریاست تو وجود میں آسکتی ہے اسلامی ریاست یا حکومت قائم نہیں ہو سی ۔ چنانچہ میں سے جماعت اسلامی کا راستہ مسلم لیگ سے علیحدہ ہوگیا۔ اور آگر بات صرف اس حد سک رہتی تو کوئی حرج نہ ہو تا لیکن بعد میں 'جیسا کہ بالعموم ہو تا ہے' اس اختلاف میں شدت بھی پیدا ہوتی چلی گئی اور تلخی کا زہر بھی محلیا چلاگیا۔

بایں ہمہ راقم کے نزدیک مولانا مودودی کا یہ بورا علی اور قلمی جاد' اور دعوت و تنظیم کی جملہ مسائ فکر اقبال ہی کی تعمیل کے مرحلہ فانی کی حیثیت رکھی ہیں۔ البتہ جیسے کہ ہم ان ہی کالموں میں کچھ عرصہ قبل تفصیل سے عرض کر پچے ہیں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر نبوت و رسالت کے اختام کے بعد اب اسلام کی نشأة فائیہ کا عمل لامحالہ کچھ ناممل یا ناقص داعیوں ہی کی مسائی کے ذریعے سورة الانشقاق کی آبیت 14 کے مطابق "درجہ بدرجہ" آگے بوھے گا۔ اور ہر عبوری دائی الانشقاق کی آبیت 14 کے مطابق "درجہ بدرجہ" آگے بوھے گا۔ اور ہر عبوری دائی اور قائد میں عزم و ہمت اور استقال و استقامت کی کی پر مستزاد فکرو قهم کی کو آبی اور قائد میں عزم و ہمت اور استقال و استقامت کی کی پر مستزاد فکرو قهم کی کو آبی اگرچہ اس طرح تجدید و احیاء کا عمل بحیثیت جموئی درجہ بدرجہ اور رفتہ رفتہ آگے بردھتا رہے گا۔ چنانچہ یمی معالمہ ہے جو مولانا آزاد کی طرح مولانا مودودی کے ساتھ بھی پیش آیا۔

اس سلسلے میں دائ اول لینی مولانا آزاد کا معالمہ تو سادہ بھی تھا اور بسیط بھی۔ اس لئے کہ ان کی اصل حیثیت ایک پر جوش' بلند آواز' اور خوش الحان "مُوزن" کی تقی جس کی لِکار پر نمازی جمع ہوئے ہی تھے کہ منتشر کردئے گئے۔ پھران کی کوئی خاص

تعانیف بھی نمیں تھیں مرف کچھ خطبات تھے اور کچھ محافق مقالات (واضح رہے کہ "ترجمان القرآن" بہت بعد کی چیز ہے۔) مزید برآن انہوں نے پسپائی بھی اختیار کی تو علی الاعلان ( جس کے همن میں انہوں نے تو "وقت کی عدم مساعدت اور استعداد" کو مورد ِ الزام محمراً اللين ان كے بعض ساتھيوں اور بيعت كرنے والول" مثلًا مولانا محر على قصورى ين ان ير " بزول" تك كا الزام لكايا-) چنانچه حزب الله اور وار الارشاد دونوں کی بساط انہوں نے اس طرح لیٹی کہ پھران کا نام بھی مجمی نمیں لیا اور اپنے آپ کو ہمہ تن حصول آزادی کی جدوجمد (یا زیادہ سے زیادہ قرآن حكيم ك ساتھ ذاتى على شغل) كے لئے وقف كرديا --- ليكن داع الى يعنى مولانا مودودی کا معالمہ بہت مختلف ہے۔ ان کی قائم کردہ جماعت اپنے اصل ابتدائی نام کیکن علیحدہ علیحدہ نظاموں کے ساتھ سابق ہندوستان کے جملہ مخطوں لیعنی پاکستان' بھارت ' بنگلہ دیش اور تشمیر میں موجود اور بر سر کار ہے۔ اور بورے عالم اسلام میں اس کو برعظیم مندو پاک کی اصل اور واحد اسلامی تحریک کی حیثیت سے پہانا جا آ ہے اور غیر مسلم ممالک میں بھی اسے ایک قابل لحاظ بنیاد پرست قوت سمجھا جا آ ہے۔۔۔۔ ہایں ہمہ اگر نصف صدی سے زیادہ کا عرصہ گزر جانے کے باوجودیہ تاحال کمیں کامیابی کی منزل کے آس باس بھی نظر نہیں آتی تو اس کے اسباب میں جمال خارجی اور ٹانوی عوامل بھی شامل ہیں وہاں داخلی طور پر خود داعی کے فکر کی چند بنیادی تعقیرات بھی ہیں جن کی وضاحت اس جدوجمد کے آئدہ سلسل کے لازی تقاضے کی حیثیت سے ضروری اور لابدی ہے اور اللہ کواہ ہے کہ اس سے نہ ان کی توبین مقصود ہے نہ تنقیص-

اس فکر کی اہم ترین اور سب سے بنیادی کی ایمانی حقائق کے ادراک و شعور اور اس "باطنی تجربے" کی ضرورت و اہمیت سے خطرناک حد تک بے اعتمالی ہے جسے علامہ اقبال نے اپنے اشعار میں تو نمایت جوش و خروش اور کیف و سرور کے ساتھ بیان کیا ی ہے ' ''اللیات اسلامیہ کی تشکیلِ جدید '' کے پہلے تین خطبات کا موضوع بھی بنایا ہے۔ اس بے اعتمائی نے اس تحریک میں روحانیت کا عضر ابتداء بی سے خطرناک حد تک کم کردیا تھا۔ اور بالآخر اسے ایک خالص سیاسی تحریک بنا کر رکھ دیا۔ اس موضوع پر ایک مفصل بحث راقم الحروف نے اب سے چیمیس برس قبل اپنی ایک تحریر ''اسلام کی نشأۃ فانیہ: کرنے کا اصل کام'' میں کی تھی۔

دوسری اہم تنقیر مولانا مودودی کے عمرانی فکر کی ہے کہ جمال نقتری کے سود
کی حرمت کو تو انہوں نے خود بھی خوب سمجھا اور بیان بھی خوب کیا' وہال زمین کے
سود' یعنی غیر حاضر زمینداری اور جاگیرداری کی نفی سے وہ یکسر قاصر بی نہیں رہے'
ان کی تائید اور تقویت کے لئے ایک کتاب بھی لکھ دی۔ پاکتان کی قومی سیاست کے
اکھاڑے میں اتر نے کے بعد تو یہ گمان کیا جاسکتا ہے کہ یہ معالمہ حکمتِ عملی اور
مصلحت اندلیثی کی بنا پر ہوا ہو' لیکن جیران کن امریہ ہے کہ فکر اقبال کا یہ کوشہ
مولانا کی نگاہ سے ابتداء کیے او جمل رہ گیا۔ شاید اس میں اصل عمل دخل حیدر آباد
وکن کے ریاستی اور جاگیردارانہ ماحول کا ہو جس میں مولانا نے نشو و نما پائی تھی' واللہ
علم' لیکن بسرحال اس تسامح یا تنقیر نے پاکستان میں اقامتِ دین کی تحریک کو انتظائی
جذبے سے بحرمحروم کردیا۔

تیرامعالکہ جس کے طمن میں مولانا مودودی سے تقیم ہوئی جاعتِ اسلای

کے لئے تنظیی ڈھانچ کا تھا۔ سب جانتے ہیں کہ دورِ نبوت سے لے کر بیسویں
صدی عیسوی کے آغاز تک امتِ مسلمہ میں "تنظیم" کی واحد اساس "بیعت"
ری۔ چنانچہ خود نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے متعدد مواقع پر صحابہ ہے بیعتیں
لیس جن میں سے بیعت عقبۂ ثانیہ تو آپ کے پیفیرانہ مشن کی شحیل کے طمن میں
فیصلہ کن ثابت ہوئی۔ پھر ظلافت کا نظام قائم ہوا تو وہ بھی بیعت کی اساس پر تھا۔
ظلافتِ راشدہ کے خاتے کے بعد اصلاح حکومت کے لئے جتنی کوششیں ہو کی بیعت
ظلافتِ راشدہ کے خاتے کے بعد اصلاح حکومت کے لئے جتنی کوششیں ہو کی بیعت

کی اساس پر ہوئیں۔ پھرجب ع "موئی دین و دولت میں جس دم جدائی" والا معالمه ہوگیا تو ایک جانب ملوکیت کا نظام بھی بیعت کی اساس پر قائم ہوا اور ووسری جانب سلوک وارشاد کے سلطے بھی بیعت ہی کی بنیاد پر قائم ہوئے۔ یمال تک کہ م كذشته صدى كے دوران جهاد كى جنتى تحريكيں بورے عالم اسلام ميں بريا ہو كيں 'خواہ دہ ہندوستان کی تحریکِ مجاہدیں "تنمی" خواہ لیبیا کی سنوی تحریک "اور خواہ مِمدی سوڈائی ّ کی تحریک سب بیعت بی کی اساس پر منظم ہوئیں۔ اور بیر سلسلہ موجودہ صدی کے آغاز تک قائم رہا۔ چنانچہ مولانا مودودی کے حوالے سے تو اہم ترین معالمہ مولانا آزاد کی "حزب الله" کا ہے جس کی تاسیس بیعت ہی کی بنیاد پر ہوئی تھی۔ (بعد کی ایک اور مثال یہ ہے کہ جب علماء اسلام نے قادیا نیت کے سترباب کے لئے تحریک چلانے کا فیصلہ کیا تو اس کے لئے بھی سید عطاء اللہ شاہ بخاری کو امیر شریعت مقرر کر کے ان سے بیعت کی می۔ اور بیعت کرنے والوں میں مولانا سید انور شاہ کشمیری ایسے بیہی تا وقت بھی شامل تھے جن سے علامہ اقبال نے متعدد بار درخواست کی تھی کہ لاہور منتقل ہوجائیں تاکہ دونوں مل کر فقہ اسلامی کی تدوین نو کا مشکل مرحلہ طے كرسكين اور مولانا احمد على لاموري مجى تنے جو طويل عرصے تك الجمن حمايت اسلام ك قائم كرده "اشاعت اسلام كالج"كى فيجلك كمينى ك مدر رب سف جس ك محكران علامه اقبال اورسيد غلام بميك نيرتك يتحه)

چنانچہ خود مولانا مودودی کا اپنا ذہن بھی ان کے مارچ ۱۹۹۲ء کے ایک خطیس کمل کر سامنے آجا آ ہے جو انہوں نے جماعتِ اسلامی کے قیام سے صرف پانچ ماہ قبل حدید آباد (دکن) کے مولانا محدید آس مرحوم کے نام لکھا تھا، جے انہوں نے اپنی تالیف و خطوط کے چراغ میں شامل کیا ہے۔ اس میں مولانا نے بیعت کی تین قسمیں بیان کیں ایعن : ایک وہ جو کی خاص مرطے پر کسی معین کام کے لئے کی جائے جیسے بیان کیں ایعن : ایک وہ جو کسی خاص مرطے پر کسی معین کام کے لئے کی جائے جیسے بیعتِ رضوان و سری بیعتِ سلوک و ارشاد اور تیسری وہ بیعت «جو اسلامی جماعت کے امیریا امام کے ہاتھ پر کی جاتی ہے "جس کے قسمن میں وہ مزید وضاحت فرماتے

بیں کہ: "اس کی نوعیت یہ ہے کہ جب تک امیریا امام اللہ اور اس کے رسول کا مطبع رہے اس فقت تک جماعت کے تمام ارکان پر اس کی اطاعت فرض ہے۔ من ملت وَ لیسَ فی عُنقِه بیعت الإ لیعن "جو مسلمان مرا اس حال میں کہ اس کی گردن میں بیعت کا حلقہ نہ تھا تو وہ جاہلیت کی موت مرا" صبح مسلم" عن عبداللہ ابن عمل اور دوسری تمام احادیث میں جس بیعت کی اہمیت پر ذور دیا گیا ہے ان سب سے مراد میں دوسری تمام احادیث میں جس بیعت کی اہمیت پر ذور دیا گیا ہے ان سب سے مراد میں تیسری بیعت ہے کیونکہ اس پر اسلامی جماعت کی زندگی اور اس کے نظام کا قیام منحصر ہے۔ اس سے الگ ہونے یا الگ رہنے کے معنی یہ بیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم جس کام کے لئے تشریف لائے تھے اور جس امر عظیم کا بار آپ امت پر چھوڑ گئے جس کام کے لئے تشریف لائے تھے اور جس امر عظیم کا بار آپ امت پر چھوڑ گئے بیں اس کو نقصان پہنچایا جائے یا ختم کردیا جائے۔"

اس کے باوجود اگر مولانا مودودی نے جماعت اسلامی کے لئے بیعت کی اس منصوص 'مسنون اور ماتور اساس کو چھوڑ کر مغرب سے در آمد شدہ تنظیمی ڈھانچہ افتیار کیا تو اس کی جو واحد وجہ سمجھ میں آتی ہے وہ یہ ہے کہ جب " ایک صالح جماعت کے قیام کی ضرورت" کے جواب میں کچھ نوجوان اور جدید تعلیم یافتہ لوگوں کے ساتھ ساتھ مولانا محمہ منظور نعمانی اور مولانا امین احسن اصلاحی الیی بھاری بھر کم نہ ہی مخصیتیں بھی دممن نیز حاضری شوم" کے مصداق حاضر ہو گئیں تو مولانا ان سے "بیعت" کا مطالبه کرنے کی ہمت نه کرسکے اور ایک نیم جمهوری اور نیم "امیری" ڈھانچہ اختیار کرلیا۔ لیکن چونکہ جماعتِ اسلامی کی امارت کے بارے میں مولانا کا اپنا ذ بن وی تفاجو اوپر درج ہوا اندا ۱۹۲۱ء سے ۱۹۵۱ء تک مسلسل پندرہ برس عملی اعتبار ہے جماعت میں امارت یا "آمریت" اور جمهوریت یا "شورائیت" کے مابین کشاکش جاری رہی جو بالاً خرے۵۔۵۲ء میں وھاکہ خیز بحران کا سبب بن حمیٰ 'جس ہے جماعت کی تحریک کو شدید نقصان بہنی ۔ اس کے برعکس اگر مولانا ۲۸ء بی میں اپنے اس ذہن کو بروئے کار لانے کی جرأت کر لیتے جو بالاً خر انہوں نے ۵۸ء میں شرح و اسط کے ساتھ پیش کیا (تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو میری تالف "آریخ جماعتِ اسلامی کا ایک م میثاق 'جنوری ۱۹۹۳

گشدہ باب") تو آگرچہ شروع میں ساتھ آنے والوں کی تعداد کسی قدر تم رہتی لیکن بعد میں دوام اور تسلسل برقرار رہتا۔ اور ۱۹۳ء اور ۵۵ء کے بحران پیدا نہ ہوت۔ واللہ اعلم!

مولانا مودووی کے تحریکی فکر میں چوتھا ''خلا'' منہج انقلاب کے ضمن میں تھا' یعنی میہ کہ دعوت<sup>، تنظی</sup>م' تربیت اور "کشاکش خس و دریا" کے ابتدائی مراحل کے بعد جب مناسب قوت فراجم بوجائ تو آخرى "اقدام" يا الكريزي لفظ "يوش" يا "بوچ" کی عملی صورت کیا ہوگی؟ اس پر مولانا نے یا تو بالکل غور ہی نہیں کیا تھا' یا اس کے بیان کو خلافِ مصلحت سمجھا۔ اس کئے کہ ''اسلامی حکومت کس طرح قائم ہوتی ہے " فی تحریر میں جس کا ذکر اس سے قبل ہوچکا ہے اسلامی انقلاب کے ان جمله ابتدائی لوازم اور مراحل کواینے مخصوص طرز اور اسلوب میں بہ کمالِ حسن و خوبی بیان کرنے کے بعد 'جن کا بیان راقم نے بھی اپنی بساط کے مطابق ان کالموں میں کچھ ہی عرصہ قبل "نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی انقلابی جدوجمد کے مراحل" کے عنوان سے متعدد اقساط میں کیا ہے ' مولانا مودودی نے بار بار اس طرح کے الفاظ استعال کرنے پر اکتفا کی ہے کہ "تب ایک طبعی متیجہ کے طور پر وہ خالص نظام حكومت ابحر آيا ہے جس كے لئے ان طاقتور اسباب نے جدوجد كى ہوتى ہے" اور " تر کار ایک لازی اور طبعی متیجہ کے طور پر وہی حکومت قائم ہوجائے گی جس کے لئے اس طرز پر زمین تیار کی گئی ہو۔" اور اس طرح کویا آخری اقدام اور اس سے پیدا ہونے والے "تصادم" کے ذکرے کریز کیا ہے۔ کویا علامہ اقبال نے منہج انقلابِ اسلامی کو اپنے جس معجز نما شعر میں بہ تمام و کمال سمو دیا تھا اس کے مصرعهٔ اول لینی ۔ "بانشۂ درویشی در ساز و دما دم زن!" کے جملہ تقاضے تو مولانا مودودی نے خوب سمجھ بھی اور سمجھائے بھی' لیکن مصریتہ ٹانی لینی ۔"چوں پختہ شوی خود را

برسلطنت جم زن!" کے نقاضے یا تو خود ان پر بھی بوری طرح واضح نہیں تھے' یا انگریز کی حکومت کے زمانے میں معالمہ ''مصلحت نیست کہ از پردہ بروں آید راز!" والا

تفاء راقم کے نزدیک معالمہ پہلا تھا۔ اس لئے کہ اگریہ "خلا" صرف مصلحت کی بنا پر ہو تا تو اس سے وہ مصری نہیں مملک متیجہ ہر گز بر آمد نہ ہوسکتا جو حصول آزادی اور قیام پاکستان کے بعد ظاہر ہوا۔ یعنی میرے نزدیک بیہ انقلابی اور تحریکی فکر کی اسی تقصیر کا نتیجہ تھا کہ مولانا نے قیام پاکستان کے فور ابعد جماعت اسلامی کو پاکستان کی استخالی ساست کے میدان کار زار میں واخل کر کے کشاکش اقتدار میں ایک فریق کی حیثیت دیدی جس کے نتیج میں اس کی "اصولی اسلامی انقلابی جماعت" کی حیثیت یکسر تبدیل ہو کر "اسلام پند قومی ساسی جماعت" کی صورت اختیار کر منی 'جس کے جملہ منطقی تقاضے بعد میں "ناگزیر برائی" کے طور پر اور "اَ هُو نُ الْبَلِيَّتَين" کے قدیم شری حیلے کے مطابق بورے کئے جاتے رہے۔ اور رفتہ رفتہ نوبت بایں جا رسید ع میں پیچانی ہوئی صورت بھی پیچانی نہیں جاتی!" اور جب اس قلبِ ماہیت کا ناگزیر متیجہ اس صورت میں برآمد ہوا کہ جماعت کے قدیم کارکنوں کا رہا سا انقلابی جذبہ بھی بالكل ختم ہوگيا تو انقلاب كے لئے "راست اقدام" كے نقاضوں كو فورى طور پر اور سن قدر وسیع پیانے پر پورا کرنے کے لئے ایک متباول تنظیم کی ضرورت محسوس ہوئی 'جو "پاسبان "کی صورت میں منصر شہود پر آچکی ہے!

ہوئی جو پاسبان کی صورت یہ سصۃ ہود پر اپی ہے ۔

راقم نے جماعتِ اسلامی کی اس "قلبِ ماہیت" پر اصولی لیکن مفصل کلام
اپنے اس بیان میں کیا تھا جو ۵۹ء میں بحثیت رکن جماعتِ اسلامی مرکزی مجلِ
شور کی مقرر کردہ "جائزہ کیٹی" کی خدمت میں پیش کیا تھا۔ (اور بعد میں "تحریب
جماعتِ اسلامی : ایک تحقیقی مطالعہ" کے نام سے طبع ہوا۔) اپنے اس بیان کے
اخری باب "نتیجۂ کلام" میں راقم نے یہ لکھا تھا کہ "میں نے نہ یہ کماہے اور نہ میں
الیا سجھتا ہوں کہ ۲۴ء میں جب طریق کار تبدیل کیا گیا تو دانستہ طور پر اس تبدیلی کا
ادراک کرنے کے باوجود کیا گیا جو اس طرح اس پوری تحریک کی بنیادی نوعیت میں برپا
ہورہی تھی کین یہ بسرحال میں سجھتا ہوں ۔۔۔۔ کہ طریق کار کی اس تبدیلی نے
ہورہی تھی کین یہ بسرحال میں سجھتا ہوں ۔۔۔۔ کہ طریق کار کی اس تبدیلی نے
ہوات کو سطی طور پر متاثر نہیں کیا بلکہ اس کو جڑوں سے لے کر شاخوں تک اور سر

ے لے کر پیر تک بدل کر رکھ دیا ہے اور اب اس جماعت کی بنیادی نوعیت تک میں فرق داقع ہوچکا ہے"۔

اور پھر"تبدیلی کیوں ؟" کے ذیل میں "اس کی وجہ" یہ معین کی تھی کہ "میں اگر ایک لفظ میں اس اصل وجہ کو بیان کرنا چاہوں تو وہ ایک لفظ <sup>وع</sup>لت پیندی' ہے .... " مزیدبرآن سورة الانبیاء کی آیت ۳۷ اور سورهٔ بی اسرائیل کی آیت ۱۱ کے ِ حوالے سے عرض کیا تھا کہ یہ کمزوری "انسان کی تھٹی میں پڑی ہوئی ہے اور انسان کا خمیر جس مٹی سے اٹھا ہے اس میں جزو لا نِفک کے طور پر شامل ہے" لیکن اس وقت جو کچھ عرض کیا گیا ہے اس کی روشنی میں دیکھا جائے تو اس کا ایک اہم سبب فکر کا متذكره بالا "خلا" بهي تھا۔ ليني جو نكه انقلابي جدوجمد كے آخرى "اقدام" كے ضمن میں ذہن میں واضح نقشہ پہلے سے موجود نہیں تھا للذا آزادی کے فور آبعد پاکستان کی توی سیاست کے میدان میں طاقت کا جو ظاہری خلا نظر آیا اس نے کشال کشاں اپنے "وام مرنگ زمیں" کی جانب تھینچ لیا! اور عجلت پندی کے باعث یہ عظیم حقیقت ذہن سے او جھل رہ می کہ امتخابات کسی نظام کو چلانے کے لئے منعقد کئے جاتے ہیں بدلنے کے لئے نہیں اور نظام کی تبدیلی صرف "تصادم" ہی کے ذریعے ممکن ہے!

الغرض مولانا مودودی علامہ اقبال اور مولانا آزاد دونوں کے فکر و عمل کے جامع ہونے کے اعتبار سے تو بلاشہ «مجمع البحرین» تھے کین بدشمتی سے تین معاملات میں تو وہ حضرت علامہ کے فکر سے پیچے رہ گئے یعنی ایک ایمانی کیفیات اور باطنی تجربہ کی ایمیت کے شعور و ادراک کے معاملے میں وو سرے غیر حاضر زمینداری اور جاگیرداری کی حرمت کے بارے میں اور تیسرے انقلابی عمل کے آخری مرطے لینی اقدام اور تصادم کے بارے میں ۔۔۔۔ اور ایک معاملے میں وہ مولانا آزاد سے بھی پیچھے رہ گئے یعنی اسلامی انقلابی جماعت کے تنظیمی ڈھانچ کو بیعت کی منصوص مسنون اور ماثور اساس پر استوار کرنے کی ہمت نہ کریائے۔

میثاق 'جنوری ۹۳ء ٣٣

بسرحال اسلام کے انقلابی فکر کی اس کامل تجدید کے بعد 'جو اللہ تعالیٰ نے علامہ

اتبال کے ذریعے نصف صدی سے زیادہ عرصہ تبل کرادی تھی، جس کے زیر اثر

" جاله کے چشے اللے لگے!" کے مصداق ایران میں انقلاب برپا ہو کیا اور پیرا قبال

واکثر جاوید اقبال کی موایت کے مطابق وسط ایشیاک مسلمان ریاستیں بھی "ماول" کی

اللش میں ہیں' اگر خود اقبال کے خوابوں کی سرزمین پاکستان میں 'گرفتہ چینیاں

احرام و کمی خفته دربطحا!" کے مصداق تاحال اسلامی انقلاب کی منزل تک رسائی حاصل نہیں کی جاسکی تو اس کا اصل سبب۔

« بمصطفیٰ م برسال خولیش را که دیں ہمہ اوست

اورب

آگر به او نه رسیدی تمام بولبی است!"

"خلافِ پیمبر کے رہ گزید

که هر مخز بننزل نه خواید رسید!"

کے بموجب "منیج انقلاب نبوی" کے صبح نہم و شعور میں کی یا موجود الوقت

تصورات اور رجحانات کے دباؤ کے باعث اس کو پوری طرح اختیار کرنے سے قاصر

رہ جا تا ہے۔ تاہم اس کا بید مطلب ہر گز نہیں ہے کہ اس عرصے کے دوران جو مساعی ہو کیں وہ بالکل رائیگال محکیں۔ اس کے برعکس حقیقت یہ ہے کہ احیائے اسلام اور تجدید

دین کا قافلہ رفتہ رفتہ اور درجہ بدرجہ آگے برس رہا ہے۔ چنانچہ اب یہ حقیقت بحماللہ پوری طرح آشکار اور واشکاف ہو چکی ہے کہ اسلام صرف ندہب نمیں کامل دین ہے

جو عدلِ اجهامی کا بهترین ' جامع ترین اور متوازن ترین نظام پیش کر تا ہے۔ پھرلا کھوں انسانوں کے دلوں میں اس نظام کے برپا کرنے کا ولولہ بھی پیدا ہو چکا ہے۔ چتانچہ اس

پوری صدی کے دوران ع "مچال ہول تھوڑی دور ہراک را ہرو کے ساتھ!"والی صورت عملاً برقرار ربی اور امت کے معتدبہ افراد نے ہردای کی آواز پر لیک کی (باتی صفحہ مدر بر)

## دين مين سمع وطاعت كامقام

بسلسلهٌ احليعواالله واطيعواالرسول كامفهوم ( ۳ ) امتينظيم اسلامي واكر اسسارا حدك درس فست آن سيمانوز ------ متب: عافظ فالدمسسود فضر

فَاتَّقُو ا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمُ وَ السَّمُعُو ا وَاَطِيعُوْ ا وَاَتْفِقُو ا خَمْراً لِّانَفُسِكُمُ ط وَمَنْ تُوْكَ شُحَّ نَفْسِهٖ فَأُولِيكَ هُمُ الْمُثْلِحُونَ ⊖( آيت ١١)

''پس اللہ کا تقویٰ افتیار کرد اپنی امکانی حد تک' اور سنو اور اطاعت کرد' اور خرچ کرد اپنے بھلے کے لئے۔ اور جو کوئی بچا دیا گیا اپنے جی کے لالج سے تو یمی لوگ فلاح یانے والے ہیں۔''

سورة التغابن کے دو سرے رکوع کی پہلی پانچ آیات (۱۱- ۱۵) کے بارے میں سے بات بیان ہو چی ہے کہ ان میں شمراتِ ایمانی کا بیان آیا ہے، جن میں سے چار آیات کا تعلق کر ونظر کی تبدیل سے، جبکہ صرف ایک آیت عمل سے متعلق ہے، جس پر ہم نے تفصیل سے متعلق کی جہ اس کے بعد آیت ۲۱ سے زوردار وعوتِ عمل دی جارہی ہے۔ صرف ایک لفظ «فَاتَقُو اللّٰه، میں ہم کہ سے ہیں کہ ایمان باللہ اور ایمان بالاً خرہ دونوں کو سمولیا گیا ہے اور اس کے بعد سارا زور وعوتِ عمل اور اس میں بھی فاص طور پر اطاعت پر گیا ہے۔ چنانچہ اس کے جم سارا زور وعوتِ عمل اور اس میں بھی فاص طور پر اطاعت کو!) ہے۔ چنانچہ اس کے حمن میں فرایا گیا: واسمعون ا واطبعت کر!) اطاعت کو!) اطاعت کے حمن میں آگرچہ اس سے پہلے پوری ایک آیت گذر چی ہے، جس پر ہم تفصیلی مختلو کر چی ہیں، لیکن اس آیہ مبارکہ میں بھی "واسمعون ا واطبعوا" کے الفاظ میں اطاعت کی زوردار وعوت ہے۔ ان الفاظ کے حوالے سے چار باتیں ذہن نشین کرنے میں اطاعت کی زوردار وعوت ہے۔ ان الفاظ کے حوالے سے چار باتیں ذہن نشین کرنے قابل ہیں:

قرآن عكيم كى ايك ابم اصطلاح

پہلی بات میہ که "سمع و طاعت" قرآن حکیم کی ایک اہم اصطلاح ہے۔ چنانچہ قرآن

عکیم میں آیت زیر درس کے علاوہ چار مقامات پر بیہ جوڑا اس طرح آیا ہے:

ا) سورة البقره كى آخرى دو آيات كے بارے ميں روايت ہے كہ يہ رسول الله ملى الله عليه وسلم كو شب معراج ميں عطا موئى بيں۔ سورة البقره اگرچه بورى كى بورى مدنى سورت ہے كين اس كى آخرى دو آيات اس اعتبار سے كى شار موں كى كہ واقعة معراج كى دور ميں پيش آيا جس كے دوران امت كے لئے تخفے كے طور پر يہ دو آيتيں دى كى دور ميں پيش آيا جس كے دوران امت كے لئے تخفے كے طور پر يہ دو آيتيں دى كين دان ميں سے بہلى آيت (آيت ٢٨٥) جس كا آغاز الكن الرسول كے الفاظ سے موتا ہونا كے آخرى الفاظ ميں:

ك الرى الفاظ إن . وَتَلَكُوا سَمِعْنَا وَاطْعَنَا عُقْرَ انْكَ رَبَّنَا وَالِيْكَ الْمَعِيدُ

سورة البقره كے بارے يس بيد بات برى اجميت كى حال ب كدي شريعت اسلامى كا نقطة آغاز الله على الله الله الله الله ا

 ۲) شریعتِ اسلامی کا نقطة محیل یا نقطة عردج سورة المائده ہے۔ اس کی آیت کے میں فرمایا گیا:

وَاْذَكُرُوْ الْمُعَمَّةُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمِنْ اللَّهِ وَالْقَكُمُ بِهِ إِذْ قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَاطَعْنا "اور ياد ركهنا الله كى نعت كوجو (شريعت كے حوالے سے) تم پر ہوئى ہے اور اس كا عمد (بھى ياد ركهنا) جس ميں الله نے تم كو بائدھ ليا ہے جبكہ تم نے كما تما كہ ہم نے سنا اور اطاعت كى!"

سورة النوركي آيت ۵ مي فرمايا كيا:

ِ إِنَّمَا كَانَ قُولَ الْمُؤْمِنِينَ إِنَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهٖ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمُ اَنْ يَتُولُوا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا

میقینا ایمان والوں کی بات تو یمی ہے کہ جب بلایا جائے ان کو اللہ اور اس کے رسول کی طرف آکہ وہ فیصلہ کرے ان کے ماین تو کمیں کہ ہم نے من لیا اور تھم مان لیا۔"

۳) ای طرح سورة النساء کی آیت ۴۶ میں یہود کے طرزِ عمل کا ذکر کرنے کے بعد

میثاق 'جنوری ۹۳ء

44

وَكُو اَتَّهُمْ قَالُواْ سَمِّعَنا وَاطْعُنا وَاسْتُمْ وَأَنْظُرْ نَا لَكَانَ خَيْراً لَّهُمْ وَٱلْوَمَ . . .

"اور اگر وہ کتے کہ ہم نے سا اور مانا اور (اے نمی) سنے اور ہم پر نظر سیجے تو بیہ

ان کے حق میں بہتر اور درست ہو تا ....."

تو یہ جار مقامات ہیں جمال ''سَمِعْمَا وَاَطْعَنا''کے الفاظ ایک جوڑے کی شکل میں آئے

اب ذرا اس کا منفی پهلومجی ملاحظه کرلیجیمه کفارکی ایک روش توبیه تنمی که یننے ہی 

ُ وَلَكَ ٱلَّذِيْنَ كُثَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِهٰذَا ٱلتَّرَانِ وَٱلْغُوا لِيْدِلُمَلَّكُمُ تَغْلِبُونَ

"اور کافر (ایک دوسرے سے) کہنے گئے کہ اس قرآن کو مت سنو اور (جب محر" اسے پڑھ کر سنادہے ہوں تو) اس میں شور وغل کرو اشاید کہ (اس تدبیرے) تم

اِس صورت میں تو "دسمع" بی کی نفی ہوگئ ' جبکہ ایک طرز عمل وہ تھا جو یہود نے افتایار کر ركما تما اورجس كا ذكر قرآن حكيم بن دوبار "سَيْعَنا وَعَصْبَنا"ك الفاظ بن آيا ب، يعنى "جم نے سنا اور جم نے نافرانی ک"۔ يهود كے يه الفاظ سورة البقره كى آيت عه يس بحى نقل ہوئے ہیں اور سورۃ النساء کی آیت ۴۸ میں بھی۔ موفر الذکر آیت کا دو سمرا کلڑا اوپر بیان موا ہے۔ آیت کے پہلے عصے میں یمود کا طرز عمل بیان کرتے موتے یہ الفاظ آئے بِن كه يه كتے بين "سَمِّعَنا وَعَصَيَنا" حالاتكه انسين كهنا چاہے تھا "سَمِعْنا وَاَطَعْناً"-وّ "سمع و طاعت" ورحقیقت قرآن حکیم کی ایک اہم اصطلاح ہے۔

دوسمع و طاعت" کاایک اہم نقاضا<u>۔ فوری تغمیل</u>

دو سری بات یہ نوٹ سیجئے کہ اس اصطلاح اور اس اسلوب سے پیش نظر کیا ہے! "وَالسَّمْعُوا وَاطِيعُوا" (سنو اور اطاعت كو!) كے الفاظ میں در حقیقت فورى (immediate) اطاعت کا تھم ہے ایعنی سنتے ہی اطاعت کا لازم ہو جانا۔ ایک درمیانی طرزِ عمل میہ بھی ہو تا ہے کہ کوئی بات من تولی جائے' لیکن اگر اپنی سمجھ میں آئے تو مان لی جائے ورنہ رو کر دی جائے 'اس طرح "سننے " اور "مائے" کے درمیان "این سجھ"

ماکل ہوجاتی ہے۔ اس طرز عمل کا تجزیہ کرنے سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ گویا آپ اس عظم کو نہیں مان رہے بلکہ اپنی سمجھ کی اطاعت کررہے ہیں کیونکہ آپ نے اس عظم کو مانا ہے جو آپ کی سمجھ میں آگیا۔ گویا اصل مطاع تو آپ کی سمجھ ہوئی۔ یہ اس طرح کا طرز عمل ہے جیسا یہ کہ اگر اللہ کا کوئی عظم آپ کے نفس کو بھی پند آیا اور آپ اس پر عمل پیرا ہو مے تو آپ نے اطاعت اللہ کی نہیں بلکہ اپنے نفس کی کے۔

الله اور اس کے رسول کی اطاعت تو بلااسٹناء ہونی چاہئے خواہ سجھ میں آئے خواہ نہ آئے خواہ نہ آئے خواہ نہ آئے ہوئی چاہئے و الفاعت کا تقاضا نہ آئے ہوئی سجھ میں آئے یا نہ آئے کا سوال ہی درمیان سے کی سخت ہی اس پر عمل کو۔ اپنی سجھ میں آئے یا نہ آئے کا سوال ہی درمیان سے لکل جاتا چاہئے۔ میٹرک کے زمانے میں ہم نے ایک نظم میں خال ہی درمیان سے دکھ جاتا چاہئے۔ میٹرک کے زمانے میں ہم نے ایک نظم دائے ہیں ہی نقشہ کھینچا گیا ہے کہ چہ سوسواروں پر مشمل فوج کے رسالے کو حملہ کرنے کا تھم دیا گیا ہے۔ اب ان میں کے جمعے مواروں پر مشمل فوج کے رسالے کو حملہ کرنے کا تھم دیا گیا ہے۔ اب ان میں سے ہر محض کو معلوم تھا کہ کمی نے غلط تھم دیا ہے۔

Someone has blundered

کیونکہ صور تحال اس طرح کی تھی کہ ان کے دائمیں بائمیں اور آگے پیچے توپیں گی ہوئی ۔ تھیں

Cannon to right of them

Cannon to left of them

Cannon in front of them

Cannon behind them

اور حلے کی صورت میں ان چھ سوسواروں کی ہلاکت بھٹی تھی --- لیکن

Theres not to reason why?

Theres but to do and die.

ان کا کام یہ نہیں ہے کہ وہ اس وقت اس تھم کی حکت دریافت کریں اور اپنے دلائل پیش کریں کہ یہ تھم غلا دیا گیا ہے' بلکہ آرمی ڈسپلن اس طرز عمل کا نام ہے کہ جو تھم دیا گیا ہے اس کی فوری تقبیل کرو اور اس میں موت آتی ہے تو آئے! تو یہ ہے در حقیقت وہ

#### انداز جو کہ "وَاسْمُعُوا وَاعِلْمُعُوا" کے جواب میں مطلوب ہے۔

## سمع طاعت پر مقدم کیول؟

اس سلسلے میں تیسری لا کی توجہ بات میر ہے کہ "سمع وطاعت" میں "سمع" مقدم ہے "طاعت" ر۔ ویسے تو طبعی ضابطہ بھی ہی ہے کہ آپ کوئی بات سنیں مے تو اس کی اطاعت کریں مے' لیکن غور طلب بات میہ ہے کہ ''سمع وطاعت'' کا تھم دیتے ہوئے "وَالْسَمُعُوا" كو كيول نمايال كيا كيا ب ؟ اس لئے كه اقامتِ دين كى جدوجمد ايك اجماعى مكل اور جماعتى ديئت عي مي مكن ب اور اس سليلے كے تمام احكام سے بوقت آگائى کے لئے اس جماعتی نظم سے وابعثلی اور پرونٹکی ضروری ہے۔ اگر آپ اس جماعتی نظم سے وابسة نهيل بين تو "مع" بي نهيس موكا، تتيجة "طاعت" كي نوبت كمال آس كي؟ رسول الله صلى الله عليه وسلم ك احكام خطبات جمعه من صادر موت عقد أس وقت آج كى طرح ریڈیو، ٹیلورون اخبارات میلی فون اور ٹیلی مرام جیسے رسل و رسائل اور ابلاغ کے ذرائع توتھے نہیں۔اب جو مخص جعہ میں آتا ہی نہ ہواور اس طرح ان احکام کو سننے ہی سے محروم رہے تو وہ اطاعت کیے کرے گا! چنانچہ رسول اللہ ملی اللہ علیہ وسلم نے خطبهٔ جمعہ کے دوران منبریریہ فرمایا کہ بیہ لوگ جو جمعہ میں شرکت سے رہ جاتے ہیں وہ اس طرزِ عمل سے باز آجائیں ورنہ اس بات کا اندیشہ ہے کہ اللہ ان کے داول پر مرکروے گا۔ یین ''تَحَتَمُ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوْبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمِعِهِمْ وَعَلَىٰ اَبْصَادِهِمْ غِشَاوَةٌ'' کے الفاظ ہیں بدترین کافروں کے لئے جو سزا سائی حمی ہے انہیں وہ سزا ملے گ۔

ای طریقے سے کوئی انقلابی جماعت جو اس مقعد (غلبہ دین) کے حصول کے لئے
کوشاں ہے اگر آپ اس سے پیوست نہیں ہیں اس سے چٹے ہوئے نہیں ہیں اس کے
نظم کے ساتھ آپ کی وابنگلی ہی نہیں ہے تو انقلابی جدوجہد سے متعلق احکام و ہدایات
آپ تک نہیں پہنچ سکیں گی۔ یہ ممکن نہیں ہے کہ کوئی ہرکارے اور پیادے احکام لئے
لئے پھر رہے ہوں اور ایک ایک مخص کو خلاش کرکے ان کی تھیل کرائمیں۔ عدالتی نظام
میں اور حکومتی سطح پر تو ایسا ہو تا ہے کہ گھروں پر جاکر سمن کی تھیل کرائی جاتی ہے لیکن
میں اور حکومتی نظام میں ایسا ممکن نہیں ہے۔ اس کے لئے تو عظ "بیوست رہ شجر

ے امید بمار رکھ" کے مصداق جماعت سے وابستہ رہنا ضروری ہے۔ ایک پتہ جب تک ورخت پر لگا ہوا ہے ای وقت تک وہ اس ورخت کا حصہ ہے۔ ورخت کی جڑسے لے کر اس کی چوٹی کے چوں تک کے مابین ایک رابطہ قائم ہے۔ جڑ کے ذریعے سے جو پانی اور غذا درخت حاصل كريا ہے وہ اس كے آخرى ہے تك بھى پہنچ جاتى ہے الين جب كوئى پع درخت سے کٹ جاتا ہے تو اب درخت کی غذا سے اسے کوئی حصہ نہیں ملتا اور اس کی موت واقع ہوجاتی ہے۔ اس طرح اگر جماعت سے آپ کا تعلق منقطع ہوگیا تو ظاہر بات ہے کہ اب آپ اس کے نظم اور سلک میں ضیں ہیں اللہ ایک ایس پیٹک ہیں جس کی ڈورکٹ چکی ہے اور ایک ایبا پہ ہیں جو اپنے درخت سے علیمدہ ہو چکا ہے۔ اس کو پوسکی کما جا آ ہے اور اس کے لئے الفاظ استعال موسکتے ہیں مسلک مونا العنی برویا جانا۔ ہار میں اگر موتی پروے گئے ہیں تو وہ ہار ہے' اور اگر اس کی دور ٹوٹ می ہے تو وہ ہار نمیں رہا بلکہ منتشر موتی ہیں۔ ای طرح جماعت کے افراد اگر اس کے ساتھ مسلک اور ملتزم ہیں تو وہ صحح معنوں میں جماعت ہے۔ التزام کے معنی چیٹ جانا ہیں اور ملتزم وہ ہے جو جماعت کے ساتھ مچٹا رہے۔ یمی در حقیقت سمع کو مقدم رکھنے کا سبب ہے 'ورنہ اس کو نمایاں کرنے کی ضرورت نہ متن کو تکہ یہ بات تو بالکل ظاہر اور understood ہے کہ اطاعت کا مرحلہ آیا ہی ننے کے بعد ہے۔

### سمع وطاعت كالازمى تقاضا—بيعت

چوشی اور آخری بات بدک اس سمع وطاعت کو نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نے بعت کی شکل وی ہے۔ حضور صلی الله علیه وسلم اگرچہ رسول سے اور جو کوئی بھی آپ پر ایمان بالرسالت کے لازی تقاضے کے طور پر' آپ کی اطاعت فرض تھی۔ اس کے باوجود نظم جماعت میں اس سمع و طاعت کی اہمیت کو واضح کرنے کے لئے آپ نے صحابہ کرام سے با قاعدہ بیعت لی۔ اس سلسلہ میں وو حدیثیں ملاحظہ ہوں:

اللہ عن العلوث الا شعری وضی اللہ عنہ قبل قبل وَسولُ اللهِ صلّی الله علیه وسلّم:

الدُ عَن العلوث الا شعری وضی الله عنه قبل قبل وَسولُ اللهِ صلّی الله علیه وسلّم:

الله علیه وسلّم:

(مثكوة المعانع بحواله مند احمد وجامع الترندي)

حضرت حارث اشعری رمنی الله عند روایت کرتے میں که رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا:

"(مسلمانو) میں حمہیں پانچ باتوں کا تھم دے رہا ہوں: جماعت کا تھم' سننے کا تھم'اطاعت کا تھم' ہجرت کا تھم اور اللہ کی راہ میں جماد کا تھم!"

اس مدیث میں حضور نے سب سے پہلا تھم الزام جماعت کا ریا ہے۔ جماعتی تقم كى دوى صورتين موسكتى بين- يعنى أكر أو اسلامى نظام حكومت قائم مو تو خليفة المسلمين کے ساتھ سمع وطاعت کا تعلق ہوگا۔ اور اگر ایبا نہیں ہے تو اس نظام حکومت کو قائم کرنے کی جدوجمد کے لئے جو جماعتی نظام قائم ہوگا اس کے امیر کے ساتھ وہی تعلق سمع وطاعت ہوگا۔ اس کے بعد دو سرا تھم سمع لینی شنے کا اور تیسرا اطاعت کا دیا گیا۔ چو تھی اور پانچویں چیزیں جرت اور جماد فی سبیل اللہ ہیں۔ جرت کا مغموم بہت وسیع ہے۔ اس طمن من رسول الله صلى الله عليه وسلم عد يوجها كيا: أي الهجرة الفضل عاوسول الله؟ "اے اللہ کے رسول" سب سے افضل ہجرت کونی ہے؟ " فرایا:اَن تَه مُحَوَ ما كُوِهَ وَيَّكُ "کہ تم ہراس چیز کو چھوڑ دو جو تمہارے رب کو پند نہیں ہے!" یہ ہے ججرت ---- اور نیت یه رہے کہ اگر اللہ کے دین کا نقاضا ہو تو انسان اپنا کھربار ' اہل و حمال اور مال و منال سب کچے اس کی خاطر چھوڑتے کے لئے تیار ہوجائے لیکن پہلا قدم یمی ہے کہ جو چیز الله كو يند نيس ب عن الله في حرام قرار ديا ب اس كو چمو ردا جائ اس س ترك تعلق كراليا جائد اى طرح "وَنَعْلُمُ وَنَتُوكُ مَن يَفْجُوكَ" ك معداق ترك تعلق کی میہ تلینی علائقِ وغوی میں بھی چل جانی چاہیئے کہ نُسّاق و فجار کے ساتھ آپ کی و ان اور محبتِ قلبی کا تعلق منقطع مو جائے ---- اور جماد فی سبیل الله اس کا مثبت پهلو حسب یعنی الله کی راه میس محنت و دوجد ایار و قربانی انفاق اور قال سر سب جهاد فی سیل الله بی کے مدارج و مراتب ہیں۔ لیکن بسرحال نیت میں بد چیز لازی طور پر شال رہنی چاہے کہ وہ وقت آے کہ میں اللہ کے دین کی سربلندی کے لئے جان کی بازی لگادوں اور اس راہ میں اپنی جان جان آفریں کے سرو کرے سرخرد موجاوی، میری گردن الله كى راه ميس كث جائے۔ أكر كسى كے ول نيس بيد نيت بھى موجود نيس تو حديث نبوي كى رو سے ایسا مخص حالتِ نفاق میں مربا ہے۔ حدیث کے الفاظ ہیں:

مَن ماتَ وَلَم بَقُرُ وَلَم يُعِلِّ ثِيهِ نفسُهُ مات على صُعبتِونِ النفاق

(میح مسلم، عن ابی هرره)

"جو مخص اس حال میں مراکہ نہ اس نے (اللہ کی راہ میں) جنگ کی اور نہ ہی ول میں اس کی آرزو رکمی تو اس کی موت ایک طرح کے نفاق پر ہوئی۔"

## ہارے تصور دین کی کو تاہی

حضرت حارث اشعری والی حدیث کی روشنی میں ذرا اپنے اِس وقت کے تصور دین کا جائزہ لیجے لو آپ کو بہت فرق و تفاوت نظر آئے گا۔ ہمارے تصور دین میں تو بید چیزیں سرے سے ہیں ہی شہیں۔ ہمارے تصور دین میں وہ پانچ چیزیں تو ہیں جنہیں ایک ووسری حدیث میں ارکانِ اسلام فرایا گیا ہے ' لیمن کھی چھ فرایا گیا ہے ' لیمن کھی چھ فرایا گیا ہے ' لیمن کھی چھ فرایا گیا ہے ' لیمن کھی جھ نہیں۔ اُس حدیث کے الفاظ ہیں:

بُنِى الإسلامُ على عسسٍ \* مُهلاةٍ كَنَ لَا الدَّالَّا اللَّهُ وَاَنَّ مَحَمَّدًا رَّسُولُ اللَّهِ وَالِلمِ المُعَلَّوْةِ وَابِتَاءِالزَّكُوةِ وَمُتِجِّ البَيْتِ وَمُومٍ رَمَضَانَ

(مثنق عليه ' من مبدا للّه بن عرث)

"اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے: گوائی دینا کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور بید کہ مجر اس کے بندے اور رسول ہیں 'نماز قائم کرنا' زکوۃ اداکرنا' بیت اللہ کا جج کرنا اور رمضان کے روزے رکھنا۔ "

اس مدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پانچ ارکانی اسلام بیان فرمائے ہیں جو ہر مسلمان کو یاد ہیں۔ لیکن دوسری پانچ چیزوں کا تھم ہمی محد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بی نے دیا ہے واللہ ایک روایت میں الفاظ ہیں:

ِ إِنِّي أُمْرُ كُمْ إِخْسِ اللَّهُ أَمْرَ نِي بِهِنَّ .....

سمی تهیں تہیں باغ چزوں کا تھم دیتا ہوں اللہ نے مجھے ان کا تھم دیا ہے ...." "اَطِيعُوا الله وَاطِيعُوا الرَّسُولَ" كا لازى تقاضا يہ ہے كه ان پاغ چزوں كو بھى لازم سمجما جائے۔

## صحابة كرام كى بيعت كے الفاظ اور ان كى تشريح

اس "سمع و طاعت" کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے محابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیم الجمعین ہے جو بیعت لی وہ اس حدیث میں ندکور ہے:

عَنْ عُبِلاَةَ بِنِ الصَّامِتِ رَمَى اللَّهِ عنه قال : بَلَيْعَنَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّه عليه وَسَلَّم عَلَى السَّمَعِ وَالطَّلَاعَةِ فِي العُسرِ وَاليُّسرِ وَ الْمَنْشَطِ وَالْمَكَرَهِ وَعَلَى ٱثَرَةٍ عَلَيْنَا وَعَلَى اَنْ لاَنْنَازِعَ ٱلْاَمَرَ اَهَلَهُ

اب حدیث میں اس سمع و طاعت کی تین کیفیات بیان ہوئی ہیں۔ اول ہے کہ فی العشر والیسٹر "چاہے تکی ہو چاہے اسانی ہو" ۔۔۔ یہ نہیں کہ بس آسانی ہی کے اندر اطاعت کریں گے۔ بلکہ چاہے تکی ہو' مشکل ہو' ہمارے لئے اپنا گزر مشکل ہوا ہو۔ لیکن بسرحال جب نی کا تھم آئے گا تو بلا چون وچ ا مائیں گے۔ دوم یہ کہ والممنشط والممنگر و چاہے ہماری طبیعت میں آمادگی ہو' نشاط ہو اور چاہے ہمیں اپی طبیعتوں کو مجبور کرنا پڑے چاہے ہماری طبیعت کی بحث میں میں یہ عرض کرچکا ہوں کہ اطاعت اصلاً تو طوع خاطرے اور بطیبِ خاطری مطلوب ہے' لیکن جماعتی زندگی میں بیا اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ آدی محسوس کرتا ہے کہ "وی محسوس کرتا ہے کہ "قال ہو سکتا ہے کہ آدی محسوس کرتا ہے کہ "فیل ہو سکتا ہے کہ "وی سے کہ تا کہ سے کہ اور مسکتا ہے کہ "فیل ہو سکتا ہے کہ "قورس کرتا ہے کہ "فیل ہو سکتا ہے کہ "قورس کرتا ہے کہ "فیل ہو سکتا ہو سکتا ہے کہ "فیل ہو سکتا ہو کر سکتا ہو سکتا ہے کہ "فیل ہو سکتا ہو کہ سے کہ "فیل ہو سکتا ہو سکتا ہو کے کہ "فیل ہو سکتا ہو کہ سکتا ہو سکتا ہو کیا ہو سکتا ہو کہ کی ہو تا ہو کہ کو سکتا ہو کہ سکتا ہو کہ کو سکتا ہو کہ کو سکتا ہو کہ کو سکتا ہو کیا ہو سکتا ہو کو سکتا ہو کیا ہو سکتا ہو کہ کو سکتا ہو کے کہ سکتا ہو کیا ہو کہ کو سکتا ہو کہ کو سکتا ہو کیا ہو کیا ہو کیا ہو کہ کو سکتا ہو کیا ہو کیا ہو کرتا ہو کیا ہو کیا ہو کرتا ہو کر

میرا امیرغلطی کررا ہے ' لیکن اگر وہ معصیت کا تھم نہیں دے رہا' اللہ اور رسول کے کسی صریح تھم کے خلاف تھم نہیں دے رہا کو اگر چہ یہ تھم آپ کی رائے کے خلاف ہو لیکن آپ کو ماننا ہوگا۔ اس میں ظاہر ہے کہ آپ کو اپنی رائے کو دبانا ہوگا' اپنے نفس کو گھونٹنا ہوگا' کیکن اطاعت بسرحال لازم ہوگی۔ سوم یہ کہ وَعَلٰی اَتَدَۃ مِعَلَیٰنَا''اور چاہے ہم پر دو سروں کو ترجیح دی جائے" جماعتی نظام میں بیہ مرحلہ لازماً آجا آ ہے۔ کسی مخص کے دل میں بیہ خیال آ سکتا ہے' جو وسوسہ نبھی ہو سکتا ہے اور نسمی کی واقعی رائے بھی ہوسکتی ہے' کہ میں اس منصب کا زیادہ اہل موں میرے اندر اس کی صلاحیت زیادہ ہے۔ یا بیا کہ میری Standing بت ہے میں بت عرصے سے جماعت کے اندر ہوں کیکن ایک مخض جو بالکل نووارد تھا اسے امیر بنادیا <sup>س</sup>میا ہے۔ ایسے معاملات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی موجودگی میں بھی پیش آئے ہیں۔ غزوہ موجہ کے موقع پر جب حضور کے حضرت زید ابنِ حارثہ رمنی اللہ عنہ کو امیر بنا دیا تو کئی لوگوں نے اعتراضات کئے اور کما گیا کہ جعفر طیار جیے لوگ ایک آزاد کردہ غلام کی کمان میں دئے جارہے ہیں۔ حضرت جعفر واقعة برے جلیل القدر محابی تھے 'حضور کے چھا زاد بھائی اور حضرت علی کے برے بھائی تھے۔ پھر حضور "نے اپنے مرض وفات میں حضرت زیر کے بیٹے حضرت اسامہ بن زیر کو امیر بنایا تواس پر بھی اعتراضات ہوئے۔ اور اپنے مرضِ وفات کے اندر آپ نے برے غصے سے يه الفاظ فرائ تھے كه أكر آج تم لوگ اسامه كى امارت ير اعتراض كررہ مو تو تم نے اس کے باپ کی امارت پر بھی اعتراض کیا تھا۔

انسانی معاملات میں میہ ساری چیزیں پیش آسکتی ہیں ' پیچید گیاں پیدا ہوسکتی ہیں۔ الذا حضور گنے جب بیعت لی تو ''و کھلی اُفکر تو عکم نیا'' کے الفاظ سے اہل بیعت کو گویا کہ باندھ لیا 'کیونکہ یہ فیصلہ اور اختیار صاحبِ امر کا ہو تا ہے کہ وہ کس کے حوالے کوئی ذمہ داری کرتا ہے۔ چنانچہ بیعت میں یہ شرط بھی شامل ہوگئ کہ جاہے ہم پر دو سرول کو ترجے دی جائے ہم اطاعت کریں گے۔

اب جماعتی نظم میں ماتحت امراء کا ایک نظام ناگزیر ہے۔ حضور ؑ کے زمانے میں بھی ماتحت امراء تھے۔ آپ کوئی جیش جیجے تو اس کا کسی کو سپہ سالار مقرر فرماتے۔ پھر کسی ایک ہی لشکر میں مختلف دستوں کے مختلف امراء ہوتے تھے' میمنہ کا امیر کوئی ادر' میسرہ کا کوئی اور اللہ پر کوئی اور اور ہراول دستے کا کوئی اور ہوتا۔ غزوہ احدیث درے پر جو پہلی ہے انداز مقرر کئے گئے ان پر بھی ایک امیر مقرر کیا گیا۔ چنانچہ یہ بیعت بھی لی گئی کہ وَ عَلَیٰ اَن لَا تَنْاقِعَ عَلَیْ اَلْکَ اَلَّاتُ اِلْکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ الْکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اِلْکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اِلْکَ اَلَٰکَ اَلَٰکَ اِلْکَ اَلَٰکُ اِلْکُ اِلْکَ اَلَٰکَ اِلَٰکِ اِلْکَ اَلَٰکِ اِلْکَ اِلْکَ اِلْکَ اِلْکَ اِلْکُ اللّٰکِ اِلْکُ اِلْکُ اِلْکُ اِللّٰکِ اِللّٰکُ اللّٰکِ اِللّٰکِ اِللّٰکِ اِللّٰکِ اِللّٰکِ اللّٰکِ اللّٰل

اس مدید میں آگے الفاظ آئے ہیں باللہ ان تو وا گفرا ہوا آغید کم فید من اللہ ہدھان ۔ یہ الفاظ صحح بخاری کی روایت میں نہیں ہیں ، صرف صحح مسلم کی روایت میں ہیں۔ پھریہ بھی نوٹ کیجئے کہ یہاں صیغہ تبدیل ہوگیا ہے۔ اس سے پہلے تک کے الفاظ بیعت کرنے والوں کی طرف سے ، تبع کے صیغے میں ہیں ، لیکن اس کلاے میں جع خاطب بیعت کرنے والوں کی طرف سے ، تبع کے مین الفاظ کا اضافہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا صیغہ آیا ہے۔ معلوم ہو آ ہے کہ یہاں ان الفاظ کا اضافہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا : والا این تو وا گفراً ہوا آغا عند کم فید من اللہ بی ھائی "سوائے اس کے کہ تم دیکھو کوئی کھلا کفر جس کے لئے تہمارے پاس اللہ کی طرف سے ولیل موجود ہو۔ " یعنی دیکھو کوئی کھلا کفر جس کے لئے تہمارے پاس اللہ کی طرف سے ولیل موجود ہو۔ " یعنی تہمیں طابت کرنا ہوگا کہ یہ بات کراب و سنت کے منانی ہو کہ یہ اللہ کے علم کے خلاف ہوا کہ امیر نے خود کئی کا تھم وا کہ امیر نے خود کئی کا تھم وا کہ امیر نے خود کئی کا تھم اللہ ملی اللہ علیہ و سلم نے ان کی تصویب فرمائی اور فرمایا کہ آگر کہیں وہ اس آگ میں کود اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے ان کی تصویب فرمائی اور فرمایا کہ آگر کہیں وہ اس آگ میں کود گئے ہوتے تو کہمی اس سے لکلنا نصیب نہ ہو آ۔

اس بیعت میں آخری بات میہ ہے کہ وَ عَلیٰ اَن نَقُولَ بِلُحَقِّ اَبُنُها کُناً "اور میہ ہم حق بات کمیں مے جہاں کمیں بھی ہوں مے"۔ حق بات کمنا اور میج مشورہ دینا اپنی جگہ پر بہت اہم ہے۔ کسی بھی دیئتِ اجْمَاعی میں اس کا ایک نظام موجود ہونا ناگزیر ہے اور اس کے بغیر کوئی جماعتی زندگی میچ اور صالح نہیں رہ سکت۔ امیر کا انداز تھکمانہ نہیں ہوتا چاہئے بلکہ اسے باہمی مقورے سے معاملات ملے کرنے چاہئیں۔ چنانچہ بیعت کی بنیاد پر بننے والی تنظیم بیں بھی مقورہ کا نظام لازی ہے۔ آلا نکھائی فی اللّٰاولَو مَدُ الاَئِم " مماللّٰہ کو ماللّٰہ کو ماللّٰہ کو ماللّٰہ کو ماللّٰہ کو ماللّٰہ کو کہ میری حیثیت ہی کیا ہے اور بیں پچھ کموں گا تو لوگ اس پر ہنس پڑیں ہے 'خاموش رہ تو یہ بات ورست نہیں ہے۔ اسے کی سے ڈرنا نہیں چاہئے بلکہ اس کی جو رائے ہے وہ دیانداری کے ساتھ چیش کردی چاہئے۔ البت یہ بات واضح رہنی چاہیے کہ اسلام کے نظم جماعت بیں فیملہ ووٹوں کی تفتی سے نہیں ہوتا ہے کہ از مغرِ چاہیے کہ اسلام کے نظم جماعت بیں فیملہ ووٹوں کی تفتی سے نہیں ہوتا ہے کہ از مغرِ میں نہیں آبا! اقبال نے اس شعر بیں بیزی سید می سی بات بیان کردی ہے۔ معرفہ اولی میں نہیں آبا! اقبال نے اس شعر بیں بیزی سید می سی بات بیان کردی ہے۔ معرفہ اولی ہورے ہورے ہورے کہ ووٹوں کی گفتی سے جو گریز از طرز جمہوری غلام پختہ کارے شوا یعنی سے جو اسلامی نظم جماعت میں باس سے بچو! اسلامی نظم جماعت میں باہی مشورے کے بعد فیملہ کا افتیار صاحب امرکو حاصل ہوتا ہے۔

## بيعت كاموقع ومحل

اس بیعت مع و طاعت کے بارے میں ایک اہم بات یہ نوٹ کرنے کی ہے کہ حضور اس بیعت مکہ میں جیس ہے۔ اس بیعت اگرچہ کی دور بی میں ہوئی ہے، لیکن سمجھ لیجئے کہ یہ کس مرسط پر ہوئی ہے۔ کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت پر ایمان لانے والے تعداد میں بہت کم تھے۔ پھرچو تکہ سب مسلمان ایک بی شرمیں تھے لاذا سب کا واسطہ و تعلق حضور کے ساتھ براہ راست تھا۔ آپ کا تھم ہرایک کو براہ راست پہنچا تھا، یا زیادہ سے زیادہ کی پیغام رسال کی ضرورت ہوتی تھی۔ حضرت خباب بن ارت اور عمار بن یا سر جیسے حضرات دار ارقم میں حضور کے باس ہمہ وقت رہج تھے اور جو نمی کوئی وی بن یا سر جیسے حضرات دار ارقم میں حضور کے باس ہمہ وقت رہج تھے اور جو نمی کوئی وی نازل ہوتی یہ مکہ میں صحابہ کرام کے گھروں میں پہنچ کر آزہ نازل ہونے والی قرآنی آیات نازل ہوتی یہ مکہ میں صحابہ کرام کے گھروں میں پہنچ کر آزہ نازل ہونے والی قرآنی آیات کی تعلیم دیتے۔ اس کے علاوہ اور کسی درمیانی نظم کی ضرورت نہیں تھی، لذا کوئی ماتحت امراء نہیں تھے۔ یہ وجہ ہے کہ حضور انے مکہ میں ایمان لانے والے صحابہ سے بیعت امراء نہیں تھے۔ یہ وجہ ہے کہ حضور انے مکہ میں ایمان لانے والے صحابہ سے بیعت

نسیں لی۔ لیکن جب بیڑب سے لوگ آپ کی دعوت پر ایمان لانے ملکے اور ایک سال میں چھ افراد ایمان لائے وسرے سال وہ بارہ ہوگئے اور تیسرے سال میں جب بمتر(۷۲) افراد حلقہ مجوش اسلام مو محكة تب آپ نے ان سے مذكورہ بالا الفاظ ميں بيعت لى اور ان میں سے بارہ کو ان پر نتیب مقرر کردیا۔ ہم نے تنظیم اسلامی کے ماتحت نظم میں نتیب کا لفظ وہیں سے لیا ہے۔ نیز قرآن مجید میں ہمی نہ کور ہے کہ بنی اسرائیل کے بارہ قبیلوں پر بارہ نقباء مقرر تھے اینی ہر قبیلے پر ایک نقیب تھا۔ نقیب کے معنی ہیں خر کیری کرنے والا ' و مکھ بھال کرنے والا ' تگرانی کرنے والا۔ تو حضور کے بہتر میں سے بارہ افراد کو نقیب مقرر کردیا ہمویا ہر نقیب کے حوالے پانچ یانچ مسلمانوں کو کردیا کہ وہ ان کے حالات کی خبر گیری کرے' ان کی گرانی اور رہنمائی کرے۔ اب ظاہر بات ہے کہ ان بمترّا فراد کا حضورٌ ہے براہ راست رابطہ نیس تھا۔ وہ تو اعلے سال جج ہی کے موقع پر آئیں مے تو ملا قات ہوگی تو گویا کہ در حقیقت بیر بیعت ایک ایسے نظمِ جماعت میں لی گئی جس میں پچھ درمیانی امراء اور عهدیدار بھی ہوں اور ہرصاحب ایمان کا براہ راست حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ رابطہ نہ ہو۔ چنانچہ ہم نے بھی ای حدیث کو تنظیم اسلامی کے لئے بیعت کی بنیاد بنایا ہے۔ اور میرایہ وعویٰ ہے کہ نظم جماعت کے لئے صرف اس ایک حدیث کے اندر کمل دستور موجود ہے۔ ہم نے اگرچہ تشریح و توضیح کے لئے اس کا ایک تنظیمی ڈھانچیہ مجی بنایا ہے' اس کے قواعد و ضوابط بھی طے کئے ہیں اور نظام انعل بھی ترتیب دیا ہے' کیکن اس سب کا دارد مدار در حقیقت ای پر ہے۔ ای حدیث سے استنباط اور استدلال كرتے ہوئے ہم نے اپنا جماعتی نظام تشكيل دیا ہے۔ اللہ تعالى ہميں اس كى توفق عطا فرائ كه "وَ السَّمَعُو اوَ اَطِلْعُوا" اور "المُرُ كُمْ بِخَسْسٍ بِالْجَمَاعَةِ وَ السَّنْعِ وَ الطَّاعَةِ وَالْهِجْرَةِ وَ الْجِهلدِ فِي سَبِيلِ اللَّهُ" اور پھراس سمع و طاعتَ کے لئے یہ مسنونَ بیعتِ سمع و طاعت 'جو متفق عليه احاديث سے ثابت ہے ' ہم ان سب نقاضوں كو بورا كرنے كى كوشش كرين \_ آمين!!

كَهْزَكَ اللَّهِ لِي وَلَكُمْ فِي أَلْقُرُ الْإِ الْعَظِيمَ وَنَفَعَنِي وَإِلَّا كُمْ بِالْآيَاتِ وَ الذِّي كُو الْعَكِيْمِ

## گیارہوا*ل کبی*و ر

# بيت الله كي حرمت إمال كرنا

مؤلّف: ا بوعبدالرحل شبيرين نور

رُوت زمین پرسب سے پہلا "خانهٔ فدا" بیت الله المحترم کم قدرادب احترام ، عظمت اور تقدس والا ہے ادراسی بیت اللہ کی نسبت سے بجم کورکس قدر عزت و شرف والا ہے اس کا انداز ہ اُن احکام وا واب سے ہوسکتا ہے جاللہ تعالی اور حضور اکرم ملی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرماتے ہیں چضور اکرم ملی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

له می می بخاری کتاب المجاب لائیفر صیرالحرم میجی ملم کتاب الحج ایاب تحریم کمته و صید او خلال .....

خورو در ورسنه کافے جائیں ، بہاں پر موجود شکار کا پیچا ندکیا جائے ، گری بڑی چیز فراٹھائی جائے ، ال وه آدمی اُمعًا سکتاب عبواس کا علان کرے اور بہاں کی سربزگھاس نے کافی جاتے "

تاریخ گواہ ہے کرم کوم کرمر تاریخ انسانیت میں سب سے زیادہ پر امن مقام راہے اور جب سے اس کے احترام كوبال كرفيد كوشش كى اس فيدمنكى كهائى- اصحاب الفيل الينى إلتى والول كاواقعداس كا ناقابل تر ديد شوت سهدرية الرخي معز وسورت الفيل مين بيان مواسهد وورج الميت مين ركيبان عرب كاسارا علاقدمتقل بدأمنى اوريد عيني كى ليريث بين راجه اور اكركسى كوامن اسكون اسكداوي يفيب هوا بند تووه صرف المل محدكو بنواه وه شهر محد ميں رسعت بول يامسافر بن كركرة افنى پر گھوست كسية بسك سورت القرلیش اس کی سب سے بڑی الی ہے۔ اہم خمان کے پیاستے بھی حدود مکویں ایک دوسرے ير إنقد أنطات تصداللدتعالي فرايا:

مَنْ دَغَـلَهُ كَانَ امِنًا لِهِ

"جواس مين وافل هو گيا اَمن پاگيا ـ

بيت النّر شريف زَادَهُ اللهُ عِزّاً وَشَرَفًا وَسَرَفًا وَصِدَاهِ مِن صَرْت آدم عليه السلام في تعمير كما يك إرسيس الله تعالى في فرالا:

يُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى إِنَّ اقْرَلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا تَهُلَّى

''بند شک سب سے پہلی عبادت گاہ جرانسانوں کے بلیہ تعمیر ہوتی وہ وہی ہے جو کر میں واقع ہے اس کوخیروبرکت دی گئی اور تمام جبان والوں کے یعید مرکز ہایت بنایاگیا "

بعد کے مرحلے میں اس کی تعمیر چبرید حضرت اراہیم اور حضرت اساعیل علیہ کا الصلاۃ والسلام نے گی۔

کے سورت آل عمان ماکیت ۹۰-

لله سورت أل عمران ، آيت ٩٩

الله تعالى ف است ابل توحيد كاقبلة مرار ديا اوران وونون عظيم المرتب ينيبرول كي ذمر واري مظهراتي كم وه دونون خوداس گفری صفائی مُقرانی کاابتمام کریں۔ بنانچ فرمایا:

وَعَهِدُ نَا إِلَىٰ إِذَا هِيْسَءَ وَالسَلْعِيْلَ أَنْ طَيِعَوا بَيُتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالْرَكَّعِ السُّجُودِ ا

"اورىم في ابراميم اوراسماعيل كو تأكيدكي كرميرسهاس كمركو لمواف اوراعتكاف اور كوسا اورىجه

كرنىدوالول كديلي إك ركهورً

اس جليل القدراوعظيم المرتبت شهريس اورمجرست التدالحام جيسازل مصد وزقيامت كاسرمت والصمقام ريهي جوبرنجت اوربدنصيب ذيكا، فساد بشق وفجور، قتل وغارت كرى إكوني اليي حركت

كرسيط سيعقوق التراور حقوق العباد بإمال هوت بمول توبقينياً اس في البين مررير في المساور شامت مے والله تعالی کافران سے:

وَمَنْ يُرِدُ فِيسُهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْعٍ نُهٰ وَقُدُ مِنْ عَذَابٍ اَلِيسُعِيْ "اس (مسجدحرام) بین جوجی داستی سے بسٹ کرظلم کا طرفقہ اختیار کرناچا ہے گالسے بم در دناک مذاب

کامزه حکیمائیں گے۔

رسول التُدصلي التُدعليه وسلم مضارشا و فرايا:

اَبَغَضُ النَّاسِ إِلَى الله تَلَاتَةُ : مُلْحِدُّ فِي الْحَرْمِ وَمُبْتَغِ فِي الْوِسُ لَامِ سُنَّةَ لجَاهِليَّةِ، وَمُطْلِبُ دَمَ امُويُ بِغَيْرِحَقِّ لِيُهُويُقَ دَمَّ الْمُ

"الله تعالى كوتين أدميول يرسب عدزياده خصراً من عند وحرم مين زيادتي كرف والله إسلام

سورت البقرة ،أبيت ١٢٥-

سورت الحج •أيت ٢٥ ـ

س

صح نخاری <sup>،</sup> کتاب الدیات ، باب من طلب دم امری ٔ بغیری ّ ر

یں جا ہلانہ ومشر کانہ طریعتے تلاش کرنے والا ، اورکسی ناحق خون کو بہانے سکے یہے اس کے وریکے ہونے والا <u>"</u> ہونے والا <u>"</u>

ايك دوسرك موقع برآب صلى السُّماليدوسلم ففرايا:

اِنَّ اَعُدَى النَّاسِ عَلَى الله مَنْ قَتَلَ فِي المَّحَرَمِ اَوَقَتَل غَيْرَ قَاتِلِهِ اَوَقَتَلَ بِذُحُولِ الجَاهِلِيَّةِ <sup>لِي</sup>

"الله كه سامندسب سعة زياده وهيد اورسركن وه آدى مصحب في صدور حرم بيركسي كو قتل كيا، يااليسادي كوقتل كيا جراش كرمقتول كاقاتل ديمًا المائية والمراتب والترمي بناكر في في المركبة المراب

اسی بیلیحضوداکرم متی الله علیه وسلم نے بہت الله شریعیف کی عزّت وحرمت میں خلل اندازی کوکہا کرمیں شعار فروایا ہے۔ ارشاد ہوا :

"رئىسى برئىسى گذاە نومى - الله كىسانقەش كەكرنا ، مومن كوناسق قىل كرنا ، جادۇكرنا ، مىدان جنگ سے فرار بونا ، تىيم كامال كھانا، سۇد كھانا ، پاك دامن اورعىنىف عورتوں پرزنا كا الزام لىكانا ، والدىن كانوانى كرنا ، اور سىت الله الحرام كى عزت بال كرنا "

حرم محد اوربیت الله شریف کے وفضائل کتاب وسنّت کی روشی میں معلوم ہوئے ہیں اُن کوسا شف رکھا جائے توصاف پتہ علیتا ہے کہ اس مقدّس ومحترم مقام کی حرمت کو پا ال کرنا واقعۃ عظیم رین جُرم ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:

اِنَهٔ سَسِكُلُودُ فِيهِ رَجُلٌ مِنْ قُركيْنٍ لَو وُزِنَتُ ذُنُوبُهُ بِذُنُوبٍ

اله مندام احدث ۲ اص ۱۷۹ مدیف ۱۲۸ تحیق احد محدث اکر طبع دادا معارف معرد مدیث صحیح ب.

ه سنن ابی داؤد ، کمّاب الوصایا ، باب ماحار فی التشدید فی اکل مال الیتیم -

سنن النسانى ، كمّاب تحريم الدم ، باب وكرالكبائر .

المتدرك بكتاب الايان، باب الكبارّتيع الر٥٩ - حديث حن سے -

التَّقَلُينِ لَرَجَحَتُ لِيَ

"فاندان قرليش كاايك آدمى صدود حرم كوبال كرسه كاء اگرانسانون اور حبنون سكه تمام كمنابون كواكك بلطسيس ركه دياجات ادراس كمكنابول كودوسرت بلطست يس ركه دياجات تواس

ك كُنابول كابلوا تجعكا بوابوكا لعيناس ك كناه زياده بول كيد.

اس الحاد، زیادتی اوز طلم کے مفہوم میں صرف بڑے بڑے گناہ ہی شامل نہیں ہیں، بلکہ ٹرا گناہ توبڑا ہے ہی 'یہاں ہر وہ گنا ہ اور حربُم وقصور تھی بڑا ہوجا آ ہے جواس مقام کی عظمت وحرمت اور شان کے خلاف ہو، نثواہ فی گفسہ حکیو اس کیوں نہو۔

صحاب کرام رضوان التُرطيم اجمعين اور العين رحمهم التُدكي اقوال وآثار رِنظر والى جائي تو

معلوم ہو اہے کہ وہ صدو دِحرم میں بلاضرورت قسم کھانے ، ضرورت کی چیزوں کی ذخیرہ اندوزی کرنے كمى نوكر ما خادم كود انتلف يا الم خانه كوسخت كسست كيف كوسى حرم كى عزّت واحترام ك خلاف شار

كمستف تص يصرت عبدالله بن عمرضى التدعنها ايك خيمه عدود حرم ك اندر لكات ادرا كي خيم عدود حرم سے اہر ۔ اگر سی وقت کھر کے کسی فرد دوانٹنا ہو اتو عدد دحرم سے اہر واسے خیصے میں چلے التے۔ كسى صاحب في أن مصاس احتياطى وجردريافت كى توانهول في فرايا:

"صحابُ كرام المي فانه كوسخت مست كيف كوسى حرم اورسيت التدكى حرمت اورتعظيم ك

له مندام احدُج ۲ اص ۱۳۷ و مدیث ۹۲۰۰ - احمد محد شاکر کی تحقیق کے مطابق حدیث میسیم ہے۔

الزواجر، اليف ابن مجرالهيشي ج ١٠٠ ص ٢٠٠٠-

----- ضرورت رشته شیخ قانو محو خاندان کی ایک لیڈی ڈاکٹر' عمر mmسال' کے لئے شریف اور ہاعزت محرانے سے رشتہ در کار ہے۔ لڑ کا اعلیٰ تعلیم یا فتہ ہونا چاہیے ' ذات پات کی کوئی قید شیں۔

برائے رابطہ 'ع۔س معرفت اہنامہ میثات '۱۳۷ء کے 'ماڈل ٹاؤن لاہور

# وَلَذِكْرُاللَّهِ الْكُبُر

پروفیسرمحد لولن حنجو ۱

ذکراللہ کامطلب ہے اللہ کی یاد۔ اللہ تعالی جو ساری کا کات کا خالق و مالک ہے اس قائل ہے کہ اسے ہمہ وقت یاد کیا جائے اور یاد رکھا جائے۔ اللہ تعالی کا ذکر زبان سے بھی ہے اور عمل سے بھی۔ اس دور کے بعض مادہ پرست ذہین جنیس روحانی بالیدگی میسر نہیں ہے کہ اشحے ہیں کہ زبان سے اللہ کا ذکر چہ معنی دارد۔ گریہ ان کی غلط فنمی ہے 'کیونکہ صرف زبان سے اللہ کا ذکر بھی اعلی درجہ کی تاثیر کا حال ہے۔ اگر اسے مادی مثال سے بی سحیا ہو تو ایک منطاخ چنان پر پانی کا قطرہ قطرہ گرتے دیکھئے۔ یہ قطرہ بظاہر نمایت کزور ' سحیا ہو تو ایک منطاخ چنان پر پانی کا قطرہ قطرہ گرتے دیکھئے۔ یہ قطرہ بظاہر نمایت کزور ' مقرادر ملائم می چیز ہے ' گرجب یہ لگا تار ایک مدت تک ایک بی جگہ کر تا رہے تو شکارخ پیان میں سوراخ کردتا ہے۔ معلوم ہوا کہ بعض او قات بظاہر چھوٹا سا عمل پیم مشق سے پرت اگیز تنائج پیدا کرتا ہے اور پھر ذکر اللہ تو چھوٹا عمل بھی نہیں۔ خالق کا کتات نے جرت اگیز تنائج پیدا کرتا ہے اور پھر ذکر اللہ تو چھوٹا عمل بھی نہیں۔ خالق کا کتات نے قرآن پاک میں اللہ کے ذکر کو سب چیزوں سے بردا قرار دیا ہے ' ملاحظہ ہو سورة العکبوت قرآن پاک میں اللہ کے ذکر کو سب چیزوں سے بردا قرار دیا ہے ' ملاحظہ ہو سورة العکبوت آیت ہے کہ: و کیڈ کُو اللہ اگھ کہو ' (اور اللہ کا ذکر تو سب سے بردی چیز ہے۔)

کتے ہیں کہ قیامت کے دن جنتیوں کے لئے سب سے بڑی نعمت دیدارِ اللی ہوگا۔ اس میں الی لذت ہوگی کہ نا ظرین ردیت باری تعالی سے نظراد هراد هر کرنا گوارا نہ کریں گے۔ بھلا اس ہستی کا ذکر ہے اثر ہو سکتا ہے؟

دنیا میں ہمیں کمی فخص سے اس کے باکمال ہونے یا باکردار ہونے کی وجہ سے محبت پیدا ہوجاتی ہے۔ بیہ مشاہرہ ہے کہ جب کسی محفل میں ہماری اس پندیدہ فخصیت کا ذکر ہوگا تو ہماری دلچپی اس میں برمتی جائے گی۔ نیز ہم کسی محفل میں بیٹے ہوں تو ہمارا دل چاہے گا کہ کسی نہ کسی طور اپنی محبوب فخصیت کا تذکرہ شروع کریں ' یعنی اس کا ذکر اپنے احباب کے سامنے کریں۔ یمی تو ذکر ہے۔ بلکہ ایک فخص کو ایک خاص فن محبوب ہے ' دہ اس فن کا شیدائی ہے' تو اپنے محبوب فن کا ذکر اور تذکرہ اس کے لئے دلچیپی کا باعث مدمل

اب سیحظے کہ انسان کو اشرف المخلوقات بنانے والا کون ہے؟ اسے موزول قامت المحسن شکل و صورت ، ذہنی اور دماغی صلاحیتیں جن سے وہ کائنات کو مخرکرنے کے قابل موا ، کس نے دیں؟ اللہ نے۔ تو بس جو مخص کائنات کی اس اشرف صنف لینی بشریت سے تعلق رکھتا ہے اس کا سب سے بیا محسن اللہ جارک و تعالی ہے۔ اور محسن کے ساتھ محبت اور لگاؤ سامنے اظہارِ نیاز مندی اغلاق کی ایک معروف خوبی ہے۔ محسن کے ساتھ محبت اور لگاؤ

مائے اظمارِ نیاز مندی اظاق کی ایک معروف خوبی ہے۔ محن کے ساتھ محبت اور لگاؤ فطرتِ سلیمہ کا مسلّمہ نقاضا ہے۔ اگر کوئی فض انسانیت سے عاری نہ ہو تو اللہ کے ساتھ اس کی انتمائی محبت عالکیرسیائی کا درجہ رکھے گی۔ اس حقیقت کو قرآن شریف میں اس

اس كى انتمانى محبت عالمكير سولى كا درجه رفط كىد اس حقيقت لو قرآن تريف ميس اس طرح ميان كياميا م كه جو لوگ ايمان والے بين ان كو سب سے زيادہ محبت الله كے ساتھ ہے۔ ديكھئے سورة البقرہ آيت ١٦٥:

ِ هِهِ وَيِّهِ مُورِةَ الِمَرْهِ امِن ١٦٥: وَمِنَ النَّاسِمَنُ مَنَّ الْمَنُوْ الْفَدَّ حُبَّالِلُهُ \* الْمَنُوْ الْفَدَّ حُبَّالِلُهُ \*

ماور بعض لوگ وہ ہیں جو بناتے ہیں اللہ کے برابر اورول کو۔ ان سے عبت الی رکھتے ہیں جیسی عبت اللہ کی اور ایمان والوں کو اس سے زیادہ تر ہے عبت اللہ

ر کھتے ہیں جیسی محبت اللہ کی اور ایمان والوں کو اس سے زیادہ تر ہے محبت اللہ کی۔" کی۔" علا برہے کہ خداکی محبت اس کو ہوگی جو حق شناس اور حقیقت آشنا ہوگا۔ پھر انہیا ہے

کرام فنم و بعیرت عمل و سمجد حق شنای اور حقیقت آشنائی کی معراج پر ہوتے ہیں۔ چنانچہ ان کی زندگیوں کا مطالعہ کرنے سے معلوم ہو تا ہے کہ ان کی مجت کا مرکز و محور ذات الی اور دن رات کا وظیفہ ذکر الی ہو تا تھا۔ چو تکہ انبیاء و رسل مقصر حیات سے آگاہ شے اس لئے انہوں نے نہ صرف خود اللہ کے ذکر کو ہمہ وقت کا معمول بنایا بلکہ نصح و خ ذای کر ہے نہ رکے تحت تمام انسانوں کو بھی ذکر الی کی طرف وعوت دی۔ ایک

آگاہ تھے ای لئے انہوں نے نہ صرف خود اللہ کے ذکر کو جمہ وقت کا معمول بنایا بلکہ تھے و خیر خوابی کے جذبے کے تحت تمام انسانوں کو بھی ذکر اللی کی طرف دعوت دی۔ ایک فخص کو جس چیز کی معرفت ہوگی وہی اس کی قدر کرسکے گائے قدر کو جرشاہ داند یا بدائد کو جری! ایک بی چیز کی مخلف اشخاص کے ذہنوں میں قدر و قیت مخلف ہوگی۔ لیمن افراد کو اس شے کی معرفت کے تناسب سے بی قدر ہوتی ہے ادر ہوسکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی

معرفت سب سے زیادہ انبیاء و رسل کو ہوتی ہے ، چنانچہ وہی اس عظیم الثان ہتی کے صحح قدردان ہوتے ہیں۔

چونکہ انسان کا محن اعظم اللہ تبارک و تعالی ہے الذا شدید ترین محبت ای کا حق ہے۔ اگر کوئی فخص محن اعظم این محن حقیق کو چھوڑ کر شدید ترین محبت کا حق کسی دو سرے کے لئے تنگیم کرتا ہے تو یہ سب سے بری حماقت ہے اور اس کو شرک کتے ہیں اور یکی بدترین گناہ ہے جو اللہ کے غضب کو بحرکاتا ہے۔ دنیا ہیں ہم صاحب کمال لوگوں سے ان کی صلاحیتوں کے مظاہرے پر متاثر ہوتے ہیں اور ان کی محبت اور کشش کا پیدا ہوجانا بھی فطری امر ہے' محریہ حقیقت کبی نظر سے او جمل نمیں ہونی چاہئے کہ ان صاحب کمال لوگوں کی یہ صلاحیتیں اس خدائے واحد کی عطا کردہ ہیں جس کے قبضہ ہیں صاحب کمال لوگوں کی یہ صلاحیتیں کسی کی ذاتی نمیں ہیں' بلکہ خدا کی عطا کردہ ہیں۔ وہ کسی کو صلاحیت دے بھی سکتا ہے اور چھین بھی سکتا ہے۔ اگر یہ حقیقت انسان کو مستخفر رہے تو اس کے جادہ حق سے بھیلئے کا امکان ختم ہوجاتا ہے۔

الله كا ذكر روح كى غذا اور قلب كى تسكين ہے۔ اس كى لذت سے وبى هخص آشنا ہے جے اس كى لذت سے وبى هخص آشنا ہے ، جے اس كا تجربہ ہے۔ ذكر الله كا سب سے بدا مظمر خود قرآن پاك يعنى كلام اللى ہے، اسے "الذكر" كما كيا ہے۔ ملاحظہ ہو سورة الحجر آيت 9:

إِنَّانَحُنُ لَذَّ لُنَا الذُّ كُو وَ إِنَّا لَذُكَا لِطُونَ

"بینک ہم نے ہی اس ذکر ( لینی قرآن) کو نازل کیا اور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔"

سمویا قرآن پاک سراسر ذکر ہے۔ قرونِ اولی کے مسلمان قرآن کی عظمت کے کماحقہ قائل تھے۔ ان کے ہاں محترین مشغولیت قرآن کا سیکھنا اور سکھنانا تھا۔ بخاری شریف میں حضرت عثان سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

خَيدُ كُمُمُن تَعلُّمَ القرانَ وَعَلَّمهُ

"تم میں سب سے بھروہ ہے جو قرآن کا علم حاصل کرے اور دو مرول کو اس کی

علیم دے۔"

می قرآن سینوں کی بیاریوں یعنی اخلاقی کمزوریوں کا علاج ہے۔ دیکھتے سورہ یونس آیت

ئَا اَ يَّهَا النَّلُسُ لَدُجَاءَ تُكُمْ مَّوُ عَطَةً مِنْ لَّ بِكُمْ وَ شِلَكُ لِّمَا فِي الصُّدُ وُرِ وَ هُدًّى وَ رَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِيْنَ

"اے لوگو تمهارے پاس هیحت آئی ہے تمهارے رب کی طرف سے اور بد شفا ہے اس کے لئے جو سینوں میں ہے اور ہدایت اور رحمت ہے ایمان والول کے لئر\_"

نیز دیکھئے سورہ بنی اسرائیل آیت ۸۲:

ۘۅؙٛڹؗڒؚٙڵؙؠؚڹؘٲڶڗؗٳڹؚؠٵۿۅ<u>ۿؚڹٵ؞ؖ</u>ۜۅۜۯؙڂۺؖڵؚڷٷۛؠڹۑؚڹؙ

"اور ہم نے الارا قرآن جو شفا اور رحمت ہے ایمان والول کے لئے۔"

اللہ كے ذكر سے طمانيتِ قلبى نعيب موتى ہے۔ ديكھئے سورة الرعد آيت ٢٩ ق

ٱلَّذِيْنَ اللَّهُ وَالْاَيْمُ اللَّهُ مُعْمُ إِذِي كُو اللَّهِ الْآلِيدِ كُو اللَّهِ تُطَمِّنُ الْعُلُوبُ ۞ \*\* اللهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْ

مو اوگ جو ایمان لائے اور چین پاتے ہیں ان کے ول اللہ کی یاد سے- ستا ہے!

الله كى يادى سے جين پاتے يوں دل-"

علاوہ ازیں بیمی میں معرت عبداللہ بن عررضی اللہ عنما سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

مبنی آدم کے قلوب پر اس طرح زنگ چڑھ جاتا ہے جس طرح پانی لگ جائے سے لوہے پر زنگ آجاتا ہے۔ "عرض کیا گیا: حضور" دلوں کے اس زنگ کے دور کرنے کا ذریعہ کیا ہے؟ آپ نے ارشاد فرمایا: هموت کو زیادہ یاد کرنا اور قرآن کی تلاوت!"

بات ہورہی ہے اللہ کے ذکر کی۔ تو قرآن میں نماز کو بھی اللہ کا ذکر کما گیا ہے۔ یکھیے سورة اللہ آہت س

إِنَّنِي اَنَاالَّهُ لَا اِلدَّالَّا اَنَالَا عُبُدُنِي وَ ٱلِمِ الصَّلَوْءَ لِذِكُرِى

مر بینک میں اللہ ہوں کوئی معبود نہیں سوائے میرے کی میری عبادت کرد اور اور است کرد اور است کرد اور است کرد اور ا

قائم كونماز مير، ذكرك لئه"

قرآن پاک میں ہے کہ ہر حال میں اللہ کاذکر کرتے رہو۔ دیکھتے سورۃ النساء آیت 100 اَلذَ کُرُوا اللّٰہِ لِمَا مَا وَ لَعُوْداً وَ عَلَى جُنُو بِكُمْ "الله كاذكر كرد كرب اليف اور الني بلوول ك بل ليف"

سند مر رو سرت کے مطابق آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ذکر اللہ کو "افضل الاعمال" فرمایا ہے۔

حعرت عبدالله بن يرق موايت ب كه ايك اعرابي رسول الله صلى الله عليه وسلم كى خدمت بن عاضر بوا اور يوجها: يا رسول الله وميون بن كون بهترين؟ آپ في مرزيانه بو اور عمل الله بول- پر براس في بوجها: الله كونسا عمل بهتر به آپ في قرايا: "يه كه تم دنيا سه رخست بو اور اس وقت تمهارى زبان الله ك ذكر سه تر بو-"

فا برہے کہ یمال زبان کے ذکری کی فغیلت بیان ہوئی ہے۔

الله ك ذكر يعنى اس كى حمد و ثناك لئے موندل ترين كلمات كون سے جي- اول تو قرآن آيات جي جو ذكر كا اولين مصدال جي 'كونكه قرآن تو ب عى الذكو ' وو سرے وه جملے جو صدے كى كتابوں جي آخضرت صلى الله عليه وسلم كے تعليم كروه جي 'اصلا وه بمى آياتِ قرآنى سے ماخوذ جي 'مثلا تعبيع' تحميد' تجميرو فيرو۔

جمال تک او قات ذکر کا تعلق ہے تو ذکر النی کیلئے ہروقت موزوں ہے البتہ خصوصی طور پر میج و شام کے او قات فور فراغت کا کوئی بھی دفت مناسب ہے۔ جس طرح ہر کام کیلئے پچھ پینگی شرائط ہوتی ہیں جو اس کام کے مثبت نتائج کیلئے لوازم کا درجہ رکھتی ہیں اس طرح ذکر اللہ کے لئے بھی پچھ لوا زمات ہیں۔ اول زندگی کے معمولات معصیت سے پاک ہوں 'لینی خشیت اللی کا عضرا قوال و افعال ہیں نمایاں ہو۔ دوم رزق طال کا اہتمام ہو اور آخری بات یہ کہ ذکر اللہ میں ظوم ہو اور یہ معمولی می ریا کاری اور اونی می نمائش سے بھی پاک ہو اور اس کا مقصد صرف حصول رضائے النی ہو اور بس!

پیرس بیس تنظیم اسلامی کی شاخ کے ایک رکن کے لئے جن کی عرب ہوی خطال ہی بیس انتقال ہوا ہے اور اس سے ایک اڑھائی سالہ بٹی بھی ہے 'اسلامی شعائر کی پابٹد' طافظہ قرآن اور خوبصورت وخوب سیرت لاکی کارشتہ در کار ہے۔ عمراور ذات پات کی کوئی قیر نہیں۔ رابطہ محمرصادق RUE F. PELLOUTER

94500 CHAMPIGNY S/M FRANCE

# انفاق كامعيارٍ مطلوب

الفاظ قرآني قل العفو كى روستنى ميس

\_\_\_\_\_ أُواكِرُ مُحِرِعْتَمان مُولفٌ الكتاب (رَحِبُ قرآن) \_\_\_\_

ارشاد باری تعالی ہے:

بَسْنَلُونَكَ مَا ذَا يُنْفُونَ اللَّهِ الْعَلُو (التّرو:٢١١)

"(اے پیفبر) لوگ تم سے پوچھے ہیں کہ (راہ خدا میں) کیا خرچ کریں؟ تم ان سے کمہ دد کہ جو ضرورت سے زیادہ ہو"۔

عمدِ حاضر کے بعض مضرینِ قرآن اور دانشور حضرات جو اشتراکی ذہن رکھتے ہیں اس آیت سے یہ معنی مراد لیتے ہیں کو اسلام مال و دولت جمع کرنے کو ناجائز قرار دیتا ہے اور جوت میں حضرت ابوذر غفاری کا حوالہ دیتے ہیں جو مال و دولت جمع کرنے کے سخت ظاف سے اور جن کا ذکر ہم آگے چل کرکریں گے۔اگر ان حضرات کی یہ تشریح درست سلام کرلی جائے تو آیتِ نہ کورہ مندرجہ ذیل آیات سے متعادم نظر آتی ہے جن میں ایل اللہ بیان کی گئی ہے:

ا- وَمِمَّا رَزْ فَنْهُمْ مُنْفِقُونَ (القرود" الأفال: " الج: ٢٥)

"اور جو کھے ہم نے انہیں دے رکھا ہے اس میں سے (راو خدا میں بھی) خرج کرتے ہیں"۔

٢- كَنُ تَنَالُو اللِّبِرَّ حَتَّى تُنفِقُوا لِيمَّا تُحِبُّونٌ (آلِ عران: ٩)

"تم نیک کے درج کو ہر گزنہ پہنچ سکو مے جب تک تم (خداک راہ میں) ان

چرول میں سے نہ خرچ کو کے جو حمیس عزیز ہیں "۔

٣- وَانْفِلُو السَّاجَعَلَكُمْ أَسُتَعَلَلُونَ فِيهِ (الديد: ٤)

"اور خرج کرو اس (مال) میں سے (اللہ کی راہ میں) جو اس نے تہمیں ریا ہے اینا نائب بنا کر"۔ ٣- خُذُمِنْ أَمُوالِهِمْ صَدَلَقَا تُطَهِرُهُمْ وَ تُذَكِيهِمْ بِهَا (التوبه: ١٠٣)
"(اك تينبر) تم أن كم أموال من سه صدقه (ذكوة) وصول كردكه اس كه ذريع سه تم أن كو باك وصاف كردوع"-

مندرجہ بالا خط کثیدہ الفاظ سے صاف ظاہرے کہ گل اموال کا اِنفاق مطلوب نہیں کہ اس سے احکام زکوۃ و جج ساقط ہوجاتے ہیں۔ زکوۃ کا نصاب ساڑھے بادن تولہ چاندی ما سات تولے سونا یا اس کی قیمت کے مساوی زرِ نفذ ہے ، جس پر ایک سال کی مت گذرنے کے بعد بی زکوۃ واجب الاوا ہوگی۔ اسی طرح جج کی فرضیت صاحبِ سطاعت پر ہے۔ وَ لِلّٰهِ عَلَى النَّلُس حِبُّ الْبَهُتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَهُ مِسَبِيلًا اللهِ الراد علی الله الله علی الله الله علی الله الله علی علی الله علی الله

یماں یہ بات جان لینا ضروری ہے کہ اسلام میں خیرات کے دو درج ہیں ایک قانونی اور دو سرا اخلاق ۔ قانونی خیرات تو وہی ہے جس کا ذکر اوپر ہوا۔ وہ کم سے کم خیرات ہے جس کا سالانہ اوا کرنا ہر صاحب نصاب پر واجب ہے اور اس کا وصول اور خرج کرنا اسلای حکومت کی ذمہ داری ہے۔ رہی اخلاقی خیرات تو اس کو اسلام نے ہرانسان کی مرضی اور خوشی پر مخصرر کھا ہے اور اس بارے میں کوئی جرو اکراہ نہیں۔ اخلاقی خیرات کی تاک مثالیں تاریخ اسلام کا روشن باب ہیں۔ غزوہ توک کے لئے جب حضور اکرم نے چندہ کی اپیل کی تو حضرت عثمان نے نوسو اونٹ ایک سو محمورے اور ایک ہزار دینار پیش کئے۔ حضرت عبرالر حمٰن بن عوف نے نوسو اونٹ ایک سو محمورے حضرت عبرالر حمٰن بن عوف نے نوسو اونٹ ایک سو محمور کے۔ حضرت عبرالے دینار پیش مال کا بیشتر حصہ لا کے وقیر کردیا۔ حضرت ابو بکر صدیق نے نورا گھر خالی کرکے سب پچھ ماضر کردیا۔ لیکن شاید سب سے زیادہ ایار اس غریب محنت کش انساری کا تھا جس نے ماضر کردیا۔ لیکن شاید سب سے زیادہ ایار اس غریب محنت کش انساری کا تھا جس نے دن بھرپانی تھینچ کرچار سیرچھوہارے کمائے اور دو سیرچھوہارے اہل و عیال کے لئے دن بھرپانی تھینچ کرچار سیرچھوہارے کمائے اور دو سیرچھوہارے اہل و عیال کے لئے دن بھرپانی تھینچ کھینچ کرچار سیرچھوہارے کمائے اور دو سیرچھوہارے اہل و عیال کے لئے دن بھرپانی تھینچ کھینچ کرچار میں ڈال دے ہے۔

حدیث میں حضرت عبداللہ بن مسعود کی روایت ہے کہ جب سے آیت نازل ہوئی اور

ا۔ (ترجمہ) " اور لوگوں پر فرض ہے کہ جو اس گھر تک بینچنے کی استطاعت رکھتا ہے وہ اس کا چ کرے۔"

۲. محن انسانیت از نعیم صدیقی ' اشاعت بشتم' م ۴۵۸

ربان سے سی سے سی برہ برہ دراصل جس حقیقت کی طرف ان مغرین اور دانشوروں کی نظر نہیں گئی وہ یہ ہے دراصل جس حقیقت کی طرف ان مغرین اور دانشوروں کی نظر نہیں گئی وہ یہ ہے کہ جس طرح عام نماز کا آغاز اسلام کے ساتھ ساتھ ہوا اور وہ رفتہ رفتہ اپنی بخیل کو پہنی اس طرح زکوۃ لیمن مطلق مالی خیرات کی ترغیب بھی ابتدائے اسلام ہی سے شروع ہوئی لیکنو سی ایم اندائوں ایس آیہ "فیل الکفکو" بھی زکوۃ کے تعین کی راہ میں اسلام کا پہلا قدم ہے۔ صبح بخاری (کتاب الزکوۃ) میں حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنما کا قول نقل ہوا ہے جس کا مطلب ہے کہ زکوۃ کی مقدار و نصاب کے احکام نازل ہونے سے پہلے مسلمانوں کو یہ تھم تھا کہ جو پچھے بیچ وہ اللہ کی راہ میں خیرات کریں اور آئندہ کے لئے کچھ بچانہ رکھیں کیونکہ اس وقت اسلام اور مسلمان کی مالت غربت اور تکلی اس کی مقاضی تھی۔ پچھ عرصے کے بعد جب مسلمانوں کو فروات ماصل ہوئیں اور ان کو زمینیں اور جاگیریں ہاتھ آئیں اور تجارت کی آمدنی شروع ہوئی تو تھم ہوا:

ۚ كَا اَيُهَا الَّذِيْنَ الْمُنُو النَّفِقُوا مِنْ طَيِّبْتِ مَا كَسَبْتُمُ وَمِثَّا اَخُو جَنَا لَكُمُ مِنَ الْاَرْضِ

۳- (ترجمہ) " کون ہے جو اللہ کو قرض دے اچھا قرض باکہ اللہ اے کئی گنا برھا کر واپس دے اور اس کے لئے بہترین اجر ہے۔"

سم تنييم القرآن ازسيد ابوالاعلى مودودي ، جلد پنجم ، ص ٢٠٠١ حاشيه ١٦

" آے لوگو جو ایمان لائے ہو' جو کھے تم فے (محنت مزدوری یا تجارت سے ) کمایا ہے اور جو کھے ہم نے تمهارے لئے زمین سے نکالا ہے اس میں سے عمدہ چیزیں (خدا کی راہ میں) خرچ کرد"۔ (البقرہ: ۲۲۱)

لیکن اس وقت تک تمام عام عرب اسلام کے جھنڈے کے پنچے جمع نہیں ہوا تھا اور اس کا کوئی قومی نظام بھی نہ تھا، لیکن رمضان ۸ھ میں مکہ کی فتح نے تمام عرب کو ایک مررشتہ میں نسلک کردیا۔ اب وہ وقت آیا کہ اسلام اپنا خاص نظام قائم کرے۔ چنانچہ سنے سال یعنی محرم مھ میں زکوۃ کے تمام احکامت و قوانین مرتب ہوئے اور اس کی وصولی کے لئے عالمین کا تقرر ہوا اور با قاعدہ ایک بیت المال کی صورت پیدا ہوئی یہ تمام احکام و قوانین سورۃ التوبہ میں ذکور ہیں جو مھ کے لگ بھگ نازل ہوئی ہے۔

سنن ابی واؤد میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنما سے روایت ہے کہ جب سورة التوبہ کی آیت میں عنزل ہوئی توجو صحابہ کرام فرولتند سے بہت گھبرائے اور کھنے گئے کہ اس آیت کی رُو سے ہم سب گنگار تھبرے اس پر حفرت عرف نے کما کہ میں اس آیت کا مطلب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بوچھ کر آ نا ہوں پچنانچہ حضرت عرف حضور اگرم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ اے نبی اللہ سے آیت آپ کے صحابہ پر آگراں ہوئی ہے۔ آیا نے فرمایا کہ اللہ تعالی نے زائوۃ اس لئے فرض کی ہے کہ وہ تمارے اموال کو پاک کردے۔ پس جس مال پر زکوۃ دی گئی ہو وہ پاک ہوگیا اور کنز نہیر رہا۔ ابن عباس کے بیں کہ بی س کر حضرت عرف نے جوش مسرت سے اللہ اکبر کما۔

حضرت ابو ذر غفاری اور ان کا نظریهٔ انفاق

خلافت راشدہ کے عمد میں حضرت عثمان کی حکومت کا دور وہ زمانہ ہے جب عرب

۵۔ سیرت النبی از شبلی نعمانی طبعہ عبر مس ۲۲۵۔۲۲۷ مطبوعہ لاہور۔

۲- محاح سترى تيرى كتاب مؤلف امام ابوداؤد ٢٠١٣ م ٢٥٥١

الذين يكنزون الذهب و الفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشر هم بعذاب اليم ( ترجم) "جو لوگ سوتا اور چاندي جمع كرك ركت چي اور انهي الله كي راه يي خرچ نبي كرت نبيل كرت و شخبري مي خرچ نبيل كرت نداب كي خوشخبري ...

میں دولت افراط کی حد تک پہنچ می حمرت ابو ذر غفاری نے شام میں سورۃ التوب کی آیت ''و اَلَا اُن اَ اُکُورُو وَ اللّهُ هَبُ اللّعٰ '' کے مطابق یہ فتویٰ دیا کہ دولت کا جمع کرنا حرام ہے اور ہر صحف کے پاس جو پھے اس کی ضرورت سے زیادہ ہو وہ خدا کی راہ میں دے دے۔ شام کے دولتمند محابہ کرام نے ان کی مخالفت کی اور کما کہ ہم خدا کی راہ میں دے کر بچاتے ہیں ہے معرت ابو ذر نے امیر معاویۃ پر بھی تقید کرنا شروع کردی۔ امیر معاویۃ ابنا محل النظر ابنی کی الدھرسے گذر ہوا' آپ نے ابنا محل النظر ابنی کی الفت کی الدھرسے گذر ہوا' آپ نے نے ابنا محل کی تقیر اللہ کے مال سے ہوری ہے تو یہ خیانت جا در آگر آپ اس پر ابنا مال خرج کردہ ہیں تو یہ اسراف کے معرت معاویۃ نے ان کی شابت امیر المؤمنین حصرت عثمان نے انہیں فتوی دیئے سے منع کیا۔ کی شابت امیر المؤمنین حصرت عثمان نے انہیں فتویٰ دیئے سے منع کیا۔ کیکن ان کے انتہا بہندانہ خیالات دیکھ کر حضرت عثمان نے انہیں فتویٰ دیئے سے منع کیا۔ حضرت ابو ذر خو یہ بابندی گوارا نہ ہوئی۔ اس پر حضرت عثمان نے انہیں مشورہ دیا کہ وہ دیشرت ابو ذر خو یہ بابندی گوارا نہ ہوئی۔ اس پر حضرت عثمان نے انہیں مثورہ دیا کہ وہ دینر باب کا در دین ان کا انقال ہوائے۔

انفاق کے بارے میں حضرت ابوذر غفاری کا انتما پندانہ نظریہ ان کے انتمائی ذہر و ورع کا بتیجہ تھا اور جیسا کہ اوپر کے بیان سے ظاہر ہے وہ اپنی اس رائے میں مغور ہیں۔ صحابہ میں سے کسی نے بھی ان کی تائید نہیں کی۔ یمال ہم عبداللہ بن مسعود کی مثال چیش کریں مجے جو غلط فنی کی بنا پر معوذ تین کو قرآن کا جزو نہیں سجھتے تھے، لیکن حضور مجلس کریں مجے جو غلط فنی کی بنا پر معوذ تین کو قرآن کا جزو نہیں سجھتے تھے، لیکن حضور ماکرم کے عمد مبارک سے آج تک تمام دنیائے اسلام کا اس پر اجماع ہے کہ معوذ تین قرآن کا جزو ہیں۔ تنما عبداللہ بن مسعود کی رائے ان کی جلائت قدر کے باوجود اس عظیم اجماع کے مقابلے میں کوئی وزن نہیں رکھتی۔

۸ - سیرت النبی از شبلی نعمانی جلد پنجم ' ص ۲۷۲ ـ ۲۷۳ مطبوعه الامور

٩- عظمت صحابة مولف محمد أدريس بعوجياني مطبوعه لابور ص ٩٥١

١٠ تيس پروانے عم رسالت كاز طالب باشى ' ملاحظه ہو مضمون حضرت

ابوذر غفارى خليل رسول

دو محض وعوت وعوت کی رے لگا کردین قائم نہیں ہوجائیگا" اسلام کے حری وانقلابی تصور کی بیج تنی کی ندموم کوشش پر قافلہ تحریک اسلامی

ے ایک دیمینہ شریک کاسوزِ دروں اور اظهارِ رنج وافسوس! محترم عیم احمد صدیق کا مراسلہ جناب جاوید احمد غامدی کے نام)

ذیل میں نیویارک سے موصول شدہ جناب هیم صدیقی صاحب کا ایک مراسلہ شائع کیا جارہا ہے جو صدیقی صاحب کا ایک مراسلہ کو آج سے قربیا نین ماہ قبل ارسال کیا تھا۔ محرّم صدیقی صاحب تحریک جماعت ملامی کے ان دیرینہ وابندگان میں سے ہیں جو اپنی پیرانہ سالی کے باوصف آج بھی نی تحرکی فکر کی ترویج و اشاعت میں منہ ہیں اور اس ناطے امیر تنظیم اسلای سے بھی خصوصی تعلق خاطر رکھتے ہیں۔ اس مراسلے کی ایک کائی صدیقی صاحب نے جمیں ارسال کی تھی کہ آگر غادی صاحب ان کے خیالات کو اپنے پرئیچ میں شائع نہ کریں تو انہیں "میشاق" میں جگہ دی جاسکے۔ اور چو نکہ تین ماہ کا عرصہ شائع نہ کریں تو انہیں "میشاق" میں جگہ دی جاسکے۔ اور چو نکہ تین ماہ کا عرصہ شریع نے باوجوہ اس مراسلے کا کوئی تذکرہ "اشراق" میں نظر نہیں آیا الذا محرّم

مدیق صاحب کی خواہش کے احرام میں اسے شامل "میشاق" کیا جارہا ہے۔

یہ مراسلہ بنیادی طور پر جاوید صاحب کے اس مضمون پر تبعرے کی حیثیت
رکھتا ہے جو روزنامہ نوائے وقت میں تین اقساط میں شائع ہوا تھا اور جس میں جاوید
صاحب نے محرم ڈاکٹر امرار احمد صاحب کے تحرکی و انقلابی فکر کو ہدف تھید ہی
ضاحب نے محرم ڈاکٹر امرار احمد صاحب کے تحرکی و انقلابی فکر کو ہدف تھید ہی
بھی شائع کیا گیا۔ کو قیم صدیق صاحب بیعت کے مسلے میں محرم ڈاکٹر صاحب
میں شائع کیا گیا۔ کو قیم صدیق صاحب بیعت کے مسلے میں محرم ڈاکٹر صاحب
متنق نہیں ہیں لیکن اس تحرکی و انقلابی فکر میں ڈاکٹر صاحب کے ہم زبان ہیں جس
مودودی مرحوم و مغفور نے اہم کروار اوا کیا تھا اور پھرمولانا امین احسن اصلاحی کی
مودودی مرحوم و مغفور نے اہم کروار اوا کیا تھا اور پھرمولانا امین احسن اصلاحی کی
جاندار اور مدلل تحریوں نے اسے تکھار بخشا تھا۔ ولچپ بلکہ افروشاک بات یہ
جاندار اور مدلل تحریوں نے اسے تکھار بخشا تھا۔ ولچپ بلکہ افروشاک بات یہ
جاندار اور مدلل تحریوں نے اسے تکھار بخشا تھا۔ ولچپ بلکہ افروشاک بات یہ

جوڑتے اور انہیں ایک آئیڈیل مفکرو دائ کے طور پر پیش کرتے اور مولانا اصلاحی

کو باہتمام "استاذاہام" قرار دیتے ہیں لیکن دوسری جانب در پردہ ان کے تحرکی قلر
کی جڑیں کانے میں معروف ہیں۔ یہ یقین کے ساتھ نہیں کما جا سکتا کہ عالمہ ماحب کو اصل عناد محترم ڈاکٹر اسرار احمد کی ذات ہے ہے یا وہ ان کے بیش کردہ تحرکی و انقلابی قطرے کد رکھتے ہیں۔ بسرکیف اصل معالمہ خواہ پکر بھی ہو نتیجہ اس کا یہ ہے کہ وہ جوش مخالفت میں محترم ڈاکٹر صاحب کے تحرکی افکار کی نفی کرتے کرتے اپنے مدوح مولانا مودودی مرحوم اور اپنے "استاذامام" مولانا امین احسن اصلاحی ودنوں کے قطر کی جڑوں پر بھی بے درئے بیشہ چلا رہے ہیں۔ حالا تکہ یہ دو محدس کرتے ہیں کہ جن کے ساتھ عالمہی صاحب اپنا قطری رشتہ ہو ڈنے میں بیشہ بوا فخر محس کرتے ہیں گھٹ بدنداں ہے اسے کیا لکھتے!

اس سلیلے کی ایک تازہ مثال غاری صاحب کی ایک "شاہکار" تھنیف "قانون وعوت" کے حوالے سے سامنے آئی ہے۔ ولچسپ بات یہ ہے کہ یہ کتاب جو ٩٣ صفات پر محيط ہے' اس كانسف آخر (يين ص ٣٨ تا ٩٧) تو كُل كاكُل مولانا امن احسن اصلاحی کی معرکة الأراء تصنیف "وعوت دین اور اس کا طریق کار" کے اقتباسات سے بمرا ہوا ہے ، چنانچہ اس مصے میں کوئی ایباورق تلاش کرنا مشکل ہوگا جس میں "استاذامام" کی کتاب سے کوئی اقتباس درج نہ ہو' بلکہ یہ اقتباسات اس كثرت كے ساتھ بيں كہ انہيں پڑھتے ہوئے اس پہلوسے شديد البھن ہونے لگتی ہے کہ اگر سب کچے مولانا اصلاحی صاحب ہی کے حوالے سے بیان کرنا تھا اور ایسا بھی نمیں ہے کہ مولانا کی کتاب مارکیٹ میں دستیاب نہ ہو 'تو آخر اسے ایک نیا پراہن دے کراپی تعنیف کے طور پر شائع کرنے کی ضرورت کیا تھی 'لین کتاب کا نصف اول در حقیقت مولانا اصلاحی صاحب بی کے فکر کی تردید پر مشتل ہے۔ كاب ك اس مص من محرم واكر صاحب ك تحركي فكرر جابجا استزائيه انداز مں طور کے تیم برسا کے آگرچہ مولف نے یہ ناثر دینے کی کوشش کی ہے کہ یہ کتاب ان کے افکار کے رویس تحرر کی می ہے لیکن فی الاصل صاحب کماب برے لطیف پرائے میں اپنے "استاذالام" کے افکار کی جروں پر تیشہ چلا گئے ہیں۔ اس اعتبار سے بیر کتاب مولانا این احس اصلاحی صاحب کے ساتھ ایک عظین نداق کا درجہ ر کھتی ہے۔ کتاب کا نصفی اول مولانا این احس اصلاحی کی بلندیایہ تصنیف کے اہم ترین باب "تبلیغ س لئے" کی مِن جملہ تردید و تعلیط پر مشتمل ہے۔ تفصیل کا یہ موقع نمیں ہے، مخترا یہ کہ مولانا قرآن و مدیث کے نصوص کی بنا برید رائے رکھتے ہیں اور اسے انہوں نے اپنی کتاب ہیں پر زور طریقے پر چیش کیا ہے کہ خلافت
کے اوارے کے منتشر ہوجانے کے بعد اب دعوت و تبلیغ کے جماعتی فرض کی
اوائیگی کے لئے مسلمانوں پر لازم ہے کہ وہ اس اوارہ خلافت کو قائم کرنے کے لئے
مرومز کی بازی لگائیں (وعوت دین اور اس کا طریق کار "صفحہ ۲۳ ۔ 27)۔ چنائچہ
مولانا دعوت کے ساتھ ساتھ مرحلۂ ہجرت و براء ت اور جنگ و قبال کو بھی دعوت
من کے مستقل مراحل میں شار کرتے ہیں اور یہ بات اظہر من الفس ہے کہ یہ
تمام امور ایک نمایت منظم جماعتی جدوجد کے متقاضی ہیں "لیکن عامدی صاحب نہ
مرف یہ کہ وعوت دین کے اس کام کے لئے سطیم یا جماعت کو کوئی لازی دی فرورت نہیں سیجھتے اور ان کے بقول یہ کام انفرادی طور پر بھی انجام دئے جاسکتے
مرورت نہیں سیجھتے اور ان کے بقول یہ کام انفرادی طور پر بھی انجام دئے جاسکتے
ہیں (قانون دعوت میں ۴س) بلکہ ان کی دانست میں مرحلۃ ہجرت و براء ت اور جنگ
مرباں ہے اسے کیا کئے!!

محرّم جاوید احمه غاری صاحب

السلام عليكم ورحمة الله وبركامة '

امید ہے کہ آپ مع الخیر ہوئے۔ آپ سے آپ کے مکان پر پچھلے سال جنوری میں ملاقات ہوئی تھی اور آپ کے دوستوں کی ہمرای میں محترم مولانا امین احسن اصلاحی صاحب سے ملنے کیا تھا۔ میں آپ کے رسالہ ''اشراق"کا مستقل خریدار ہوں اور اس بنا پر آپ کے افکار اور کاوشوں سے مستغیض ہو آ رہتا ہوں۔

اشراق ماہ اکتوبر ۱۹۹۴ء میرے سامنے ہے۔ اس رسالہ میں آپ کا مضمون "اسلامی انتظاب کا نبوی مسامی میرے سامنے ہے۔ اس رسالہ میں آپ کا مضمون "اسلامی انتظاب کا نبوی منهاج" "فکر و نظر" کے عنوان کے تحت پڑھا ، لیکن اس سے طبیعت میں جو انتباض خاطر پیدا ہوا ہے اس کا تذکرہ نہ کرنا ایک دنی مدا ہنت ہوگی جس کا کم از کم میں متحل نہیں ہوسکا۔ اُلِدِینُ النَّصِیعَة

آپ نے ڈاکٹر اسرار احمد صاحب محترم کے فلیفۂ انتلاب اسلامی اور اس کے ادوار پر جو طنز آمیز اور جنگ سے پُر تبعرہ فرمایا ہے وہ آپ جیسے ایل علم کے قطعی شایان شان نہیں ہے۔ اس سے علم کی تحقیر ہوئی ہے۔ یہ طنزو مزاح کا انداز علاءِ کرام کے رہے سے وقار کا گلا گھونٹنے کے مترادف ہے۔ آپ نے جو برعم خود وعویٰ کیا ہے کہ انقلابِ اسلامی کے مراصل ۔۔۔ وعوت'
تنظیم' تربیت' فاموش مزاحت' بجرة اور قال کا قرآن و حدیث میں کس ذکر نہیں ملائا
صحح نہیں ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وملم کی پوری زندگی ایک نمونہ ہے' اس کے اُن
گزیہ کوشے ہیں۔ اس کو سجھنے کے لئے بے شار approaches ہو سکتی ہیں۔ ان کا
تجزیہ کیجئے اور آپ کے اقامتِ دین کی جدوجہد کے Process کو ایک ابحرتی ہوئی تحریک
کے نمایاں ہوتے ہوئے خدوخال اور جاں مسل مزاحمت کو پیش نظر رکھئے تو یہ سارے
مراحل خود بخود ایک ایک کر کے آپ کے سامنے آتے چلے جائیں گے۔

مجھے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ (خدا کرے میرا اندازہ غلط ہو) کہ آپ نہ بھی کسی تحریک میں شامل ہوئے اور نہ عملا کوئی اسلامی تحریک برپا ک۔ اگر ایسا ہوتا تو آپ کو ان ادوار کا بدرجہ اتم اندازہ ہوتا۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ آپ صرف ایک روایتی Academician (محققِ محض) بن کر رہ مکتے ہیں اور شاید اسی لئے عظم "تیرا سرِ دامن بھی ابھی چاک نہیں ہے"کا عنوان بن کر محض علمی کاوشوں میں اپنی زندگی کے قیتی لمحات گزار رہے ہیں۔

رسول الله (صلی الله علیه وسلم) کی زندگی پوری کی پوری ہمارے لئے نمونہ اور وعوتِ مطالعہ ہے۔ ایک طرف آپ کا عمل ہے،
آپ کی زندگی کے تفصیل محاکات ہیں۔ ہمارے سامنے آپ کی جال مسل حیات مبارکہ ہے، جس سے گزر کر آپ نے اللہ کے دین کو عملاً برپاکیا، کفرو گرائی کی طاقتوں کو مظاکر اللہ کے دین کو پورے کا پورا قائم کیا۔ اس کے ان گنت گوشے ہیں جن پر محققین نے انمون کام کیا ہے اور قیامت تک کرتے رہیں گے۔ آپ کی حیات مبارکہ کا یہ بھی ایک انمون کام کیا ہے اور قیامت تک کرتے رہیں گے۔ آپ کی حیات مبارکہ کا یہ بھی ایک ہمارت وضو نکاح ، طلاق مسلوح کہ جو تحریک آپ نے برپاکی وہ کن کن مراصل سے گزری۔ لیکن خدا پوری محارم کا دین اور علاء کرام کا کہ انہوں نے زندگی کے جامد مسائل پر تو پوری موشکافیاں کر ڈالیں ، لیکن اقامتِ دین کی جدوجمد پر کوئی عنوان یا باب وفیو پر تو بوی موشکافیاں کر ڈالیں ، لیکن اقامتِ دین کی جدوجمد پر کوئی عنوان یا باب این ایک ایک است کی برقسمی ہے کہ امت کا ایک ایک اسے مسلمہ کی برقسمی ہے کہ امت کا ایک است کا برقسمی ہے کہ امت کا

پورا علمی سموایہ اس سے خالی ہے اور آپ علاء کرام انہی جامد مسائل کے بھنور میں پہنس کر بیشہ قَالَ اللّٰه وَ قَالَ الرَّسُول کا ورد کرتے رہتے ہیں اور بھی نہیں سوچے کہ اللّٰه کا دین اس دنیا میں اب دوبارہ کیسے برپاکیا جائے 'اس کے کیا مراحل ہیں اور ان کو عوام کے سامنے کس طرح آپ ایک سائنگ انداز میں چیش کرسکتے ہیں۔

محض وعوت وعوت کی رث لگا کروین قائم نمیں موجائیگا اور آپ نے شدت کے ساتھ اس کی آواز لگائی ہے۔ وعوت ایک ذریعہ ہے' mean ہے' end نہیں ہے۔ اور آپ نے وعوت کی رث اس لئے لگا رکھی ہے کہ وعوت الی اللہ کے بورے مراحل آپ کے سامنے نہیں ہیں' یا پھر آپ ان سے اغماض برت کر اپنی جان بچانے کی کو شش كررہے ہيں۔ يد علاء كرام كا عام طرز عمل ہے۔ ان كے نزديك وعوت اول بھى ہے اور آخر بھی۔ وہ اس کی رث لگا کر اللہ کے دین کے آگے کے تقاضوں سے 'جمال ول و جان ک نقد نذرانے پیش کرنا پرتے ہیں 'اپی جان بچا جاتے ہیں۔ مجھے امید ہے کہ آپ اپنی ذات اور اپنے ساتھیوں کو اس زمرہ میں شریک کرنا نہ پند کریں گے۔ وعوت تو اس ا قامتِ دین کی جدوجمد کی اول اور پہلی منزل ہے 'اس کو آگے بربھا کر آپ کو اسے اپنے فطری متائج تک پہنچانا ہوگا۔ یہ کام فرشتے نہیں کریں گے۔ اس کو منزل تک پہنچانے کا کام انسانی ہاتھ ہی کریں گے اور ان کو اس لئے اپنی منزل کے سارے سٹک ہائے میل اور مراحل سے واقف ہونا چاہئے' ورنہ جادہُ حق کا کارواں مم کردہ راہ پر اپنی پہلی سیرهی پر کھڑا کھڑا دعوت دعوت پکار آ ہوا اس دنیا سے چلا جائیگا ادر حق پھر کسی دوسرے را ہرو کی تلاش میں سرگرداں ہو کر باویہ پیائی کریگا یا پھر منتظرِ فردا ہو کر قرآن کے اوراق اور رسول الله کی کھلی ہوئی سیرة طبیبہ میں روبوش برا رہیگا کہ دیکھیں کہ اب کب کوئی سر پھرا اٹھتا ہے اور اپنے جان و دل کا نذرانہ لے کر آگے بڑھتا ہے پاکہ اللہ کا دین دوبارہ اس دنیا میں قائم ہومیکے۔

ا۔ ہماری رائے میں بیہ سب کچھ اس وجہ سے ہوا کہ اس وقت تک نہ صرف بیہ کہ طافت کے ادارے کی شکل میں عالم اسلام کی کم از کم ایک علامتی وحدت بھی برقرار تھی، بلکہ اسلامی قانون و شریعت کی ملداری بھی برقرار تھی، لنذا علاء دین کی اصل توجہ اسلامی قانون و فقہ کی جانب تھی ---(اوارہ)

تاریخ جدید میں یا ماضی قریب میں جن اصحاب علم و حکمت نے وائی الی اللہ کا کروار اواکیا ان میں مولانا مودودی مرحم اور حسن البناء شہید کو ایک مقام خاص حاصل ہے۔ وہ تحریک اسلامی کے گل مرسد ہیں۔ انہوں نے اسی انداز میں تحریک کو چلایا جس پر اللہ کے رسول نے چلا کرد کھایا تھا۔ انہوں نے منزل کی طرف جانے والے سکی میل کا اپنے انداز میں تذکرہ کیا اور قافلہ بنا کر اس راہ پر چل پڑے 'اور اب وہی دورِ حاضر کی اسلامی تحریک میں بیا اور تافلہ بنا کر اس باور اس پر ویگر ممالک میں اسلامی تحریک بی بیا موری ہیں۔
موری ہیں۔
آس کی بھی تحک کا بند، معادلہ کر میں قطع نظر اس سے مداسانی معد اللہ نان

موری ب<u>س</u>-آپ کمی بھی تحریک کا بغور مطالعہ کریں (قطع نظراس سے کہ وہ اسلامی ہویا لادین) اس کے لئے پہلے تین مراحل لازی ہیں۔ دعوت تو پہلا مرحلہ ہے اور بہیں سے کام کا آغاز ہو تا ہے۔ پھرجو لوگ اس دعوت پر لبیک کتے ہیں ان کو ایک نظم میں پرونا اس کا دو سرا مرحلہ ہے۔ پھر تحریک کے مزاج کے مطابق ان افراد کی تربیت و تزکیہ کرنا اس کا تیسرا مرحله ہے۔ اور میہ تینوں مرفطے بیک وقت جاری اور ساری ہوتے ہیں۔ اس طرح لوگ تربیت پاکرای وعوت کے کام پر لگ جاتے ہیں۔ معاشرہ میں کمیں خلاء نہیں ہو آ' ند رسول الله ك ووريس تعا اور ند اب كسي ب- باطل ك كما شيخ جن كم باتعول مي افتدار کی چابیاں ہوتی ہیں حق کی برهتی ہوئی افرادی طاقت سے خطرہ محسوس کرتے ہیں اور پھر ظلم اور زیاد تیوں کے ہتھیار لے کر حق کے پیچھے رہ جاتے ہیں 'جس سے حق کے علمبردا روں کے ایمان کا امتحان بھی ہوجا تا ہے اور ساتھ ہی ساتھ ان کے دل و دماغ اور سیرت و کرداری خفیه قوتیل و صلاحیتیل اجاگر مو کر پخته کار موجاتی بیل جو متمیرسیرت اور عظیم ذمہ داریوں کے سنجالنے کے لئے ناگزیر ہیں۔ اس مرحلہ پر اگر حق ظلم کے خلاف retaliate کرے تو اپنے کاز (مقصد) کو نقصان پنچائےگا' اپنی راہ کو کھوٹی کرلے گا اور شیطانی قوتی می چاہتی ہیں کہ حق کے علمبرداروں کو تک کرے اور اشتعال ولا کر ان کے کام میں رفنہ ڈال دیں۔ قرآن کریم اس stage پر صاف اور واضح طور پر warning دے رہا ہے۔ آپ سورة حم السجدہ میں آیات ۳۲ تا ۳۲ کا بغور مطالعہ ای تحکش کی روشن میں کریں تو بات بوری طرح واضح ہو کر آپ کے سامنے آجائیگی۔ لیکن جب تک آپ عملا کوئی تحریک برپاند کریں مے یاکسی اصلای تحریک کا حصد ند بنیں مے میثاق 'جنوری ۱۹۳۰

یہ بات آپ کے سی میں آئیگی۔ آپ ان آیات کو اس کرناک ماحول میں رہ کر مطالعہ کریں جس سے رسول اللہ اور ان کے ساتھی دوجار تھے۔ یہ مرحلہ کمہ کی تیرہ سالہ زندگی پر محیط ہے۔ اور کی تحریک اسلامی Peaceful Resistance کا دور ہے۔ اس کے بعد تحریک آگے برحتی ہے' اس لئے کہ اب اس کو وہ افراؤ کار میسر آگئے جن کی میرۃ و کروار پر بحروسہ کیا جاسکتا ہے۔ اب داعی اور اس کے ساتھیوں کو بجرت کرنا چن کی میرۃ و کروار پر بحروسہ کیا جاسکتا ہے۔ اب داعی اور اس کے ساتھیوں کو بجرت کرنا کی میاد ہو آپ مولانا امین احسن اصلامی صاحب کے شاگر و رشید ہیں اور تدیر قرآن آپ کا اور حنا اور بچونا ہے۔ آپ ذرا اس کو کھول کر دیکھیں کہ مولانا محرم نے کس شدو مد سے بجرۃ کی سنت کو جگہ جگہ اجاگر کیا ہے کہ یہ ہرنی کو پیش آتی ہے اللہ کے تھم سے اور کیونکی ہیں آتی ہے اللہ کے تھم سے اور کیونکی آتی ہے اللہ کے تھم سے اور

اس کے بعد کا مرحلہ صرف قال کا ہے جو تحریب اسلامی کی کامیابی کے لئے ایک لازی شرط ہے۔ یہ بالکل آخری مرحلہ ہے باطل کی قوت اور مزاحت کو قوڑنے کے لئے۔ افغانستان کی تحریب اسلامی کو اس مرحلہ ہے اب گزرنا ہے اکہ شاید اللہ کا دین وہاں قائم ہو سکے الکین وہاں قاظلہ حق کے لوگ ایک حش و بنج میں جٹنا ہیں یا پھرباطل کی قوتوں نے ان کو جٹنا کر رکھا ہے جس ہے اگر وہ جلد نہ نکلے تو (خاکم بدیمن)وہ اپنی جیتی ہوئی بازی ہار جائیں گے۔ وقت کسی کا انتظار نہیں کرتا۔ یہ مرحلہ تحریب اسلامی پاکستان کو بھی پیش آنیگا اکین کب؟ اس کا جواب مستقبل ہی دیگا۔

پیں ایھ ین سبال مرب اللہ کی ذندگی سے عیاں ہیں۔ اگر کوئی ان سے الکار کرنا

یہ پورے چھ مراحل رسول اللہ کی ذندگی سے عیاں ہیں۔ اگر کوئی ان سے الکار کرنا

ہوت تو اس کے لئے میرے پاس ایک ہی جواب ہے کہ وافا خَطَبَهُم الْجَهِلُونَ فَلُو اَسَلْماً

(فرقان ۱۳۳) ڈاکٹر اسرار احمہ صاحب نے اپنے انداز میں اننی مراحل کا ذکر کیا ہے اور

بیرے شد وید سے کرتے رہجے ہیں اور اس کو انہوں نے عملی منهاجے نبوۃ کہا ہے تو آپ

کیوں چراغ پا ہو رہے ہیں۔ ایک حق بات کو جمالت سے رو کرنا علاء کرام کا شیوہ نہیں

ہے۔ آپ سے یہ توقع ہے کہ آپ اپنے قلم کو ان مراحل کے مزید خدوخال اجاگر کرنے

میں صرف کریں گے نہ کہ ان کی بچ کی ہیں۔ فاغیبُو و ایکا اُولی الْا اُنصادِ۔

سال رام کر میں ہم بھی ای حقہ ہی کوشش اقامت ویں کے لئے کردے ہیں۔ اس

یماں امریکہ میں ہم بھی اپنی حقیری کوشش اقامتِ دین کے لئے کردہے ہیں۔ اس کے لئے لڑیچ حالات کو سامنے رکھ کر تیار کردہے ہیں۔ میری کتاب "Methodology of Dawah Ilallah" آپ دیکھیں تو سارے مراص آپ کی سجھ میں آجا کی سجھ میں آجا کی سجھ میں آجا کی سجھ میں آجا کی اگر آپ کو کمیں اس میں فکری خامیاں نظر آئیں تو ضرور لکھیں میں آپ کا ملکور ہو نگا۔ ویسے ضد اور ہٹ دھری کا علاج دنیا میں کسی کے پاس نہیں اور میں اللہ سے دعا کو ہوں کہ وہ آپ کو اور مجھ کو اس سے بہت دور رکھ' آمین۔

سل الله سے دور جو ہوں ہدوہ اپ و در سر رہ اس سے سرات ہو ان کا اپنا ذاتی مسلمہ برم فرد جو کو بھی اختلاف ہے۔ میری ان سے تفصیلی گفتگواس مسلم پر ہو چی ہے۔ یہ ذاتی بیعت کا موقف انہوں نے مولانا مرحوم کی ضد میں افقیار کیا ہے' لیکن اس کے یہ ذاتی بیعت کا موقف انہوں نے مولانا مرحوم کی ضد میں افقیار کیا ہے' لیکن اس کے لئے وہ حدیث اور امت کی روایت میں سے ولا کل پیش کرتے ہیں۔ یہ ان کی راہ ہے' کوئی حرام شے تو نہیں ہے' جس کا دل قبول کرے وہ آگے بردھ کر بیعت کرے اور جس کا دل قبول نہ کرے وہ اپنی راہ خود متعین کرکے اقامت دین کی جدوجہد میں لگ جائے۔ اس پر تیمہ پردھنا' اس کی تفخیک کرنا کی انداز میں بھی زیب نہیں دیتا۔ اگر بیعت کا طریقہ فلط ہے تو اس پر علمی انداز میں 'جس کے آپ شموار ہیں' تبعرہ کیجئے۔ اس کی خامیاں واضح کر دیجئے۔ مجھے یقین ہے کہ جب علمی انداز میں آپ اس کی گرفت کریں گے تو یقیئا واضح کر دیجئے۔ مجھے یقین ہے کہ جب علمی انداز میں آپ اس کی گرفت کریں گے۔ واضح کر دیجئے۔ مجھے یقین ہے کہ جب علمی انداز میں آپ اس کی گرفت کریں گے۔ واضح کر دیجئے۔ مجھے یقین ہے کہ جب علمی انداز میں آپ اس کی گرفت کریں گے۔

رہا مسلہ تحریک اسلامی یا تنظیم اسلامی کی کامیابی یا ناکامیابی کا تواس کی وجہ علاء کرام
کی گل اندازی ہے جو خود تو آگے برھتے نہیں بلکہ پس دیوار رہ کریا پھر "محافت کے شیش محل" میں بیٹھ کرسٹک باری کرتے رہتے ہیں اور عوام میں ان تحریکوں کے امیح (Image) کو بگاڑتے یا گراتے رہتے ہیں اور عوام جو پہلے ہی دین ہے بہت دور جا بچکے ہیں وہ جب دیکھتے ہیں کہ اچھے خاصے علاء خود ہی آپس میں ایک دو سرے کی پگڑی امیمال رہے ہیں تو وہ وحشت زدہ ہو کرعافیت کوشی کا شکار ہوجاتے ہیں۔

پاکستان میں اسلامی حکومت نہ بننے کا سارا وبال علماء کرام پر ہے۔ اگر وہ یک آواز ہو
کر تحریک اسلامی کی معاونت کرتے تو باطل پرستوں کا اب تک خاتمہ ہوچکا ہو آ۔ وہ پہلے
تو مولانا مرحوم کی "قباء مطمرہ" کو تار تار کرنے کی کوشش کرتے رہے اور اب ڈاکٹر
صاحب کے پیچے لگ مجے ہیں۔ یہ ایک شیطانی کھیل ہے جس کا کہیں تو شعوری طور پر اور
کہیں غیر شعوری طور پر علماء کرام شکار ہو کر داعیانِ حق اور داعیان الی اللہ کے خلاف

ہرزہ سرائی کرتے رہتے ہیں۔ مجھے نہیں معلوم کہ وہ آخرت میں اللہ تعالیٰ کی شدید باز پرس سے کیے گزریں مے۔ والعلم عند اللہ۔

امید ہے کہ آپ میری ان گزارشات کو اپنے کالموں میں جگہ دیں مے آکہ بددلی کی فضا جو آپ کی تاکہ بددلی کی فضا جو آپ کی تاکہ فول ہوں۔ فظ والسلام

احقرالعباد هيم احمد معديقي نيويارك الد اكتوبر ٩٢ء



#### بقيه: الاغوانالمسسلمون

پھر جب کہ اخوان کی قیادت کے علم میں یہ بات آ چکی تھی کہ ناصر نے "آزاد افروں کی تنظیم" کے نام سے فوج میں ایک زاتی علقہ منظم کرلیا ہے تو اخوان کی قیادت کو اسے فوری طور پر منصوبہ کے مرکزی کردار کی حیثیت سے بہنا دینا چاہئے تھا۔ اس کے باوجود کہ فوج سے وابستہ اخوانی ناصر کو ایک اور حلقہ بنانے سے مسلسل روک رہے تھے وہ ایسا کئے جا رہا تھا۔ پھریہ اخوان قیادت کا اس پر اندھا اعتاد نہیں تو اور کیا تھا کہ وہی انتظاب کے جا رہا تھا۔ پھریہ اخوان قیادت کا اس پر اندھا اعتاد نہیں تو اور کیا تھا کہ وہی انتظاب کے پروگرام کو عملی جامہ بھی پہنا تا رہا۔ ناصری نظم سے مرکثی سے صرف نظر کے علاوہ غداری کے امکان کو پیشِ نظر رکھ کر کوئی متبادل منصوبہ بندی بھی نہ کی گئ ورنہ اس بات کا پورا امکان تھا کہ حالات یہ رخ نہ دھارتے۔

# مخرماب الاخوان المسلمون المون المون

<u>پھر سوئے منزل عشق چلا</u>

قیادت کے باقاعدہ انتخاب کے بعد حسن المضیی کی مدرانہ 'ناصحانہ اور فصفہ کے قیادت میں کاروانِ عشق ایک بار پھر سوئے منزل گامزن ہوا۔ اس دفعہ وسعت سے زیادہ اسخکام اور کمیت سے زیادہ کیفیت پر توجہ تھی۔ مصر میں اسلامی نظام کے نفاذ کے لئے یہ طبح پایا کہ شاہ اور اس کے اگریز پرست ٹولے اور انگریزوں کے وجود سے مصر کو اولا پاک کیا جائے اور پھرپوری قوت سے شریعت اسلامیہ کے نفاذ کا عمل شروع کرویا جائے۔ افوان نے پورے اخلاص اور بری محنت کے ساتھ اپنے اس پروگرام کو عملی جامہ پہنایا اور جہاں تک اس منصوبہ کے پہلے جزو کا تعلق ہے وہ اس کو بدوئے کار لانے میں کامیاب اور جہاں تک اس منصوبہ کے پہلے جزو کا تعلق ہے وہ اس کو بدوئے کار لانے میں کامیاب علمبردار ایک اور شاطراور تازہ دم میلیبی قوت کی سازشوں کا شکار ہو گئے۔ یہ واستان بری علمبردار ایک اور شاطراور تازہ دم میلیبی قوت کی سازشوں کا شکار ہو گئے۔ یہ واستان بری روح فرسا اور خونچکاں ہے گر ہماری مجبوری ہے کہ ہم اپنے قار کین کو اس سے آگاہ کئے بغیر آگے نہیں برچھ سکتے۔ اس باعث صد آزار سلسلہ واقعات کا ایک پس منظر بھی ہو بخیر سائے رکھنا اسکا حقیق رخ دیکھنے کے لئے ضروری ہے۔

میں جہ دو سری عالمگیر جنگ چھڑی تو ساری دنیا برطانیہ اور فرانس کے ملئجہ میں جب دو سری عالمگیر جنگ چھڑی تو ساری دنیا برطانیہ اور مخلف ابھرتی ہوئی طاقتیں ان دو برے عالمی مجرموں کے ساتھ منڈیوں کے حصول کی خاطر نبرد آزمائی کر رہی تھیں۔ ان میں اہم جرمنی ' روس' جاپان اور امریکہ تھے۔ منڈیوں (یعنی کمزور ممالک) پر جو چھینا جھڑی ہو رہی تھی اس کا ایک انداز یہ بھی تھا کہ ہر طاقت کمزور اور بے بس ممالک سر زبرد تی قضہ کرلینا جاہتی تھی اور جمال

اییا ممکن نہ ہو تا وہاں سب نے یہ طریقۂ کار اختیار کر لیا تھا کہ ان مکوں کے حکمران طبقات میں اپنے حامی وایجٹ پیدا کرتے بلکہ قیمت لگا کر انہیں خریدتے۔ اس کے ساتھ بی یہ بات تو بالکل ظاہر تھی کہ جمال کسی کا گماشتہ حکمران ہو تا وہ طاقت اس کی حفاظت میں اور مخالف قوتوں کے حامیوں کے استیصال کی کوشش میں معروف رہتی اور جمال اس کا گماشتہ بر سرِافتدار نہ ہو تا وہاں وو سری طاقت کے حامی یا ایجنٹ کو ہٹانے اور اپنا آوی بر سرِافتدار لانے کے لئے جو ڑ تو ڑ جاری رہتا۔ اسی دوران میں دو سری جنگ عظیم شروع بوئی اور جرمنی و جاپان کو چاروں شانے چت اور فرانس اور برطانیہ کو بے حال کرے ختم ہوگی۔ اب میدان میں دو طاقتیں رہ گئی تھیں بینی روس اور امریکہ۔ امریکہ اپنے سیای ہوگی۔ اب میدان میں ہو طاقتیں رہ گئی تھیں بینی نہ آئی اور فرانس اور برطانیہ سے وابست اور محاثی نظام اور نظریات کے اعتبارے فرانس اور برطانیہ کا صحیح جانشین تھا 'لہٰذا اس کو روس سے بازی جیتے میں پچھ زیادہ دفت پیش نہ آئی اور فرانس اور برطانیہ سے وابست نوا نے خود بخود امریکہ کی گود میں گرنے گئے۔ امریکہ بھی اپنی پیش رو ان طاقتوں کے تحقیائے ہوئے ممالک سیای و محاثی طور پر ان حاقب میں رہا' تا آنکہ اس نے ان کے ہتھیائے ہوئے ممالک سیای و محاثی طور پر ان سے چھین لئے یا پھر یہ طاقتیں امریکہ کو اپنے ساتھ شریک کرنے پر مجبور ہو گئیں۔

امریکہ کے پالیسی سازوں نے جنگ عظیم کے بعد ماضی اور حال کے تمام حالات و واقعات کا تجزیہ کرکے ایک نکتہ تو یہ اخذ کیا کہ اگر اس نے بھی برطانیہ اور فرانس کی طرح براہِ راست قبضہ کا طریقہ افتایار کیا تو اس کے لئے بھی آزادی کی نہ ختم ہونے والی تحریکوں کی مصیبت سے نمٹنا مشکل ہو گا' لانڈا وقت کا تقاضا ہے کہ بالواسطہ حکومت کا طریقہ افتایار کیا جائے۔ اور دو سرانکتہ انہوں نے یہ اخذ کیا کہ یورٹی استعار کے ظاف جدوجمد کے دوران میں کمزور ممالک کے عوام میں جو نفرت سامراج کے ظاف پیدا ہو گئی جدوجمد کے دوران میں کمزور ممالک کی حکومتوں کو اس بات پر مجبور کر سکتی ہے کہ وہ اپنی ممالک کے مفاو کے خلاف اور گوروں کے حق میں کوئی قدم نہ اٹھا پائیں۔چنانچہ یہ فیصلہ کیا گیا کہ ان ممالک کو عوام کی جمہوری حکومتوں سے محروم رکھ کر ان پر ایسی آمریتیں مسلط کر دی جائیں جو عوام کی مینڈیٹ وغیرہ کی مختاج ہی نہ ہوں۔ پھریہ بات بھی ہے کہ مسلط کر دی جائیں جو عوام کے مینڈیٹ وغیرہ کی مختاج ہی نہ ہوں۔ پھریہ بات بھی ہے کہ کسی ملک کی ساری پارٹیوں کو خرید نا اور ایسی جمہوری حکومتوں کو جو عوام کی طاقت اپنی بہت پر رکھتی ہوں اپنے سامنے جھکانا ممکن بھی نہیں ہے' لانڈا جب تک امریکی فکرو مزاج پشت پر رکھتی ہوں اپنے سامنے جھکانا ممکن بھی نہیں ہے' لانڈا جب تک امریکی فکرو مزاج

ك حامل سرايد دار ابنا حلقد سى ملك ير بيميلا كراس كواب جال بيس خوب اجيى طرح كس ندليس اس ملك كے حق ميں امركى نقطة نگاه سے آمريت بى بهترہ۔ چنانچه ان دو تکات پر امری منصوبہ بندی کو عملی جامہ پہنایا جانے لگا۔ اس منصوبے کا ایک بوا حصہ شرق اوسط سے متعلق تھا جس کا آغاز سعودی عرب کے شای خاندان سے نیاز مندانہ مراسم اور معرى افواج ميں اين حاى تلاش كرنے سے موا اور بالا فر آج امريك شن اوسط کا بلا شرکت غیرے حکمران ہے۔ اس مقام تک وسینے کے لئے جمال امر کی حکومت نے برطانوی اور فرانسی غلبہ کے خلاف جنگ جیتی ہے وہاں وہ مقای طور پر اسلام کے نفاذ کی علمبردار تحریکوں کو کیلنے کا کام بھی کرتا اور کراتا رہا ہے۔ جاری مدوح اسلامی تحریک بھی اس ناوک سے گھاکل ہوئی ہے اور ہمارے سامنے اس کی تفصیل بیان کرنا مقصود ہے۔ مصرے تمام حلقوں کی مائند اخوان کی وعوت فوج میں بھی نفوذ کررہی تھی۔ ۱۹۹۰ء کے قریب عرصہ میں الاخوان کے رسائل فوجی یونٹوں میں پنیج اور پھر دیکھتے ہی دیکھتے مقبول ہو گئے ' مالائکہ اس وقت فوج برطانیہ کے کنٹرول میں تھی ۔ حس البناء کو فوجی یونٹوں کے اندر منعقد ہونے والی دین تقریبات میں مرعوکیا جانے لگا۔ فوج میں اخوان کے مرشد عام نے اپنی فخصیت ' خوش کلامی اور بیدار مغزی سے بہت جلد محوبیت کا مقام حاصل کرلیا ، چنانچہ فوجی ان سے بیعت کرنے کی خواہش ظاہر کرنے گے۔ اس معالمہ کی اجمیت اور نزاکت کو محسوس کرتے ہوئے حسن البناء رحمہ اللہ نے فوجیوں سے رابطہ كرنے كے لئے ميجر محمود لبيب كو اور بيت لينے كے لئے صالح عثمادي كو مقرر كيا۔ ميجر محود نے انتمائی خوش اسلوبی سے اپنے فرض کوادا کیا اور جلد ہی جزل اور کرال تک اس بیت کے علقہ میں شامل ہو گئے۔مرحوم جزل صلاح شادی ای زمانے میں تحریک کے ساتھی ہے۔ جلد ہی مجرمحود اور فلائٹ لیفٹیننٹ عبدا کمنعم عبدالرؤف کی کوششوں سے فوج میں اخوان کا پہلا ہا قاعدہ اسرہ کام کرنے لگا، جس کے ارکان میں جو افسرشامل تھے ان ميس جمال عبدالناصر صلاح خليفه وحسين حوده وخالد محى الدين وسعد توفيق كمال الدين حسين اور عبدالحكيم عامر وغيره شامل تھے۔ بعد ميں اس اسره ميں حسن ابراہيم ،حسين شافعی ٔ صلاح سالم ٔ عبداللطیف بغدادی ٔ فواد جاسر ٔ جمال ربیج اور انور السادات وغیره بھی بالمعتمئر

جس زمانہ میں فلسطین برطانوی انتداب میں تھا اور اس کی زیرے محرانی یہودی جنگجو تنظییں شمیرن ' ہاجاناہ اور ارجون وغیرہ عام فلسطینی باشیروں پر ظلم کے بہاڑ توڑ رہی تھیں' اس زمانہ میں اخوان نے طے کیا کہ اخوانی فدائین مسلح جماد کے ذریعہ اس میونی اور صلیبی سازش کو ناکام بنائیں گے ۔ مٹنخ محمہ فرغلی ان دنوں فلسطین میں مجاہدین کی قیادت پر مامور کئے گئے تھے۔ انہوں نے اس بے جگری سے جماد کی چکی چلائی کہ وحمن کے چھکے چھوٹ مسلئے ۔اس جذباتی موقع پر ہر مسلمان جہاد کا آرزو مند تھا اور اخوان نوجوان تو دیوانے ہوئے جارہے تھے۔ چنانچہ جمال عبدالناصر کی میہ ڈیوٹی لگائی عمیٰ کہ وہ سے آنوالے اخوانوں کی فوجی تربیت کرے۔ اس زمانہ میں اس نے یہ کام بوی تندی سے انجام دیا۔ ا سرائیلی ریاست کے قیام کا خواب پریشان ہونے کو تھا کہ نصرانی طاقتوں کے دباؤ میں آکر نقراشی باشا نے جنگ بندی اور ملح کا اعلان کر دیا۔ مصر کے فوجیوں کو واپس بلا لیا گیا اور اخوانیوں کی راہ میں بڑے بہاڑ آسا روڑے انکائے جانے گگے۔ اس صورتحال نے اخوان سے وابسة فوجيوں كو برا تمكيخة كرديا اور انهوں نے ارضِ فلسطين سے واپس ہونے سے پہلے انقلابِ حکومت کا عمد کیا۔ ابھی اس عمد سے مصرکے اخوان کو مثغق کرنے کا کام ہو ہی رہا تھا کہ اخوان پر پابندی لگ مئی۔ دفاتر ' مراکز اور کمپنیاں ضبط ہو محسی اور صف دوم پابند سلاسل کر دی مئی ۔ نقراشی پاشا کے قتل کے بعد ابراہیم عبدالهادی کے زمانہ میں سب سے پہلا کام حسن البناء کے قتل کا کیا گیا۔ اس طرح ایک عوامی انقلابی تحریک کا راستہ روک لیا گیا۔ عین ان دنول جب انقلاب کا منصوبہ زریے غور تھا،تحریک کے خلاف بڑے پیانے پر کارروائی اس کے سوا اور کس چیز کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ غداری ہوئی تھی۔ پھرجب ہم ۱۹۵۲ء کے انقلاب کے موقع پر ایک بار پھرغداری ہوتے دیکھتے ہیں تو ہمیں غداروں کے تعین میں زیادہ دشواری باتی نہیں رہتی۔

۱۹۵۰ء کے آخرین جب مرشد عام کی بیعت کا مرحلہ طے ہوا تو انقلاب کا پروگرام از سر نوطے پایا۔ برطانیہ جنگ کے صدے سے سنجلتا جارہا تھا اور بظاہریہ محسوس ہو رہا تھا کہ مصرایک بار بھراس کی غیر معینہ غلامی میں جکڑا جانے والا ہے۔ مصرکے حالات دن بدان بدسے بدن بدسے بدن بدسے بدن بدسے معاہدوں نے اس کے قومی وجود کے لئے خطرہ پیدا کردیا تھا۔ عوام میں شاہ اور برطانیہ کے معاہدوں نے اس کے قومی وجود کے لئے خطرہ پیدا کردیا تھا۔ عوام میں شاہ اور برطانیہ کے

خلاف مواد خوب الحچی طرح یک چکا تھا اور فضا انقلاب کے لئے بالکل سازگار تھی۔ اخوان نے حالات کا خوب اچھی طرح جائزہ لینے کے بعد انقلاب کا منصوبہ طے کیا۔ ایڈوو کیٹ حسن عثمادی' جنرل صلاح شادی اور کرنل جمال عبدالناصر کی بید ڈیوٹی لگائی گئی کہ وہ فوجی حلقوں میں رابطوں کو منظم کریں اور انظامات مکمل ہونے پر مرکزی قیادت کو مطلع کریں۔ پروگرام میہ تھا کہ اخوان کے فوجی دستے حکومت کو برطرف کریں گے اور ا خوان کے سول کارکن عوام کو جلسوں اور جلوسوں کے ذریعہ انقلاب کی تائید میں متحرک کریں گے اور عوامی سطح پر اس تبدیلی کے خیر مقدم کا بندوبست کریں گے۔ یہ طے تھا کہ فوجی الاخوان المسلمون کے نام سے بیہ کارروائی کریں گے اور اخوانی قیادت کی طرف سے عطا کردہ ہدایات کے مطابق ہر شعبہ میں اصلاحات اور نفاذِ اسلام کا اعلان کریں گے۔ بیہ بھی سوچ لیا گیا تھا کہ اگر سویز میں موجود غیر مکی دستوں یا کسی اور طرف سے غیر مکی مزاحمت کا سامنا کرنا پڑا تو کیا کرنا ہوگا۔ بظاہر منصوبہ ہر لحاظ ہے مکمل تھا۔ کرنل ناصر جو اس فوجی کارروائی کانگران تھا ہر طرح کا اطمینان کر لینے کے بعد جزل صلاح شادی کے پاس حاضر ہوا اور ان سے انقلاب کی اجازت مائلی ۔ مرشد عام حس المفیبی اس وقت قاہرہ کے بجائے اسکندریہ میں تھے۔ جزل صلاح شادی نے ناصر کو بچھ انتظار کرنے کا کمہ کر حسن عثمادی اور عبدالقادر حلمی کو اسکندریه روانه کیا۔ مرشد عام نے انہیں اجازت مرحمت فرماتے ہوئے کچھ ہدایات عطا فرمائیں 'جن میں ان لوگوں سے از سرِ نو عمد کے تازہ کروالینے کا تھم بھی شامل تھا جو اس کارروائی میں شریک تھے۔ جزل صلاح شادی نے ناصر کو بلا کر مرشد عام کے اذن سے آگاہ کیا اور اس نے اللہ کو گواہ ٹھرا کر ب عبد کیا کہ اس ساری تک و آز کا مقصد و حید اللہ کے دین کی سربلندی اور شریعت حقد کا قیام و نفاذ \_64

رووی اور سب کام طے شدہ منصوبہ کے مطابق اور سب کام طے شدہ منصوبہ کے مطابق انجام پاگیا۔ جمال عبدالناصر نے حسن عثمادی کو مبارکباد دی اور ان کے ذریعہ ایٹ المیل خانہ کو آگاہ کروایا۔ شاہ فاروق کے بارے میں یہ طے ہونا باتی تھا کہ اس کا کیا کیا جائے۔ مرشد عام نے فرمایا کہ اس جلا وطن کر دیا جائے کیونکہ یہ جب تک مصر میں رہے گا سازشیں پروان چڑھتی رہیں گی۔ چنانچہ ایک بحری جماز میں بٹھاکر اسے مصر سے

رخصت لرویا کیا۔ اس نے رخصت کرنے والے فوجیوں سے کما کہ میں جانتا ہوں کہ تم بے قصور ہو'اصل شرارت کی جز اخوان ہیں۔

ب روبوں نے جزل نجیب کو ملک کا سربراہ مقرر کیا اور ملک کا نظم و نتی چلانے کے لئے ایک فوجی کو نسل کا اعلان کردیا 'جبہ طے یہ تھا کہ انقلاب اخوان کے نام سے برپاکیا جائے گا۔ اس کے علاوہ نفاذِ اسلام کا ذکر تک نہ کیا گیا۔ جب مرشدِ عام نے ناصر سے مطالبہ کیا کہ ایفائے عمد کا نقاضا ہے کہ ہم اسلام کے ساتھ اپنی وابنگلی کا واشگاف الفاظ میں اعلان کہ ایفائے عمد کا نقاضا ہے کہ ہم اسلام کے ساتھ اپنی وابنگلی کا واشگاف الفاظ میں اعلان کریں تو جمال عبدالناصر نے صاف انکار کردیا اور مزید یہ ہم کمی کے اشاروں پر حرکت نہیں کریں گے۔ اسکا اشارہ مرشد عام کی طرف ہی تھا جن کے دستِ مبارک پر اس نے غلیم اسلام کی بیعت کی تھی۔

# مری تعمیر میں مضمر تھی اک صورت خرابی کی

جمال عبدالناصر کے این ساتھوں سمیت بغاوت کر دینے سے معریس اسلامی انقلاب کا منصوبہ کئی دہائیاں پیچھے چلا گیا۔ وہ انقلاب جو سن پچاس کی دہائی کے بالکل آغاز میں برپا ہونے والا تھا اب اگر صدی کی آخری دہائی میں بھی صادر ہو جائے تو مصرے مالات کے پیشِ نظرایک معجزہ سے کم نہ ہوگا۔" میثاق" کے قار کین کے زہنول میں بھی یہ سوال گردش کر رہا ہوگا کہ ایبا کیوں ہوا؟ تقدیرِ اللی سے تو انکار ممکن نہیں ہے مگر نقدر 'انسانی تدابیر کے جن بردول میں کار فرما ہوتی ہے فیصلہ تو ان پر کیا جاتا ہے۔ جمال عبد النامرك لمحمن انقلاب سے پہلے بى قابل توجہ تھے۔وہ بيد دليليں ديا كرناكم اخوان كا نام انتلاب کے لئے استعال نہ کیا جائے اسلام کے بجائے اصلاحات کا پروگرام سامنے لایا جائے ٹاکہ مشکلات کم سے کم پیدا ہوں۔ اخوان کی قیادت اس کی دلیلوں کو اس کے اخلام پر محمول کرتی اور بیہ سمجھتی رہی کہ وہ واقعی اخوان اور انقلاب کو آزماکشوں سے بچانا چاہتا ہے' حالا نکہ اس کی نیت تو میہ تھی کہ انقلاب کا قائمہ وہ خود کملائے اور اخوان کا كردار مرف بائدى سمجا جانے لكے نيز اسلام كے نام سے انتلاب برپاكرنے كا تولازى نتیجہ یہ فلے گاکہ دوست اور وشمن سب سے جانے لگیں کہ اسکے عزائم کیا ہیں 'جبکہ اصلاحات کی مسم اصطلاح کے پردہ بیں کیا ہو گااس کی کسی کو کیا خبر۔

## بقير: عوضم اعوال

میں اور ضرورت ردیے پر وضاحت طلب امور کی توضیح فرمائے میں --- ۲۷ تا اسھر و ممبر' مسلسل پاچ روز تربیت بروگراموں کے لئے مخصوص تھے۔ اس تربیت گاہ کی تفصیلی رپورٹ اگر اللہ نے چاہا تو آئندہ شارے میں شامل ہوگی' اجمالاً عرض ہے کہ اس تربیتی پروگرام میں خاص طور پر امیر تنظیم اسلامی کے ان حالیہ مضامین کا اجتماعی مطالعہ ہوا جو ''نوائے وقت'' میں ہفتہ واری کالم کی صورت میں شائع ہورہے ہیں۔ نظریاتی اور فکری اعتبار سے ان مضامین کی جو اہمیت ہے وہ محارِج بیان نہیں ' چنانچہ اجماعی مطالع کے بعد ان مضامین پر اجماعی ندا کره اور Discussion کا پروگرام بھی شاملِ تربیت گاہ تعا۔ محترم سراج الحق سید صاحب نے جماعتی اور انتظامی امور سے متعلق بعض اہم عنوانات پر نمایت مفید لیکچردیئے۔ مزید برآل بعض دیگر سینئر رفقاء کے لیکچرز بھی پروگرام میں شامل تھے۔ چنانچہ اس طمن میں محرم عبدالرزاق صاحب نے "دعوتِ دین اور اس کا طریقِ کار" کے موضوع پر مفتکو کی ' مختار حسین فاروقی صاحب نے اپنے خطاب میں انتلابی تربیت اور خانقای تربیت کے فرق پر روشنی ڈالی اور جناب رحمت اللہ بشر صاحب نے بعض اہم عملی مسائل کو اپنی مفتکو کا موضوع بنایا۔ بیہ پرد گرام بحمراللہ بہت بحر پور اور کامیاب رہا اور اس کی افادیت کو تمام شرکاء نے نمایاں طور پر محسوس کیا۔ الله تعالی اسے دین و دنیا کے لئے موجب سعادت بنائے " آمین-

#### ~ ~ ~

"میشان" کے پچھے شارے میں امیر تنظیم اسلای واکثر اسرار احمد صاحب نے ان رفقاء و احباب کا شکرید اداکیا تھا جو ان کی والدہ ماجدہ کی وفات پر تعزیت کے لئے خود تشریف لائے یا جنوں نے خطوط کے ذریعے اظمارِ تعزیت کیا تھا۔ ماہ دسمبر کے دوران ہمیں بعض مزید احباب کی جانب سے تعزیق خطوط موصول ہوئے ہیں جنہیں وفات کی اطلاع می دسمبر کے "میشاق" سے ہوئی تھی۔ علامہ شبیر بخاری صاحب نے اپنے تعزیق پینام کے ساتھ "میل" کے حنوان سے ایک خوبصورت نظم بھی ارسال کی ہے جے اس سینام کے ساتھ "میل کے اندرونی صفح پر جگہ دی گئی ہے۔ دیگر احباب کے نام درج ذیل

راجه محمد داودخان مو نگله "آزاد تشمیر محمد خالد صاحب و دین محمد خبر محمد حجازی صاحب المدرس بالمسجد الحرام مولا بخش محمدی صاحب و ایا نوکوت "تحریار کر (سنده) داکش محمد اطهر قریش " قیم جماعت اسلامی " صوبه سنده مولانا محمد از هرصاحب "خیر المدارس " لمتان داکش سید و حید احمد نقوی صاحب "حید ر آباد

امیرافتدارگل خان نیازی صاحب میانوالی مولاناالطاف الرحمٰن بنوی صاحب کیوال حل نواز ماحب کیوال حل نواز ماحب کیوال طاهر نیم قریشی صاحب کیری عبدالرؤف شاه صاحب الریاض مسعودیه مولانا غلام محمد صاحب وارالعلوم کراچی غلام محمد صاحب وارالعلوم کراچی غلام دیمیر صاحب الواسیع مسعودیه غلام دسی صاحب تصور غلام حسن صاحب تصور

 $\Theta\Theta\Theta$ 

## نرخنامه اشتهارات

کیم جنوری ۱۹۳۷ء سے ماہنامہ میشاق میں شائع ہونے والے کاروپاری اشتمارات کا نرفنامہ حسب ذمل ہوگا:

🖈 سرورق کا پچپلا مقیه (Back Title) 💮 تمین بزار روپے کی اشاعت

🖈 سرورق اندرونی معلیه ۲ 🐪 بیجیس سوروپ منی اشاعت

🖈 سرورق پچهلااندرونی صفحه ۳ 💮 دو بزار روپ و ق اشاعت

🖈 عام انڈرونی پورا معقمہ 🖈 عام انڈرونی پورا معقمہ 🖈

🖈 عام اندرونی نصف صفحه 🦰 تخد سوروپے می اشاعت

المعلن ممينج "ميثاق"٢٧- كے 'ماڈل ٹاؤن لاہور

\_\_\_\_بقيه: المهدائ \_\_\_\_

ہوگا سال سے نکانا ہوگا اپنے عزیزوں اور رشتہ داروں سے بھی تعلق منقطع ہو کررہے گا- اہل وعمال سے بھی جدا ہونا بڑے گا- اس وقت انسان حسرت سے کے گا: "وَتِ لُولًا أَخَوْ تَنِي إلى أَجَلِ فَرِنْبِ "كه أب رب كون نه تون جحے زرا اور مهلت وے وي " تو اگر ذرا اس وقت كو نال دے تو: "كَاكُمُدُكَى" كريس بير سب كھي تيري راه بيس دے دول مارا مال مدته كردول "وَاكُنْ مِّنْ الصَّلِحِينَ "اور من بالكل سجائي اور مداقت ک راہ افتیار کرلوں' کاش مجھے تموڑی می مملبت اور مل جاتی تو میں مالین میں سے موجا آ!! اس وقت بس مي ايك حسرت موكى ليكن اس كاكوئي نتيجه برآمد نهي موكا\_ اس لئے کہ اللہ کی بیر سنت فابتہ ہے کہ جب کمی کا وقت معین آجائے تو پھراسے موخر نہیں كيا جالاً- "وَلَنْ يُوكِ خِرَاللهُ نَفْسَالِذَا جَاءَ أَجَلُهَا" امتحان كا وقت ختم موجكا اب تونيتج ك نظنے کا انظار کو!! -- اور آخری تنبیه کردی کی که " وَاللّٰهُ خَبِیرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ۖ" الله جانا ہے جو کھے کہ تم کرتے ہو۔ اس وقت کی یہ جزع فزع اور نالہ وشیون بھی فی الحقیقت منافقانه موگ و اگر کمیں بالغرض کوئی مهلت مل بھی جائے تو پھر دوبارہ مال کی محبت عود كر آئے گ- اور چرتم الله كى راه من خرج كرنے سے كى كتراؤ ك- منافقت سے متعلق بنیادی اور تمیدی مباحث یر مفتلو کرتے ہوئے ہم نے سورة التوب کی وہ آیت پڑھی تمی جس میں واضح نقشہ کمینجا گیا ہے کہ پچھ لوگ ہیں کہ جو بد دعا کرتے رہے کہ اللہ اگر ہمیں کشادگی اور غنی عطا فرمائے اور مال و دولت سے نوازے تو ہم اس کی راہ میں صدقہ و خرات كريس مع الله عن الله في النيس وه سب مجمد ديا جو انهول في ما فكا تما تو اب وه اس میں بھی سے کام لے رہے ہیں اور اللہ کی راہ میں صدقہ و خیرات پر آمادہ نہیں ہیں۔ فرایا: "فَاعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ" تواس برعمدي كي باداش من الله تعالى في ان ك ولول میں نفاق بیدا کردیا۔ تو اللہ ان منافقین کے ظاہر اور باطن دونوں سے واقف ہے۔ وہ جانتا ہے کہ اگر کمیں بالفرض انہیں مملت مل جائے تو پھر بھی یہ وہی پچھ کریں گے۔ جیسے ك سورة الانعام من فرمايا: " وَلُو رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكُذِ بُونَ "ك أكر ان کو لوٹا دیا جائے' ایک موقع اور دے دیا جائے تب بھی بیہ ان حرکتوں کا اعادہ کریں گے جن سے اسس روكا جاتا رہا ہے۔ والخود عُو انا أَنِ الْعَمَدُ لِلْدور بِ الْعَالَمِينَ

## بقي:فكواقبالكى تعسيل . . . .

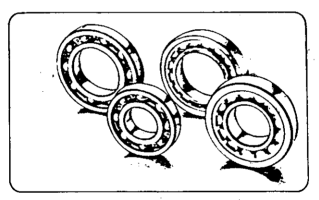
اور تجدید و احیائے دین کی "اولیک ٹارچ" کو پھھ نہ پھھ آگے ضرور بردھایا۔ اور اب ضرورت اس امر کی ہے کہ فکر کی صحت کو برقرار رکھتے ہوئے عملی کو تاہیوں اور تقصیروں کی تلافی کی فکر کی جائے۔ اور عے "چلے چلو کہ وہ منزل ابھی نہیں آئی!" اور " اک فصل کی تو بھر پایا تب تک تو یمی پھھ کرنا ہے!" اور " وہ وم زن" کے انداز میں جدوجمد رکھی جائے!



### KHALID TRADERS

IMPORTERS - INDENTORS - STOCKISTS & SUPPLIERS OF WIDE VARIETY OF BEARINGS, FROM SUPER - SMALL TO SUPER - LARGE





#### PLEASE CONTACT

TEL: 7732952-7735883-7730593 G.P.O. BOX NO. 1178, OPP KMC WORKSHOP NISHTER ROAD, KARACHI-74200 (PAKISTAN)

TELEX: 24824 TARIQ PK CABLE: DIMAND BALL FAX: 7734776

FOR AUTOMOTIVE BEARINGS: Sind Bearing Agency 64 A-65, Manzoor Square Noman St. Plaza Quarters Karachi-74400 (Pakistan) Tel: 7723358-7721172

LAHORE: Amin Arcade 42,

(Opening Shortly) Brandreth Road, Lahore-54000

Ph : 54169

GUJRANWALA: 1-Haider Shopping Centre, Circular Road,

Guiranwala Tel: 41790-210607

WE MOVE FAST TO KEEP YOU MOVING



كاركردگى كے معبار كوادر بلند كرنى مع ايسى محنت جوكوالتي ويزائن ادر كوبرآمدكرتيبي ادربارى برآمدات ميس مسلسل أضافه بوديل يربك البندئ وقت كرسك ميس كرم فرماؤس كرمطانبات اطعينان بخش طريقي يربوراكرنے كاليمين ابل سنان ہے.

عماية كالمنس أبيد لنن اور شيكسالل كي ديكر صفوعات مغربي ممالك من ايس محنت جوميس وك روم نهيس بييزوي ايسي محنت جوماري اسكيندى نيوي ممالك شمالي امركه روس اورمشرق وسطفى يرملكون مرول منڈیوں میں اپنی ساکھ برقرار رکھنے کے لئے ہمیں انتقاب محنت كرك ايني فتى مهارت اورمعلومات ميس متقبل اضافه كرت رسنايرتا

Made in Pakistan Registered Trade Mark میان شرط مهاری دیاں جیت یماری

معیادی گارمنش تبارکرنے اور برآ مدکرے والے السوسى ايشد اندستر مز (گارمنِش) باكستان (پرائيوبيك) لميت د IV/C/3-A ناظم آباد براجي - 18-ياكستان - فؤن 628209 -616018-628209

كيبل "JAWADSONS" ثيبيس 24555 JAWAD PK نيس "JAWADSONS" كيبل

MONTHLY
Meesaq

REGD NO.L 7360 VOL.42 NO.1 JAN. 1993





مسوق کول کفت میرب قدرتی بوئوں کے اجزائے موثرہ کی وجست برقسم کی کلاافسی یں فوری افرکا اسے مسوفی کول چسنے والی خوشش وافقہ تبلنس کے گ فراسش اور کھائس میں اوم بہنچائی ہیں۔ بار بار اعضے والی کمائسی ہیں بھی منید ہی بہتر تن تھ کے بے مسوفی کول کھٹ بیرب کے ساتھ مسوفی کول میلئس کا استقال کریں۔ خاندان کے برفرد کے لیے منید مسوفی کول میں کا باقعد واستغال بڑی اثرات سے محفوظ کھٹ جے۔