



<u>لَنَّ أَفْلَىٰ</u>

شاره ا بالمرجب \_ رمضان المبارك ٢٩٣ ١٩ جنورى \_ ماريح ٢٠٢٥ = بياد: داكتر محدر فيع الدين \_ داكتراب المحد مديرسئول: ڈاکٹرعارف رشيد مجلسادارت: ڈاکٹرابصاراحمد سیر: حافظ خالڈمودخفر حافظ عاكف سعيد يه حافظ عاطف وحيد يرد فيسرحمد يونس جنجوعه \_مؤمن محمود

یکے از مطبوعات لاهور

بيروفيسرحافظ قاسم رضوان

36 كما ذل نا وَن لا مور فون 3-35869501 ويب ماتك : www.tanzeem.org ای بیل: publications@tanzeem.org سالاندزرتعادن : 500 روپ، في شاره : 125 روپ

## اِس شمارے میں

| حرفِاوّل                              |                                      |    |
|---------------------------------------|--------------------------------------|----|
| دورنگی اورعملی تضاد!!!                | ڈ اکٹرابصاراحمد                      | 3  |
| تذكّروتدبّر                           |                                      |    |
| مِلاک التأويل <sup>(٣٩)</sup>         | ابوجعفراحمه بن ابرا تبيم الغرناطي    | 12 |
| فهم القرآن                            |                                      |    |
| ترجمهٔ قرآن مجید، مع صرفی ونحوی تشریح | بروفيسرحا فظاحمه يار                 | 30 |
| فكرونظر                               |                                      |    |
| علّامها قبال اوراسلامی جدّت پسندی     | ڈ اکٹر محمد رشیدار شد                | 41 |
| فلسفه وتصوّف                          |                                      |    |
| رسالة ظهور العدم بنور القدم (()       | مولا ناانثرف على تفانو كْ/مكرم محمود | 59 |
| تعليم وتعلّم                          |                                      |    |
| مباحث عقيره (۲۱)                      | مؤمن محمود                           | 67 |
| بيانُ القرآن                          |                                      |    |
| MESSAGE OF THE QURAN                  | Dr. Israr Ahmad                      | 81 |
|                                       |                                      |    |



2

المحبي المحبي

## حرفِ اوّل

دورتگي اور عملي تضاد!!! ڈ اکٹر ابصاراحمد

ماہنامہ' عالمی تر جمان القرآن' بابت جنوری ۲۰۲۵ء اس کے نائب مدیر جناب سلیم منصور خالد کی ذرّہ نوازی سے موصول ہوا تو محترم وعکرم پروفیسر خورشید احمد صاحب کے تحریر کردہ اشارات بعنوان' 'مسلم خاندان : امد نے خطرات سے تحفّظ؟' پرنظریں جم کمیں ۔ جریدہ ہذا آغاز اشاعت ہی سے مولا نا مودودی اوران کی مؤسسہ احیا کی انقلابی جماعت کے قرآن وسُتنِ نبوی کی روشنی میں پیش کردہ افکار کا تر جمان رہا ہے اور کم وہیش نوے سال سے پاک دہند کے مسلمانوں کی دین راہنمائی اور اسلامی انقلاب کے لیے مؤثر تحریکی عمل کی ایک زور دار آواز بنا ہوا ہے ۔ پروفیسر خورشید صاحب کی بیچ میں پیش کردہ افکار کا تر جمان رہا ہے اور کم وہیش متعدد بار بالاستیعاب مطالعہ کیا ہے ) اندازہ لگا یا تو نوش گوار احساس ہوا کہ صاحب کے لیے مؤثر تحریکی عمل کی ایک موارض کے باوجود ذہنی طور پر بالکل توانا اور فعال ہیں ۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں ان کے افکار عالیہ سے مسلمانوں ک

قبل ازیں پچو عرصة قبل ڈاکٹر انیس احمد صاحب نے بھی ملک عزیز میں معاشرتی خرابیوں اور عدم تحفظ کے موضوع پر اسی ما ہنامہ میں اپنا تجزید تحریر کرتے ہوئے لکھا تھا کہ معاشرتی اور خاتگی انتشار پر ہر محبِّ وطن اور دین سے تعلق رکھنے والا شخص شدید پر یشانی میں مبتلا ہے۔ سیاسی معاشی اور اخلاتی زبوں حالی کے ساتھ بالخصوص خاندان کا نظام بھی انتشار اور انتہائی تلایف دہ صورت حال کا منظر پیش کرتا ہے۔ جو لائی ۲۰۲۳ ء کر 'ٹر بیون' کی اطلاع کے مطابق صرف لاہور میں ۲۰۱۹ ہے۔ سیاسی معاشی اور اخلاتی زبوں حالی کے ساتھ بالخصوص کی اطلاع کے مطابق صرف لاہور میں ۲۰۱۹ ہے۔ سیاسی معاشی اور اخلاتی تر بوں حالی کے ساتھ بالخصوص خاندان کا نظام بھی انتشار اور انتہائی تلایف دہ صورت حال کا منظر پیش کرتا ہے۔ جو لائی ۲۰۰۳ ء کے 'ٹر بیبون' کی اطلاع کے مطابق صرف لاہور میں ۲۰۱۹ ء سے تا حال <sup>من</sup> طلاق کے مقد مات کی تعداد کا ۲۰۲ ہے۔ ۱۹۸۱ طلاقیں دی گئیں 'جن سے ۲۰۰۰ بچوں کا مستقبل شدید متاثر ہونے کا اندیشہ ہے۔ طلاق میں کثرت کا اندازہ اس بات سے لگائے کہ ۲۰۰۵ ء سے ۲۰۰۸ ء تک کی مدت میں ۲۰۰۰ کے طلاق میں کثرت کا ہے۔ سے ۲۰۱۰ ء کے عرصہ میں ۲۰۱۹ میں دی گئیں ۔ خاکم کا منظر بین پڑ ہونے کا اندیشہ ہے۔ طلاق میں کثرت کا اندازہ اس بات سے لگائے کہ ۲۰۰۵ ء سے ۲۰۰۸ ء تک کی مدت میں ۲۰۰۰ کہ طلاق میں اقتی جو معان کی سطح پر دی تکتن اندازہ سے تاہ ۲ ء کے عرصہ میں ۲۰ سام طلاقیں دی گئیں۔ خلاج کے واقعات میں بھی ہر سال اضافہ ہور ہا ہے۔ چنانچ چہ پاکستان میں بے شار مقامات پر ایسے واقعات کا افشاسخت معیو سمجھا جاتا ہے اور ان کی کوئی رپورٹ درج پڑ جولائی سین بی میں میں میں ۔ ان میں اب اغلباً دیا دتی ہوئی ہوئی ہو گی ہو گی ہوں ہوتی کی نگاہ میں آ گئے۔

3

📢 الجنوري تامار چ2025 و 🚽 😂

المحمت قرآن

نہیں کرائی جاتی ۔لہذامعلوم یہی ہوتا ہے کہ شوہر وبیوی میں علیحد گی ( فسِخِ نکاح ) کے واقعات کی تعداد بہت زیادہ اوران میں اضافہ روز افزوں ہے۔

پروفیسر خور شیر صاحب کا مبسوط مقالد ذیلی عنوانات کے ساتھ مسلم خاندان کی نوعیت و مزاج اور مرد وزن کے تعلقات کے ضمن میں بہت جامع مسلمات اور توضیحات پر مبنی ہے۔ مسلم خاندان کی امتیاز کی خصوصیات بیان کرتے ہوئے وہ بجاطور پر لکھتے ہیں کہ بید نظام دوسر کی تہذیبوں اور معا شروں میں پائے جانے والے خاندانی نظام سے بہت مختلف ہے۔ چونکہ بیا یک دینی اور شرعی ادارہ ہے چنا نچہ اس کی حد بند کی اور کار کردگی خود الہا می ہدایت کی روشنی میں اور آخرت میں فوز وفلاح کے جذبے سے کی جاتی ہے۔ یعصمت و عفت کی حفاظت کے لیے ایک مضبوط قلعہ ہے۔ انسانی فطرت کے تقاضوں کی تسکین اور تحمیل کے لیے ایک موز وں اور دکش انتظام ہے۔ نئی نسلوں کی پر ورش اور ان کی تعلیم و تربیت کے لیے بہترین گہوارہ ہے۔ یہ جسم اور روح کو محبت مودت اور سکینت ایک مضبوط قلعہ ہے۔ انسانی فطرت کے تقاضوں کی تسکین اور تحمیل کے لیے ایک موز وں اور دکش انتظام ہے۔ نئی نسلوں کی پر ورش اور ان کی تعلیم و تربیت کے لیے بہترین گہوارہ ہے۔ یہ جسم اور روح کو محبت ، مودت اور سکینت انسانی معاشرے کے موض سے روشن سکار انے کا ایک نظام ہے۔

اسلام نے عورت کو تھر پوردینی واخلاقی شناخت کے ساتھ پورا پورا قانونی تشخص بھی عطا کیا ہے۔ وہ مرد کی طرح اپنی ذاتی ملکیت رکھ کتی ہے۔ اس کو حقِ ملکیت کے ساتھ اس پر تصرف کا اختیار بھی دیا گیا ہے۔ البتہ معاشرتی و قانونی سطح پر مرد وعورت کو ہر پہلو سے مساوی اور برابر نہیں رکھا گیا' اور اس کا سبب بھی بآسانی سبح میں آجا تا ہے۔ وہ بیک اسلام معاش کفالت کا تمام بو جھ مرد کے کا ندھوں پر ڈالتا ہے۔ اپنی جسمانی ساخت توانا ئیوں اور صلاحیتوں کے لحاظ سے وہی اس بو جھ کے اٹھانے کے لائق اور قابل بھی ہے۔ رسول اللہ حلی تفاقیت پڑ نے فرائض و وظا نف حطح پر محافی کفالت کا تمام بو جھ مرد کے کا ندھوں پر ڈالتا ہے۔ اپنی جسمانی ساخت موان کتوں اور صلاحیتوں کے لحاظ سے وہی اس بو جھ کے اٹھانے کے لائق اور قابل بھی ہے۔ رسول اللہ حلی تفاتی پڑ نے فرائض و وظا نف حیات کی جو تقسیم حضرت علی اور حضرت فا طمہ پڑائیں کے درمیان فرمانی 'اس سے اس ختیال کی تائید موان موظ کو جان ہی جو تعلیم حضرت علی اور حضرت فا طمہ پڑائیں کے درمیان فرمانی 'اس سے اس ختیال کی تائید موتی ہے کہ انہوں نے خارجی معاملات کی انجام دہ بی کا ذمہد دار حضرت علی دیں پڑی خو جبکہ داخلی و فا کلی اس سے اس ختیال کی تائید موتی ہے کہ انہوں نے خارجی معاملات کی انجام دہ بی کا ذمہد دار حضرت علی دیں خو جب کہ داخلی و جاتا کی دی تعرف کو قرار پا تا ہے۔ صد یہ اسلام میں خاتون خانہ کا اصل مقام گھر اور نسلوں کی پر در خلی و خاکلی امر دی کی خلی اس کا تھر داری پا تا ہے۔ صد یہ اسلام میں خاتون خانہ کا اصل معام گھر اور نسلوں کی پر در ش و پر داخت تھا اور بہی نظام سے ہے۔ جو قو میں امومت (حق مادری) کے آ دام بی سے اس میں ان کا نظام ما پائیدار اور جات تھا اور بی کی نوا م

جدیدیت اور معاشی وسائل کی حرص میں اب خواقین شادی اور اولاد کی پیدائش سے جان چھڑار ہی ہیں۔ دوسری طرف مسلمان خاندان اور خصوصیت سے ''مسلمان مال'' وہ اہم ترین جائے پناہ رہی ہے' جس نے اس اُمّت کوراہ صواب پر قائم رکھا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آن دشمن انہی چیزوں کو خاص نشانہ بنار ہا ہے 'یعنی دحی اور الہا می ہدایت ( قرآن وسُنّت اور عائلی نظام)۔ اس کا ہدف مسلمان عورت کو اس کے دین سے برگشتہ کرنا ہے۔ اقوام متحدہ کے عالمی پر وگر اموں (UNDP) سے لے کر مخصوص ایجنڈ ہے کی حامل ملکی اور غیر ملکی این جی اوز تک اس تخریبی کام میں مصروف ہیں اور مغربی بے خدا تہذیب و ثقافت کے تاریک سائے ہماری بنیا دی اقدار اور روایات کو ہس نہیں کرنے کے دربے ہیں۔ مغرب میں اخلاقی تباہی 'خاندانی نظام کی ز بوں حالی' بے حیائی اور بے و فائی' بے باپ گھر انوں (single-parent families) میں بچوں کی سمبری 'طلاقوں کی فر اوانی' شادی کے بغیر جنسی تعلق اور اسقاط حمل کود کی کر ہر حساس اور دل سوزی رکھنے والے فرد کے ذہن میں ' خسر بے کیم' ' کے بیا شعار گو بخنے

> تہذیبِ فرنگی ہے اگر مرگِ امومت ہے حضرتِ انساں کے لیے اس کا ثمر موت جس علم کی تاثیر سے زن ہوتی ہے نازن کہتے ہیں اُسی علم کو اربابِ نظر موت بے گانہ رہے دیں سے اگر مدرسۂ زن ہے عشق و محبت کے لیے علم و ہنر موت

علامہ اقبالؓ کے بیہ اشعار بڑے منفر د مقام کے حامل اور قرآن وسنت کی ہدایات پر جنی ہیں جو نام نہا دآزا دئ نسواں عورت وقعلیم کے موضوعات پر چیثم کشاہیں اور تہذیب جدید کے زہر ناک انسانیت سوز حقائق کا پر دہ چاک کرتے ہیں۔قرآن سے مستفاد ہونے کے باعث اہلِ نظر کے لیے بامعنیٰ آفاقی اور ہمہ گیر مفہوم لیے ہوئے ہیں اور ہمارے پُرآ شوب دور کے لیے تریاق کا کام کرتے ہیں۔مغرب کا اخلاقی بحران اس لیے رونما ہوا ہے کہ وہاں ماں کا احترام اور صنفی پا کیزگی ختم ہوگئی ہے۔

ز یرِنظر تحریر کے صفحات ۱۲ اور ۷۷ پر دوجگہوں پر پچھالیمی سطریں ہیں جن سے پروفیسر صاحب خواتین اور گھر کے scenario میں خاتونِ خانہ کواُ جرت پر کام کر کے کمانے کا کھلا لائسنس دیتے نظر آتے ہیں اور یوں وہ پچھلے صفحات میں بیان کردہ قر آن دسنت کی روشن میں خواتین کے کردار اور مطلوبہ وخلا کف سے پچھ ہٹتے نظر آتے ہیں۔ وہ سطور بالتر تیب یہ ہیں:

(i) عدل وانصاف کے اس نظام کو متحکم کرنے کے لیے مسلمان خاندان کی بنیاد فرد کی معاشی آزادی اور اجتماعی تکافل کا ایک اییانظام ہے جو مرداور عورت کی عزت فنس اور آزادی کی کمل ضانت کے ساتھ ان کے درمیان تعاون اور شراکت کا رشتہ استوار کرتا ہے۔ دونوں کواپنی اپنی ملک پر پورا اختیار دیتا ہے۔ مردکونان نفقہ کاذ مہدار قرار دیتا ہے اور عورت کو تض بچوں کی پر درش کرنے والی اور جبری

معاشی طور پر کمانے والی اور 'نبا اختیار عورت' (empowered woman) کا تصور ہمارے ہاں جدید انسان کے نظریات اور تصورات کے زیر اثر آیا ہے جو استعار (colonialism) کے جدیدیت کے ایجنڈ ک کے تحت برصغیر کے مسلمانوں میں تعلیم اور معاشرت کے مغربی اسلوب حیات کے ڈھب پر یہاں پروان چڑھائے گئے ۔ حقیقت سر ہے کہ جدیدیت اور نیولبرل ازم کی علمیت مابعد الطبیعیات اور اقدار ماضی کی اکثر مذہبی روایتوں سے نسبت تضادر کھتی ہیں' جس کے نتیج میں ایک بالکل مختلف انسان نے جنم لیا ہے جو اپنے تمیں بہت خود آگاہ مگر حقیقتاً خود وخد افر اموش خود مختار وخود منتفی اور روایت سے قطعی مختلف شعور خویش کا حامل ہے۔ اس کی گل رز دیک دنیا کی عارضی زندگی کے بعد آخرت کی اہدی زندگی اور اعمال کا محاسب کا کوئی تصور نہیں ہے۔ اس کی گل

محترم پر دفیسر خور شیر صاحب جماعت اسلامی کے مؤسس مولا نا سید ابوالاعلیٰ مود ددگ کی متعد د تصانیف کی روشنی میں بحد اللّٰہ اہل سُنّت کے روایتی اور متوارث عقائد پر یقین رکھتے ہوئے تحریر کرتے ہیں: ''اگر ہماری منزل اسلام ہے'اوریقیناً اسلام ہی ہے' تو پھر دورگی اور تضادکوتر ک کرنا ہوگا۔ ایمان اور جہل ساتھ ساتھ نہیں چل سکتے۔ ...... ہماری پہلی ضرورت منزل کے صحح تعین اور اس کے حصول کے لیے یک یو ہو کر جذوبجمد کرنے کی ہے۔مغربی ثقافت کی نقالی اور تہذیب یو کی یا خار کے آگر ہماری مؤال ایا ہمارے لیے کہ موت کے مترادف ہے۔'

جماعت اسلامی کے موجودہ امیر حافظ نعیم الرحلن کے ''بنوقابل' پروگرام میں بڑے زور شور سے نٹی نسل خصوصاً لڑ کیوں کو کم پیوٹر سکلز سیکھ کر معاشی میدان میں آگے بڑھنے اور حصول زر کے لیے ابھارا گیا ہے۔ راقم آثم نے اس کا تنقیدی جائزہ'' حکمت قرآن' کے شارہ بابت جنوری- جون ۲۰۲۳ء میں لیا تھا۔ جماعت کے اس پورے پروگرام میں بید تضادروز روثن کی طرح عیاں ہے۔ وہ تحریر قار مین کے مطالعہ اور غور وفکر کے لیے پیش کی جارہی ہے:

'' پیچھلے دنوں الحذمت فا دُنڈیشن ﷺ کے زیرا نظام'' بنوقابل' پروگرام کے تحت منعقدہ بچیوں (میٹرک اور اس سے او پرتعلیم یا فتہ ) کے لیے آئی ٹی ٹریننگ کورسز کے لیے ٹیسٹ میں شہر بھر سے نوجوان لڑ کیوں کی ایک بڑی تعداد نے شرکت کی ۔ پورے کراچی اور مضافات میں'' بنوقابل'' اور'' کراچی کی بیٹیو! پڑھؤ آگے ﷺ جماعت اسلامی کا ایک ذیلی فلاحی ادارہ

6

می از محمت قرآن کا ا

جورى تارى 2025 -

بڑھو'' کے نعروں برمبنی اس ٹیسٹ کی بڑے پیمانے پرتشہیر کی گئی۔ چنانچہ پچاس ہزار طالبات نے ٹیسٹ کے لیے رجسٹریشن کروائی اور ہزاروں پرمشمنل جم غفیر نے اس پروگرام میں شرکت کی۔امیر جماعت اسلامی کراچی حافظ نعیم الرحمٰن اوران کے معاونتین معروف تغلیمی اداروں کے ذمہ داران اور پیشہ درافراد کے علاوہ کئی ٹی وی آ رٹسٹ اوراینکر پرسنز کے ساتھ'' بنوقابل مگا پر وجیکٹ' کے اس پر وگرام میں کنٹیز وں پر قائم کیے گئے وسیع سٹیج پر جلوہ افروز ہوئے۔انہوں نے اپنی تقریر میں کراچی کو ملک اور خطے کی ایک اہم انفارمیشن ٹیکنالوجی سٹی بنانے کے عزم اور شہر میں IT یو نیور ٹی کے قیام کو یقینی بنانے کا اظہار بھی فرمایا۔ کراچی کےلڑ کےاورلڑ کیوں کے بعداب وہ گھریلوخواتین کی فنی تعلیم کے لیے بھی پر وگرام بنار ہے ہیں اور ان کوبھی آئی ٹی کورس کروانے کا اعلان کیا ۔ شیج پر انٹر ٹینمنٹ شخصیات ٗ اہم بزنس اور سوشل influencers کا جمگھٹا تھا جو ظاہر ہے طالبات کو متاثر کرنے اور ان کا ذوق وشوق بڑھانے کے لیے تھا۔ اس پورے یرا جبکٹ کےحوالے سے معروف اینکر خاتون شائستہ لودھی کوالحذمت کی سفیر مقرر کیا گیا ہے۔ کامیاب طالبات کو جار سے چیر ماہ مذت کے مختلف آئی ٹی کورس مفت کروائے جائمیں گےاور پھر جماعت اور الحذمت ملازمت کی تلاش میں بھی مد دفراہم کریں گی۔موقر انگریز ی اخبارات نے بالخصوص بڑے سائز کی تصاویر کے ساتھ اس اہم پر وگرام کی کورنج کی۔ طالبات سے ایک عہد بھی لیا گیا جس کے دو جعلے قابل ذکر ہیں:'' یا کستان اوراس کے اسلامی نظریے کی وفادارر ہوں گی ....اپنے اخلاق وکردار سے خاندان اور ملک وملت کی عزت میں اضافے کا سبب بنوں گی۔'' جماعت اسلامی اسلام آباد کی اہم شخصیت میاں محمد اسلم نے بھی کراچی کی طرح پچاس ہزارلڑ کےلڑ کیوں کو عالمی معیار کی بہترین IT ٹریڈنگ سے گزار کر پروفیشنل ڈویلیمنٹ کے لیے تیارکرنے کامنصوبہ بنایا ہے۔

مولا ناسیدا بوالاعلیٰ مودود کی کی مؤسسہ جماعت اسلامی کو پاکستان کے اسلامی سیکٹر میں امکانات کے لحاظ سے بیہاں کے سب سے زیادہ بادسائل اور سب سے زیادہ اثر انداز ہونے والے گروہ کی حیثیت حاصل رہی ہے۔ مؤسسِ جماعت کے خلاق ذہن عام فہم نثر غیر معمولی لسانی شعور کے ساتھ اد بیت اور قرآن وسنت سے علمی وانجذ ابی وابستگی نے وقیع و شاندارعلمی دینی لٹر پچر اور تفسیر قرآن میں ظہور کر کے الاقعداد خواتین و حضرات کو اسلام کی حقیقت سے روشاندارعلمی دینی لٹر پچر اور تفسیر قرآن میں ظہور کر کے جگا کر شروع کے شروں میں بڑی تبدیلی بر پا کی۔ انہوں نے اپنی تحریروں اور تحریکی جماعتی مساعی کے زیست اس کے تصوّر حقیقت اعلیٰ یعنی عقید ہو اللہ تصورانسان اور تصور کا رات کے تائع ہوتا ہو۔ دین کا طرز زندگی عارضی ہے اور موت ہر فرد کے لیے وقت مقررہ پر آ کر اسے ایک دوسر میں این میں منتقل کر دینے والی ہے جہاں اس کے ایمان اور اعمال کا محاسبہ ہوگا۔

کلام اللہ کا ہرصفحہ دین اسلام کے اس بنیا دی مقد مے کو انتہائی مؤثر انداز میں پیش کر کے انسانوں کو مریدِ دنیا اور مریدِ آخرت کے دوگر دہوں میں تقسیم کرتا ہے : ﴿ حِنْكُمُ مَّنْ يُّدِيْكُ اللَّ نُيّا وَ حِنْكُمُ مَّن يُوِيْكُ الْلاٰخِرَةَ ﴾ (آل عمران : ١٥٢) - چنانچہ دین کی حقیقت پوری زندگی اور ہمہ جہت آئینِ بندگی ہے۔

مرابع مرابع المرابي 2025 م

7

المحمت قرآن 🖁

راقم کا خیال تھا (اورخواہش بھی! ) کہ جماعت کے کثیر الاشاعت ہفتہ وار' فر ائدڑ بے ایپیش'' میں جناب شاہنواز فاروقی صاحب جونظریاتی طور پرایک ماریک بین اورنکتہ شاس مصنف اورعلامہ اقبالؓ کے الفاظ میں''مرد خبیر' ہیں' وہ حافظ نعیم الرحمٰن کے''ہنوقابل'' میگا پراجیکٹ اور طالبات و خواتین کی empowermentادر معاشی آسودگی دخود مختاری (جوتحریک نسواں کے نعرے ہیں ) کے حوالے سے مؤسس تحریک اسلامی کے بنیا دی اسلامی عائلی نظام کے فقیض پر وگرام اور تہذیبی وفکری تحول عظیم پر نا قدانہ تبصرہ کریں گے۔لیکن معاملہ ع' ' اے بسا آرز د کہ خاک شدہ'' والا ہوا۔ اس اہم پردگرام کےفوری بعد شائع ہونے والے شارے میں فاروقی صاحب کی دوتح پر س قارمکن کے مطالعے میں آئنں: ایک ' ' معاشر ے میں کر داری نمونوں کا بحران' کے عنوان ہے اور دوسری' ' کفرتک لے جانے والی غربت' خودکشی تک لے جانے والا معاشی دیاؤ'' فاروقی صاحب نے اشار تا بھی یہ نہیں کہا کہ یہ یورا پراجیک ہمارے دینی وملی مواقف' روایت کی قرمانی اور مغربی استعاری جدیدیت (modernity) کے عزائم کی سیمیل کا باعث بنے گا۔عیسائی دینامیں مارٹن لوتھر اور بعد از اں کئی دوسرےمفکرین کے زیر اثر عیسا ئیت میں دین اور دنیا کی شنویت اور دنیا پرتنی پر ارتکاز اپنی پوری شدت کے ساتھ ظہور پزیر ہوا ہے اورعیسوی ز مین ساوی ہدایت کے چشمہ فیضان سے منقطع ہوکر خالص ماد ہ پر ستا نہ دلدل میں اتر گئی۔ یورپ نے حلال و حرام کی تمیز اٹھادی اور جوع الارض اور مادی فوائد اس کے لیے سب سے پُرکشش مقاصد حیات گھہرے۔ اسلامی تصورایمان دعکم انسان میں خداخو فی کا حساس راسخ کرتا ہے' جبکہ حدیدیت کا کج نظرادر بودانصورعکم اس کی آنکھ بےنم اور دل پتھر کا کر دیتا ہے۔

جماعت اسلامی سے وابستہ اصحابِ فکر و دانش بخو بی جانتے ہوں گے کہ جدید ٹیکنالوجی انسان اور انسانیت کو کس طرح تبدیل کررہی ہے۔جدید فکر انسان کو محض ایک جبلی اورنفسی خواہشات کو پورا کرنے

بنورى تارى 2025 -

8

المحمت قرآن

آئی ٹی اور جدید نیکنالو جی کی طرف دعوت دینے والے حضرات کے علم میں ہونا چا ہے کہ اس وقت د نیا کے اکثر بڑے مفکّرین اور صاحبانِ عقل ودانش کا اس بات پر اتفاق ہے کہ عصری گلویل مساکل – مثلاً نیو کلیئر تباہی کا خطرہ ما حولیاتی آلودگی اور موتی تبدیلیاں انسان کا احساسِ بیگا تگی یا ذہنی مساکل اور الجھنیں وغیرہ – کے پیچھے اصل ہاتھ سائنس اور ٹیکنالو جی کا ہے اور وہ اس کو زیر بحث لا کر problematize ر جہیں۔ واقعہ ہیہ ہے کہ جرمن فلسفی کا نٹ سے شروع ہونے والی تحریک تنویر the set کے پاش پاش کررہے ہیں۔ واقعہ ہیہ ہے کہ جرمن فلسفی کا نٹ سے شروع ہونے والی تحریک تلویر عظمت کو پاش پاش دادان میں خودی نظمت کو پاش پائی جانے والی انسانی مابعد الطبیعیاتی عظمت کو پاش پاش مرکے اسے نفس خودی خلب اور روح سے تہی دست (dehumanize) کر دیا۔ مغرب میں واقع ہونے والے صنعتی انقلاب کے سیاجی واخلاتی اثر ات کو ہمارے و زنری شاعر علامہ محمد اقبال نے تقریباً ایک صدی قبل اس شعر میں بیان کیا تھا ۔

ہے دل کے لیے موت مثینوں کی حکومت احساس مردّت کو کچل دیتے ہیں آلات اسلامی سیکٹر کے اہلِ علم کو معاملے کی شگینی کا احساس ہوناچا ہے کہ جس طرح انسان کی روحانی

اس لفظ ہے، ی انسانیت نوازی یا humanism کا پورا قلسفہ اور نظریة اخلاق وضع کیا گیا ہے جبکہ بحیثیت مسلمان ہماری اصل اور بنیا دی فکر کی کیٹیگر می صرف انسان ہونانہیں 'بلکہ' 'بندہ' 'ہونا ہے۔ ہیومن ازم کے مطابق آ دمی کی پہچان' اس کی وابستگی' اس کی برادری اورا ہے پابند کرنے والی شریعت آ دمی کی'' انسانیت' ہے جس کا تعلق اس زمین سے ہے نہ کہ آسان سے اتر نے والی کو کی محقیقت جو کسی خدائی شریعت اور کسی مافوق الفطرت وحی پر قائم ہو۔ اس کی دجہ سے انبیاء پراُتر می ہوئی ہدا نہیں رکھتی۔

<u>`</u>9`

ا حکمت قرآن 🚽

المحص المحرف المحرف المحصف محصف المحصف ومول المحصف المحصف المحصف المحصف المحصف المحصف محصف قصف محصف قصف محصف محصف محصف محصف محصف المحصف المحصف المحصف المحصف محصف محصف محصف محصف المحصف محصف محصف محصف المحصف المحصف المحمف المحمف المحمف محصف محصف محصف محف محصف محصف محف محصف مح مابعدالطبیعی فطرت کوڈارون فرائیڈیا یکن ٹورنگ نے چینج کیاتھا' وہ پرانا قِصّہ ہےاور بات اب بہت آگے نکل گئی ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ سائبر سپیس' ڈیجیٹل شیکنالوجی اوران کے زیرا ثر پروان چڑھنے والے ساجی علوم نے مل کرایک بالکل نیا تصوّرانسان وضع کہا ہے۔ نہ صرف انسان بلکہ وجود کوبھی ایک بالکل نئے انداز سے ڈیفائن کیا جار ہا ہے۔ چنانچہ ایک اہم مغربی دانشور کے مطابق ٹیکنالو جی اب ہماری ontology ہی نہیں بلکہ ecology بھی بن گئی ہے یعنی فر داور پورا ماحول عالمگیریت کے سائے اور ڈیجیٹل دنیا کا عکاس اور پروردہ ہے۔ بائیو ٹیکنالوجی اور آ ٹیفیشل انٹیلی جنس (AI) کے اشتراک سے انسان کی فطری تخلیق میں تبدیلی کر کےایک طرح کا ٹرانس ہیومن وجود میں لانے کی سکیم تیار کی جارہی ہے۔اینڈ رائڈ ( سارٹ مو ماکل فون ) نے جس طرح ہمارے نو جوانوں کے ذہن اور لائف سٹائل کو تبدیل کیا ہے وہ سب ہم اپنی آئلھوں سے دیکھر ہے ہیں۔ آج ہم بے حیائی اور فحاشی میں جکڑے جا چکے ہیں۔ ہماراونت فیملیٰ عبادت گاہ یا نیچرل ہیوٹی کی سیرگا ہوں سے لطف اندوز ہونے کی بجائے مختلف قشم کی سکرینوں کو دیکھنے میں صرف ہوتا ہے۔ہم صورتوں(images) کے سحر سے نکل کر تبھی کچھ کھات خودا حتسابی اور دروں مینی کے لیے نہیں نکال یاتے۔جدیدانسان کے لیےاب اصل علم وہ ہے جو وہ مغرب ہے آئے ہوئے افکار میں دیکھتا ہے۔ بالعموم اس کے لیے جدیدیت اورلبرل ازم کے ڈسکورس میں کسی روحانی یا فطرت سے ماورا ۽غضر کی کوئی گنجائش نہیں۔ انسان اب جبلی خوا ہشات اور سفلی جذبات کے تحت حرکت وعمل کرنے والا معاشی حیوان Homo) (economicus بن چکاہے۔سکرینز پر دیکھے جانے والا ایس کلچر شہوات کو بڑ ھاوا دینے کامؤ تر ذریعہ ہے اورنیتجاًاس دورکاسب سے بڑافتنہ ہے۔

مندرجہ بالا منظرنا ہے کا تقابل اگر ہم اینے دینی مسلمات اور معتقد قات ہے کریں تو ہمیں واضح تضاد اور نگراؤ نظر آتا ہے۔ معروف تا بھی حضرت حسن بھر کی کے بقول دنیا سب کی سب اجاڑ ہے سوائے علماء کی مجالس کے اگر میذہ ہوں تو لوگ بالکل چو پاؤں کی طرح ہوجا میں۔ بلا شیقر آن و مُنّت نے لوگوں کی بنیا دی ضرور توں کو پورا کرنے کی اہمیت پر زور دیتے ہوئے اقتصادی فلاح وانصاف اور سوشل جسٹس پر زور دیا ہے اور اس ضمن میں مرفد الحال مسلما نوں کو کم وسائل اور کمز ور وں کی مالی مدد کی بالصر احت تا کید کی ہے۔ فرض زکو ق<sup>6</sup> صدقات و خیرات اور انفاق فی سبیل اللہ کی مدات سے خرباء و مساکن کی مدد کرنے پر صاحب ثروت حضر ات کے لیے عظیم اجر و ثواب کی بشارت دی گئی ہے۔ چنا نچہ شاہ نواز فاروقی صاحب نے پاکستان اور بالخصوص کراچی میں غربت و عمرت سے تلک آئے لوگوں کے انتہا کی منفی اقدا م کو یقدیاً ، یہا طور پر اُجا گر کیا ہے اور اس کا تدارک حکومتی سطح پر قوار ہی میں اللہ کی مدات سے خرباء و مساکن کی مدد کرنے پر صاحب شروت حضر ات کے لیے عظیم اجر و ثواب کی بشارت دی گئی ہے۔ چنا نچہ شاہ نواز فاروقی صاحب نے پاکستان اور بالخصوص کراچی میں غربت و عمرت سے تلک آئے لوگوں کے انتہا کی منفی اقدا م کو یقدیاً ، یہا طور پر اُجا گر کیا ہے اور اس کا تدارک حکومتی سطح پر بھی اور ایل خیر حضر ات کی جانب سے بھی ہونا چا ہے۔ ای طرح میں معرفر می فری کی میں غربت و عمرت سے تلک آئے لوگوں کے انتہا کی منفی اور ان کو یقدیاً ، یہا طور پر اگر کم آمد نی والے خاندان میں سر براہ خانہ کی دوملاز متوں کی تخواہ سے بھی گز ار انہیں ہوتا تو خاتون خاندا اور میں حصد ڈال کتی ہیں۔ لیکن جس طرح سوشل میڈ یا پر مولی چنو ہی جن کی میں اور خیر کی طرح اور اور میں ڈوہ ای کی کار میں میں اور میں یو ہو اور ایل میں میں میں میں میں میں میں میں میں ہوتا تو خاتون خاندا اور میں دھی ڈال کتی ہیں۔ لیکن جس طرح سوشل میڈ یا پر مو می دونتی جن کی میں تا ہے کہا کی خطریا کی اور اور مرف الحالی کا حصول اور دولت کی اندھی پر ست من ایک با تو تین کا میا دو انتہا کی خطریا کی اور

بخورى تامار بى 2025 مى

10

المحمت قرآن 层

خاندانی نظام کے لیے انتہائی مہلک ہے۔لگتا ایسا ہے کہ ہم اس پور یے ظلوط سٹم کے تحت مغرب میں قیملی لائف اور خاندانی یونٹ کے ٹوٹنے سے سبق حاصل نہیں کرنا چاہتے۔ المیہ یہ ہے کہ مذہبی لیڈر شپ بھی اس حقیقت سے انماض بر تے ہوئے طالبات کو آگے بڑھنے اور'' قابلیت' بڑھا کر کمائی کرنے کی پُرکشش نفیرِ عام دے رہی ہے اور ہمارے دینی لٹر یچر کی اہم اصطلاحات قوت لا یموت فتاعت اور رز ق کفاف کو پسِ پشت ڈال کر حقوق النفس سے آگے بڑھ کر حظوظ النفس اور تنعم وتلذ ذکی طرف دعوت دے کر آخرت میں ان کا حساب مشکل بنار ہی ہے۔ حدیث نہو کی ہے: ((اِنَّ الْبذاذة مِنَ الْاِیْمَان)) (رواہ ابوداؤد و ابن ماجہ و احمد) لیعنی سادگی نخستہ حالی اور کھر در کی زندگی بسر کرنا ایمان سے ہے یا اس کی نشانی ہے۔ کی بھی نہیں ہے۔ یہ نیر گئی سے است دور ان نہیں تو اور کی دی کی طرف دعوت دی کر آخرت کی بھی نہیں ہے۔ یہ نیر گئی سے است دور ان نہیں تو اور کی اور کی کھر کی کھر ان کو حکم میں ایک نشانی ہے۔

گویا ہم بحیثیت معاشرہ دین اور دین داری میں اصلاح اور ترقی کی بجائے جس طرح دنیا داری اور مادی سوچ کی طرف بگ ٹٹ بھاگ رہے ہیں اسے ہر فہنیم ذہن اور دینی سوجھ ہو جھ والاشخص دیکھ سکتا ہے۔ ایمان اور یقین قلبی میں افزائش جو تلاوت ِکلام پاک اس سے معانی و مطالب سے مطالعے اور پنج وقتہ نماز کی پابند کی سے حاصل ہوتی ہے وہ اب ہماری ترجیحات اور مصروفیات میں کم سے کم ہوتی جارہی ہے۔ المیہ سہ ہے کہ اسلامی سیکٹر بھی اب جس قسم کی اسٹر بیٹی اپنا کر اپنے آپ کو عوام میں پا پولر اور معاشرے میں مؤثر بنا نا

هماری ویب سائٹ www.tanzeem.org ير ملاحظه كيجيم: التنظيم اسلامي كانعارف ان تنظیم اسلامی محترم ڈاکٹر اسراراحد کامکمل دورۂ ترجمہ قرآن 😽 ابنى تنظيم اسلامى اورامىر تنظيم اسلامى ك مختلف خطابات 🛣 🖈 🛛 تلاوت ِقر آنُ دروس قر آنُ دروس حدیث اور خطابات ِ جمعہ المصحيح بخاري صحيح مسلم' موطاامام ما لک اورار بعين نو وڱ کے تر اجم 🖈 ا میثاق' حکمت قرآن اورندائے خلافت کے تاز داور سالقہ ثارے 🖈 اردواورانگرېزې کټابين 😽 🦷 ژ ډيورو پلر پويسٽس ريې د يز اورمطبوعات کې کمل فېرست م جنوری تاریخ 2025ء ک<mark>ا ک</mark>چ 11 ا 🕄 حکمت قرآن 🕅

## تذكّر و تدبّر

مِلاك التأويل (\*\*) تاليف:ابوجعفراحمه بن ابراتيم بن الزبير الغرناطي تلخيص وترجماني: ڈاکٹرصہیب بن عبدالغفار حسن سُورةُ الأَنْبِيَاء

(۲۵۱) آیت ۲۵ ﴿ وَلَا يَسْبَعُ الصُّحُر التَّاعَاءَ إِذَامَا يُنْنَارُوْنَ۞ ﴾ ''اور بېر \_ پکارکونېيس ن سکتے جب کهانېيس ڈ رايا جار با ہو۔'' جماعت قراء (یعنی ابن کثیرُ نافع ْ عاصم ابوتمر وْ حمرْ ہُ الکسائی دغیر ہم ) نے اسی طرح پڑ ھا ہے ٔ سوائے ابن عامر کے جواہے یوں پڑھتے ہیں: (وَلَا تُسْمِعُ الصَّمَّ الدُّعَآءَ (ت پرضمه اور أَلصَّمَ بِرْفَتْه ) ''ادرآپ بېروں کو پکارنېيں سناسکتے۔'' اورسورة النمل ( آیت ۸۰ )اورسورة الروم ( آیت ۵۲ ) میں ارشادفر مایا: ﴿وَلَا تُسْبِعُ الصَّحَّر التُّعَاءَ ﴾ ''ادرآ پ بہروں کو یکارنہیں سنا کتے ۔'' یہاں جمہور نے توابن عامر کی طرح ٹے پرضمہ اور الصُّمَّ پرفتحہ کے ساتھ پڑھا ہے'لیکن ابن کثیر نے یہاں بھی سور ۃ الانبياء کی آیت کی طرح ت پرفتحہ اور الصُّمُّ ضمہ کے ساتھ پڑ ھاہے۔ گویا تنیوں آیات کود وطرح پڑھا گیا ہے کیکن اختتا می کلمات مختلف ہیں۔سورۃ الانبیاء کی آیت کے آخر میں كها كيا: ﴿ إِذَا مَا يُنْذَدُوُنَ ۞ ؟ جَبَه سورة النمل اورسورة الروم ٢ أخر ميں كها كيا: ﴿ إِذَا وَلَقُو مُنْ بِدِيْنَ ۞ ﴾ '' جب کہ وہ پیچھ بیچھے کر کے بھا گ جاتے ہیں۔'' تواس اختلاف کی وجد کیا ہے؟ اس کا جواب ہیہ بے' واللہ اعلم' کہ سورۃ الانبیاء کی آیت سے پہلے نبی سائٹاً تیبٹم کوحکم دیا گیا تھا کہ وہ اپنے مخاطبین کوالٹد کی وحی سنا کر ڈ رائمیں اور پھر نبی سائٹاتا پیٹم کو پیچھی بتا دیا کہ کم اُز لی کے مطابق ان لوگوں پر کوئی اثر نہیں ہوگا' یعنی بیا پنے کفر پر قائم رہیں گے اور آپ کو بیہ بتا نا آپ کی تسلی کے لیے ہے۔ اس کے بعد جب بیفر مایا: ﴿ وَلَا يَسْبَعُ الصُّحُّ التُّ عَاَّةِ ﴾ تو الله کے رسول سَائِنَا آيتم الله ہی کی طرف ہے دی المحط المحج کمت قرآن 👌 12

جانے والی خبر بتار ہے ہیں کہ جس وقت انہیں ڈرایا جاتا ہے وہ اس دعوت کو سننے کے قابل نہیں ہوتے اور دعوت کو تجول کرنے کے فوائد سے محروم کرد یے جاتے ہیں ۔ یہی بات ان آیات میں بھی کہی گئی ہے: ﴿ لِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُو بِهِ هُ آ کِنَّةً أَنْ يَقْفَقُوْ کُو فَیْ اَذَائِهِ هُ وَقُوْرًا ﴾ (الکہف : ۵۷) ن من ایک بو جھ ڈال دیا ہے۔'' ﴿ فَاِنَّتَ کَا تُسْمِعُ الْمُوَذَى تَعْدَ اللَّٰ عَلَيْہِ مَالاً کَا تَعْد اللَّ لیکن سورة انحل اور سورة الروم میں جب ہے کہا گیا: ﴿ فَاِنَّتَ کَا تُسْمِعُ الْمُوَذَى وَلَا تُسْمِعُ الصَّحَةَ اللَّ عَلَيْہِ مَالاً عَلَيْہِ مَالاً مَالاً مَالاً مَالاً مَالاً ما اور ان کے کانوں لیکن سورة انحل اور سورة الروم میں جب ہے کہا گیا: \* ( فَالَا تَتَ مَنْ اَلَٰ تَسْمِعُ الْمُوَدَى وَلَا تُسْمِعُ الصَّحَةَ اللَّ عَلَيْهِ مَالاً عَلَيْهِ مَالاً مَالاً مَالاً عَلَيْ اللَّا عَلَيْهُ مَالاً ما ور مورة اللَّا ما ور سورة الروم میں جب ہے کہا گیا: \* ( فَالَا تَتَ مَالاً مَالَا تَعَامَ اللَّا مَالَٰ وَالَٰ مَالَٰ مَالَٰ عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْهُ اللَّالَٰ عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّالَ مَالَتُ مَنْ مَا اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ الْعُولَا تَکْرَ الْدِ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ ہُورَ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّالَٰ عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ الْمُولَا الَّالَٰ اللَّالَٰ عَلَيْ اللَّا عَلَى الْمُ الْمُولَى الْمُولَى الْحَالَ اللَّا عَلَيْ الْحَالَا اللَّا عَلَى الْمُولَ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ الْنَا مَالَا اللَّا اللَّا عَلَيْ اللَّا عَلَيْ الْحَالَا الَّا الَٰ الْحَالَ الْحَالَا مَالَا الْحَالَا الْحَلَا الْحَلْحَالَ الْحَلَا الْحَلَا الْحَلَا الْحَلَّى الْحَلَا عَلَى الْحَلَا الَّا الْحَلَا الَا الْ الْسُلَا الَا الَا الَا عَلَا مَالَا الْحَلَا الَا عَلَى مَالَا الْحَلَا الْحَلَا الْحَلَقُلُولُ الْحَلُ الْقُلَا الْحَلَقُلُولُ مَالَا الْحَلَا الَالَا الَا الَا الَّ الْحَلَقُلُولَ الْحَلَقُلُولُ الْحَلَا الْحَلَقُ مَالَا الْحَلَقُلُولُ الْحَلَقُلُولُ الْحَلَقُلُولُ الْحَلَقُ الْحَالَ الْحَلَا الَالْحَلَقُ مَالَا الْحَلَقُلُولُ الْحَ

﴿ إِذْ قَالَ لِآبِيْهِ وَقَوْمِهِ مَا هٰذِهِ التَّمَاثِيُلُ الَّتِي آنَتُمُ لَهَا عٰكِفُوْنَ ﴿ قَالُوا وَجَدُنَا أَبَآءَتَا لَهَا عٰبِدِيْنَ ﴾ \* ''حمال من من منا ما عنقه من ان من قال من الكان حمد الكان حمد كم ماسمة من تنافي من المان

''جب اُس نے اپنے باپ اورا پنی قوم سے کہا: بیہ مور تیاں کیا ہیں جن کے تم محاور بنے بیٹھے ہو؟ تو انہوں نے کہا: ہم نے اپنے باپ داداکوان کی عبادت کرتے پایا ہے۔'' اِنْہُ

اورسورة الشعراء ميں ارشادفر مايا:

﴿ وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَا اِبُرْهِيْمَ ۞ اِذُ قَالَ لِآبِيْهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُلُوْنَ۞ قَالُوْا نَعْبُدُ آصْنَامًا فَنَظَلُّ لَهَا عٰكِفِيْنَ۞ قَالَ هَلْ يَسْبَعُوْنَكُمْ اِذْ تَدُعُوْنَ۞ اَوْ يَنْفَعُوْنَكُمْ اَوْ يَضُرُّوُنَ۞ قَالُوْا بَلُوَجَدُنَآ ابَاَءَنَا كَذٰلِكَ يَفْعَلُوْنَ۞》

''اورانہیں ابراہیم کی خبرتھی بتادو! جب اُس نے اپنے باپ اورا پنی قوم سے کہا: بیتم کیا عبادت کرتے ہو؟ انہوں نے کہا کہ ہم کچھ بتوں کی عبادت کرتے ہیں اور پھران مے مجاور بن کر بیٹھے رہتے ہیں۔ کہا: کیا وہ تمہاری بات سنتے ہیں جب تم پکارتے ہو یا تمہیں نفع پہنچا سکتے ہیں یا تمہیں نقصان پہنچا سکتے ہیں؟ کہنے لگے: بلکہ ہم نے توابے باپ داداکوا یہے، جی کرتے ہوئے پایا ہے۔'' یہاں دوسوال جنم لیتے ہیں:

پہلی آیت میں ﴿ قَالُوا وَجَدُنَا اَبَاءَنَا ﴾ کہا گیااوردوسری آیت میں ﴿ قَالُوا بَلُ وَجَدُنَا اَبَاءَنَا ﴾ کہا گیا یعنی دوسری آیت میں'' بَلُ'' کااضافہ کیا گیا۔

دوسرى بات يەكەابرا تىم غليظ كاخطاب دونوں آيات مىں اختلاف كے ساتھ بيان ہوا ہے - يہلى آيت ميں محال محمت قد آن جا كاخطاب دونوں آيات ميں محال حدمت قد آن جا كا اللہ مال محمت قد آن جا كا اللہ مال محمت قد آن جا كا اللہ مال

كہا گيا: ﴿ مَا هٰذِبِعِ التَّمَاثِيْلُ الَّتِيِّ أَنْتُمُ لَهَا عٰكِفُوْنَ ﴾ اوردوسرى ميں كہا گيا: ﴿ مَا تَعْبُلُوُنَ ﴾ - جب قِصِّه ايك بى بتويدانتلاف حکايت كيوں ہے؟

پہلی بات کا جواب میہ ہے واللہ اعلم' کہ دونوں جگہ سوال محتلف ہیں اس لیے دونوں کا جواب بھی مختلف ہے۔ چنانچہ سورۃ الانبیاء کی آیت میں سوال اس شخص کی طرف سے آیا ہے جوان کے معبودات کو بخو بی جانتا ہے وہ انہیں عبادت کرتے دیکھتار ہا ہے اور بید بھی جانتا ہے کہ وہ کیسے وہاں محاور بنے بیٹھے رہتے ہیں ۔ اور اس لحاظ سے اس کی زبان پر بیدالفا ظآتے ہیں:

> (مَا هٰذِيدَ التَّمَاثِيْلُ الَّتِیَّ اَنْتُهُ لَهَا عٰ کِفُوْنَ @) '' بیمور تیاں کیسی ہیں کہ جن پرتم مجاور بنے بیٹھے ہو؟'' زینہیں کی باعدینہ کہ نابیاں جمل ہونہ تیا بہ مار بارک تقارمیں ساک تہ ہو

توانہیں پھر بیاعتراف کرنا پڑا کہ ہم اپنے آباءواً جداد کی تقلید میں ایسا کرتے ہیں:

﴿وَجَنْنَا ابْآَءَنَا لَهَا عُبِرِينَنَ ٢

''ہم نے اپنے باپ داداکوان کی عبادت کرتے پایا ہے۔'

گویادہ بیاعتراف کررہے ہیں کہ بیمورتیاں ہیں جنہیں تصویر کی شکل میں گھڑا گیا ہے۔لفظ'' تمثال'' کا مطلب بھی یہی ہے کہ کسی چیز کی ہو ہوتصویر بنائی جائے۔ اس طرح وہ ایک کافی و شافی جواب دینے سے اپنے عجز کا اعتراف کرتے ہوئے نظر آتے ہیں اور اس بات کو بھی محسوس کرتے نظر آتے ہیں کہ وہ ان چیز وں کی عبادت کرر ہے ہیں جن کودہ اپنے ہاتھوں سے بناتے ہیں ان کے پاس سوائے تقلید آباء کے اور کوئی مُحت دکھائی نہیں دیتی۔ جہاں تک سور ۃ الشعراء کی آیات کا تعلق ہے تو ابراہیم علیکی آن نے نہیں کہ دوہ ان چیز وں کی عبادت معبودات کی ماہیت کیا ہے' کیفیت کیا ہے؟ گویا دہ یہ تو دیکھر ہے ہیں کہ دوہ کس چیز کی عبادت کر رہے ہیں اور یہ تھ جانے ہیں کہ دوہ ایسی چیز کی عبادت کر رہے ہیں جو عبادت کے لائق نہیں' تو انہوں نے پھر سے پوچھا کہ بتا و ان چوں کی حقیقت اور ماہیت کیا ہے' کہ تھی تا یہ موعبادت کے لائق نہیں' تو انہوں نے پھر سے پوچھا کہ بتا و ان « نَعُبُ لُ آَصْدَامًا فَدَظَلُّ لَهَا عٰ کیفیدَین ()

''ہم کچھ بتوں کی پوجا کرتے ہیں اور پھر وہاں محاور بنے بیٹھے رہتے ہیں۔'' یعنی اس بات کا اقرار کرلیا کہ وہ صرف بت ہیں اوریہی ان کی ماہیت ہے۔تو حضرت ابراہیم علیٰظًا نے ان کو بالکل خاموش کرنے کے لیے یہ سوال کر دیا:

﴿ هَلْ يَسْبَعُوْنَكُمْ إِذْ تَدْعُوْنَ۞ أَوْ يَنْفَعُوْنَكُمْ أَوْ يَضُرُّوْنَ۞ ﴾

' ' جب تم انہیں پکارتے ہوتو کیا وہ تہہیں سنتے ہیں؟ یا وہ تمہیں نفع یا نقصان پہنچا سکتے ہیں؟' '

لیعنی اگروہ ایسی کوئی قدرت رکھتے ہوتے تو تم ان کی پوجا کرنے کا جواز رکھ سکتے تھے اور جب ایسانہیں ہے تو ان کی عبادت کر نا کیا معنی رکھتا ہے؟ اب جب انہیں اپنی غلطی کا احساس ہوا تو بجائے اس کے کہ وہ اپنی غلطی کا اعتراف کرتے انہوں نے آباء واجداد کی تقلید کا بہا نہ کیا:

المحمت قرآن المحمد قرآن المحمد م

﴿بَلُوَجَدُنَا أَبَاءَنَا كَنْلِكَ يَفْعَلُونَ۞

'' بلکہ بم نے اپنے باپ دادوں کوالیا ہی کرتے دیکھاتھا۔'' اب یہاں بات کو'' بَتل'' سے شروع کر نااس چیز کی نشا ند ہی کرتا ہے کہ وہ اندر ہی اندراس بات کا اقر ارکرر ہے ہیں کہ ان کے معبود نہ کسی پکارکو سنتے ہیں' نہ ہی نفع یا نقصان پہنچا سکتے ہیں۔اس لیے کہ اگران میں بیدقدرت پائی جاتی تو وہ جواباً'' بَتل''' کا سہارا نہ لیتے ۔سیدھا سیدھا کہہا تھتے کہ ہاں وہ تو سنتے ہیں' نفع ونقصان پہنچا سکتے ہیں ۔

اب اگر بیکهاجائے کہانہوں نے نہ توان صفات کا اقرار کیا ہے اور نہ ہی ا نکار تو آپ کیسے کہ سکتے ہیں کہ دہ آپ کی بات کا اقرار کرر ہے ہیں؟ توجوا باً کہا جائے گا کہ اگرانہیں ذراسا بھی شبہ ہوتا کہ ان میں بیصفات پائی جاتی ہیں تو وہ لیک کراُسے پیش کرتے نہ کہ'' بک'' کے سہارے راہِ فرار اختیار کرتے!!

ان کے سامنے صرف دوہی رائے تھے یا تو وہ ایک محسوس اور معقول چیز کا انکار کرتے ہوئے بیہ کہتے کہ نہیں وہ تو سنتے ہیں اور نفع ونقصان پہنچانے کی قدرت رکھتے ہیں ( اوراییا کہناان کے لیے ممکن نہ تھا ) یا وہ ان صفات کا انکار کرتے اورایسی صورت میں ان پر جُمّت قائم ہوجاتی کہ اگر وہ اتنے کمز دراور عاجز ہیں تو پھران کی عبادت کرنا کیا معنی رکھتی ہے؟ اس لیے انہوں نے آباءواً جداد کی تقلید کا سہارا لے کربات ختم کرنے کی کوشش کی اور اس لیے پھر ابراہیم علیٰ لاا نے بیہ کہہ کران کو آئینہ دکھلا دیا:

﴿ لَقَنْ كُنْتُحُوانَتُحُوانَبَاً وُ كُمُر فِي صَلْلٍ مَّبِدَينٍ ﴾ ﴾ ''بِشَكَتم اورتمهار بابداداسب بى كلى مَرابى مي تحے''

گویا سورۃ الشعراء کی آیت میں'' بتل''' کا لا نا مناسب تھا کہ وہاں بتوں کی صفات کے بارے میں ایک چہتا ہواسوال کیا گیا تھا کہ جس کے جواب میں'' بتل'' کہہ کررا وفر اراختیار کی گئتھی لیکن سورۃ الانبیاء میں ایسا سوال نہیں اٹھایا گیا تھا کہ جس کی وجہ سے وہاں پرتھی'' بتل''لا یا جا تا۔

(عربی نحومیں اسے''بتل'''للاضراب کہاجاتا ہے' یعنی اگر سیدھا سیدھا جواب نہ دیا جانا ہوتو پھربات کو پلٹنے کے لیے''بتل''لایا جاتا ہے۔اردومیں یہی لفظ ذرا سے اضافے کے ساتھ'' بلکہ'' کی شکل میں موجود ہے۔(مترجم) دوسراسوال کہ قصہ ایک ہی ہے توجواب مختلف کیوں ہے؟

جواب میہ ہے کہ ضروری نہیں کہ قصہ ایک ہی ہوٴعین ممکن ہے کہ میہ دوالگ الگ اوقات اورا لگ الگ جگہوں میں وقوع پزیر ہوا ہؤ اورا گرایسی بات ہے تو ضروری نہیں کہ دونوں جگہا یک ہی جواب لا زمی ہوٴ واللّہ اعلم ! (۲۵۳ ) **آیت** ۷۰

﴿وَاَرَادُوْابِهِ كَيْدًا فَجْعَلْنُهُمُ الْاَحْسَرِيْنَ۞ ﴾ ''اورانہوں نے ابراہیم کے ساتھ فریب کرنا چاہا توہم نے انہیں ان لوگوں میں بنادیا جو گھاٹے میں سب سے زیادہ تھے۔''

15

اورسورة الصافات ميں ارشادفر مايا:

کمت قرآن 📲

بنورى تامار ي 2025 م B

﴿فَارَادُوابِهِ كَيْلًا فَجَعَلْنُهُمُ الْاَسْفَلِيْنَ ﴾ ﴾ ''اورانہوں نے اس کے ساتھ فریب کرنا چاہا توہم نے انہیں پنچے سے پنچ کردیا۔'' یہاں دوسوالات پیداہوتے ہیں: جب دونوں آیات کا مقصودا یک ہی ہے توا نحتلاف عبارت کیوں ہے؟ (۲) جوالفاظ<sup>ج</sup> آیت کے ساتھ آئے ہیں وہ اس کے ساتھ کیا خصوصیت رکھتے ہیں؟ د دنوں سوالوں کا ایک ہی جواب ہے کہ ختارہ کا مطلب یہ ہے کہ انسان کے ہاتھ میں جو مال ہے یا دوسرے اسباب معیشت ہیں وہ اس کے ہاتھ سے چلے جائیں' یا یہ کہ وہ مال کمانے کے لیے خوب ہاتھ پیر مارر ہا ہولیکن ہاتھ کچھ نہ آتا ہو۔ اللہ تعالٰی نے'' الْحُسْرَ انُ الْمُبِ بِنُی'' (الحج ١١٠) ( کھلا کھلا خسارہ ) اس شخص کے لیے کہا ہے جو دنیا اورآ خرت دونوں جگہ ناکام ہوجائے اور پیجھی بتایا ہے کہ' الْاکٹی تین '' ( سب سے زیادہ خسارے میں گرنے والے)وہ ہیں جن کابرونہ قیامت کوئی وزن نہ ہوگا۔ارشادفر مایا: ( قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِإِلْا خَسَرِيْنَ آعْمَالًا @ ) · · کہد يجي کد کيا ميں تمہيں ندبتاؤں کہ اپنے اعمال کے اعتبار سے سب سے زيادہ خسارہ پانے والے کون لوگ ہیں؟'' ﴿ٱلَّنِينَ ضَلَّ سَعُيْهُمْ فِي الْحَيْوِةِ التُّنْيَاوَهُمْ يَحْسَبُوْنَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُوْنَ صُنْعًا، '' بیدہ لوگ ہیں کہ دُنیوی زندگی میں ان کی ساری جدّ و جُہدرا بَکِال گَنْ چُربھی وہ بیہ بچھتے رہے کہ وہ تو بہت اچھا کام کررہے ہیں۔'' ﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِإِيْتِ رَبِّهِمْ وَلِقَائِهِ تَحْبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نُقِيْمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيْبَةِ وَزُنَّا 🖓 (الكيف) '' بہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے اپنے ربّ کی آیات اور ربّ سے ملاقات کا انکار کیا تو ان کے سارے کے سار بےانکال رائرگاں ہو گئے تو ہم قیامت کے دن ان کے لیےکوئی دزن قائم نہیں کریں گے۔'' چنانچەا يسےلوگوں سے زيادہ بدحال كوئى نہيں ہوگا۔ ابراہیم علیظًا کی قوم نے جب ان کے ساتھ مکر وفریب کیا تو اللہ تعالٰی نے انہیں وہ سز ادمی جو اُن کے برے عمل اور بدترین قصد کے مطابق تھی۔''الأخسَرُوْنَ کھُمُ الْأَسْفَلُوْنَ'' یعنی جو سب سے زیادہ خسارے میں ہوں گے وہی سب سے پنچے ہوں گے۔اسی لیے کا فرآ خرت میں ریتمنا کریں گے کہ جِنّ وانس میں سے جن جن لوگوں نے انہیں بہکا ماتھا' کاش ان کا حشر بھی ان کے ساتھ ہوتا: ﴿ رَبَّنَا آرِنَا الَّذَيْنِ اَضَلَّنَا مِنَ الْجِنَّ وَالْإِنْسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ اَقْدَامِنَا لِيَكُوْنَامِنَ الْأَسْفَلِيْنَ @ » (فُصَلَتْ) ''اے ہمارے رت! ہمیں جِنّ و اِنس میں سے ان لوگوں کو دکھا دے جنہوں نے ہمیں گمراہ کیا تھا کہ ہم المحتفي المريقة المريقة 2025 م المحتجمة محتجمة المحتجمة محتجمة محتمة محتجمة محت 16 ا 🕄 حکمت قرآن

انہیںا پنے پیروں کے پنچے کرلیں' تا کہ وہ پنچے سے پنچے ہوجائیں۔''

ید دونوں صفات خسارہ اور پنچ گرایا جانا'ایک کا فر کی ذلت کی نشانی ہے' جو کہ خسر ان مبین کی نشان د، ی کرتی ہے۔تو ان دونوں صفات میں کوئی تضادنہیں ہے' سوائے اس کے کہ یوں کہا جائے کہ نچلا ہونا اس کی ذات کے ساتھ ہے اور خسارہ کا حاصل ہونا خارج میں ایک حقیقت ہے۔نچلا ہونا ذلت کوزیا دہ نمایاں کرتا ہے' اس لیے خارج میں حاصل ہونے والی چیز کو پہلے ذکر کیا اور نچلے ہونے کو بعد میں' کہ یہ وصف اس کی ذات کے ساتھ خاص ہے اور اسے بطور تمتہ ذکر کیا گیا ہے اور اس لیے بھی کہ اس میں ذلت اپنے عروج پر دکھائی دیتی ہے۔ اور یہاں تر تیپ مراتب کا بھی خیال رکھا گیا ہے۔ پنچ ہونا تر تی کی ضد ہے' اس لیے اس کا ذکر تر خرمیں آنا چا ہے تو واضح

کتاب ''دُرّة التنزيل'' کے مولف نے ایک اور اچھا نکتہ ذکر کیا ہے کہ سورۃ الصافات کی آیت ۹۷ میں کُفَّار کا یہ قُول نَفْل کیا گیا تھا:

﴿قَالُوا ابْنُوْ الَهُ بُنْيَانَافَ أَلْقُوْ مُفِي الْجَحِيْمِ @ »

''انہوں نے کہا کہا*س کے لیے*ایک عمارت بناوَاور پھرا سے دہکتی ہوئی آگ میں ڈال دو'' یعنی انہوں نے چاہا تھا کہ اس تمام ڈرامہ بازی سے ان کا نام بڑا ہو گا تو اللہ تعالیٰ نے ان کےارادوں کا اُلٹ کر کے دکھادیا۔وہ عُلَوّ (بلندی) چاہتے تھےتو وہ اسفل سافلین میں جا پڑے۔واللہ اعلم! (۲۵۴) **آیت ۸**۳\_۸۴

﴿وَالَيُّوُبَ إِذْ نَاذَى رَبَّهَ أَنِّى مَسَّنِى الصَّرُ وَآنَتَ أَرْحَمُ الرَّحِمِينَ ﴿ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنْ ضَرِّ وَّاتَدُنْهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُ مُ مَتَعَهُمُ رَحْمَةً قُونَ عِنْدِينَا وَذِكْرَى لِلْعَبِي يَنَ ﴾ ﴾ ''اور (يادكرو) ايوب كوجب اس في اين ربّكو پكارا كه مجمع بيارى ن آ كَميرا ج اورتُور تم كرف والوں ميں سب سے زيادہ رحم كرف والا ہے تو ہم ن اس كى دعاس لى اور اس كى بيارى كو دوركرد يا اور اس اس كامل وعيال سے نو از ابلكہ ويسے ہى اور بھى ديا بنى خاص مہر بانى سے اور تاكہ فسيحت بن جائے تمام عبادت گز ارول كے ليے '

ادرسورهٔ صّ میں ارشادفر مایا:

﴿وَاذْ كُرْ عَبْدَىَا آيَّوُبَ ۖ اِذْ نَادى رَبَّةَ آنِي مَسَّنِى الشَّيْطَنُ بِنُصْبٍ وَّعَذَابٍ ۞ أَرْكُضْ بِرِ جَلِكَ هٰذَا مُغْتَسَلٌ ' بَارِدٌ وَتَشَرَابٌ ۞ وَوَهَبْنَا لَهُ آهُلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَتَعَهُمْ رَحْمَةً مِّتَا وَذِكْرى لِأُولِى الْالْبَابِ۞ ''اور یاد کرو ہمارے بندے ایوب کو۔ جب اُس نے پکارا کہ جُصے شیطان نے اذیت اور تکلیف پنچائی ہے۔(اللہ تعالی نے کہا:) اپنے بیرکو مارو (زمین پر) نیا یک ٹھنڈا پانی (طح گا) نہانے کے لیے جمی اور بینے کے لیے جمی۔اور ہم نے اُسے اس کے اہل وعیال سے نواز ااور این ہی اور دین سے

المحمت قرآن المحمد قرآن المحمد محمد المحمد المحمد

خاص مہر بانی کےطور پڑادر عقل والوں کے لیے نصیحت کی خاطر!'' دونوں سورتوں کےان الفاظ کے فرق کوملا حظہ کریں:

الانبياء: رَحْمَةً مِّنْ عِنْدِنَا سورهَ ص : رَحْمَةً مِّنَّا الانبياء ذِكْرى لِلْعٰبِدِيْنَ سورةَ ص : ذِكْرى لِأُولِى الْأَلْبَابِ تواس فرق كى وجه كيا ہے؟

اس کا جواب میہ ہوگا واللہ اعلم' کہ سورۃ الانبیاء میں ایوب ملینی کا ندازِ دعا بڑالطیفا نہ ہے وہ اپنی مصیبت کی شترت کو بیان کیے بغیر صرف اتنا کہتے ہیں: ' مُمَسَّنی الصُّرُّ وَ آنْت اَرْحَمُ الرُّرِحِیْنَ ' تو اللہ تعالیٰ نے بھی از الہ بیاری کے لیے سی سبب کے ذکر کیے بغیر دعا قبول کیے جانے کی نو بد عطا کی: ' فَکَشَفْدَ مَا الِبِ مِنْ حُدِّ ' اور سورہ م میں ایوب ایک این نے اپنی مصیبت کی شدت کو یوں بیان کیا تھا: ' مُسَّنی الشَّدِطُن یِنْصَبِ وَ عَدَاب ' ( یعنی مصیبت کے سبب کو بیان کیا ) تو اللہ تعالی نے بھی مصیبت کی دُوری کے لیے ایک سبب اختیار کرنے کی تقدین کی اور فرمایا: ' اُرْکُضْ بِو جُلِكَ ' یعنی اپنا پی زمین پررگر دیجے اور پھر دیکھیے کہ جہاں پاؤں مارا تھا وہ ہی تھنڈ ے پانی کا

چونکہ سورۃ الانبیاء کی آیت میں حضرت ایوب علینیا نے صرف بیماری کے لاحق ہونے کا ذکر کیا تھا' اس کے سب کا ذکر نہیں کیا تھا تو''مَسَّینی الصُّرُّ '' کے جواب میں فوراً ''فَکَشَفْذَمَا مَا یہ مِنْ خُمِّ '' کے الفاظ سے تسلی دی گئی اور اپنی رحمت کے خاص اپنے پاس سے آنے کو' رُحْمَةً قُونی عِنْدِینَا'' سے تعبیر کیا گیا۔ اور سورہ ص میں یہی بات بیان کی گئی لیکن صرف'' دَحْمَةً شِنَّا'' کہہ کر کہ اس میں وہ خصوصیت اور عنایت نہیں پائی گئی جو لفظ' وی ا عِنْدِینَا'' سے حاصل ہوتی ہے۔ اور میفرق اس لیے ہوا کہ پہلے صرف بیماری کا شکوہ تھا، بیماری کے سب کا تذکرہ نہ تھا اور دوسری آیت میں بیماری کے ساتھ ساتھ اس کے سبب کا تھی تذکرہ کیا گیا تھا۔

اسی فرق کی بنا پر سورۃ الانہیاء کے آخر میں' نَ ذِکْرٰی لِلْعَٰ بِی بَیْن '' کہا گیا کہ عابد کا مقام بہت اعلیٰ ہے اور سورۂ ص کی آیت کے آخر میں' نِ کُرٰی لِاُو لِی الْاَلْبَابِ'' کہا گیا کہ عقل مندوں کے لیے تصبحت ہے ٔ اور ان کا ایسے دا قعات سے عبرت حاصل کرنا نہیں بالآخر' عابدین' کے مرتبے تک پہنچاد بنے والا ہے۔ بہر صورت دونوں ہی اونچے مقامات ہیں لیکن اپنی اپنی جگہ پوری منا سبت رکھتے ہیں۔ واللہ اعلم !

اب رہی بیہ بات کہ ہر دوسورت میں جو انداز بیان اختیار کیا گیا وہ اسی سورت کے مناسب تھا' تو وہ دونوں سورتوں میں داردقصوں پرنظرڈ النے سے واضح ہوجا تاہے۔

سورۃ الانبیاء میں ایوب ملیّلا کے قصے سے قبل حضرت ابراہیم' حضرت نوح' حضرت داؤد اور حضرت سلیمان میلا کے فصص بیان ہوئے ہیں۔ابتدااس آیت سے ہوتی ہے: ﴿وَلَقَدُا اَتَدْمَدَ الْبُرْهِیْحَد رُشُدَهٔ مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ عٰلِيدِیْنَ۞ ﴾

''اورہم نے اس سے پہلے ابرا تیم کو بمجھ بو جھ عطا کی تھی اور ہم اس کے بارے میں خوب جانتے تھے۔''

کمت قرآن 🕞

المحط المجتوري تاري 2025 و المحاص

18

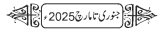
اور پھر مذکور ہ انبیاء کے قصص کے بعداس آیت پراختیا م ہوتا ہے: ﴿ وَكُنَّالَهُمُ خِفِظِيْنَ ﴾ ﴾ ''اورہم ان سب کی حفاظت کرنے والے تھے۔'' ان آیات میں ان انبیاء کے اعلیٰ مقامات کو واضح کیا گیا ہے۔اور اس مناسبت سے ایوب عَایَظًا کے قصے میں بھی اس پہلو پراقتصار کیا گیاہے۔ سورۂ صّ میں بھی بیہ قصے بیان ہوئے ہیں وہاں ملاحظہ ہو کہ داؤ داور سلیمان ﷺ کے قصوں میں دونوں کی آ زمائش کا ذکر ہےاور پھر دونوں کے مغفرت طلب کرنے کا تذکرہ ہے۔ داؤ دعایًٰا کے بارے میں فرمایا: ﴿ وَظَنَّ دَاوُدُا تَمَا فَتَنَّهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَا كِعًا وَّا نَابَ ( فَغَفَرُ نَا لَهُ ذٰلِكَ \* )» ''اور داؤ دسجھ گیا کہ ہم نے اس کوآ زمایا ہے تو اس نے اپنے رب سے مغفرت جابہی اور جھکتے ہوئے گریڑا ادر یوری طرح رجوع کیا' توہم نے اسے معاف کر دیا۔'' اورسلیمان علیقِلاک بارے میں ارشا دفر مایا: ﴿وَلَقَدُفَتَنَّاسُلَيْمِنَ وَٱلْقَيْنَاعَلَى كُرُسِيَّهِ جَسَرًا ثُمَّ آنَابَ @قَالَ رَبّ اغْفِرْ بِي ﴾ ''اورہم نے سلیمان کوبھی آ زمایا اور اس کے تخت پر ایک جسم ڈال دیا' پھر اس نے رجوع کیا اور کہا: اے رب میری مغفرت فرما به ' اور اسی مناسبت سے جب ایوب علیٰ کا ذکر آیا تو ان کے اپنے الفاظ میں شیطان کے ہاتھوں انہیں اذیت اور تکلیف پہنچائے جانے کا ذکرزبان پر آگیا۔ گویا وہ بھی اس آ زمائش کا ذکر کررہے ہیں جس میں انہیں مبتلا کردیا گیا تھا۔اس کے مقابلے میں جہاں داؤد اورسلیمان ﷺ کا قصہ سورۃ الانبیاء میں بیان ہوا ہے وہاں پہلے اس فیصلے کا ذکر کیا گیا ہے جو ایک کھیت میں کسی کی بکریاں چرانے سے متعلق تھا اور آخر میں کہا گیا: ﴿ فَهَلْ أَنْتُهُمْ شٰ کِرُوُنَ ﴾ ﴾ '' تو کیاتم شکر گزار نہ بنو گے؟''اور پھر اس مناسبت سے ایوب ایٹِلا کے قصے میں بھی اختصار اور ملاطفت كالحاظ ركها كبا\_

ایک دوسری بات دونوں سورتوں کی آیات کے آخری الفاظ ( فواصل ) ہے بھی مناسبت رکھتی ہے۔سورۃ الانبیاء میں اکثر آیات کا اختتام جمع سالم کے صیفے پر ہوتا ہے جیسے فاعلین ُ شاکرین ُ عالمین ُ عابدین ۔ اورسور ہُ میں بروزن شراب ُ عذاب ُ اولوا الالباب کے الفاظ ہیں ۔ اس لیے الفاظ کے انتخاب میں بھی اس انداز بیان کا خیال رکھا گیا ہے۔ واللہ اعلم! ( ۲۵۵ ) **آیت ا** ۹

> ﴿ وَالَّتِیٓ اَحْصَنَتُ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِیۡهَامِنُ ڗُّوُحِنَا ﴾ ''اوروہ خاتون جس نے اپن شرمگاہ کی حفاظت کی تو ہم نے اس میں اپنی روح میں سے پھونک دیا۔'' اورسور ۃالتحریم میں ارشادفر مایا:

> > 19

کہت قرآن 📲



﴿وَمَزْيَمَ ابْنَتَ عِمَرْنَ الَّتِيَّى آَحَصَنَتْ فَرْجَعَا فَنَفَعْتَمَا فِيْدِمِينَ رُّوْحِنَا ﴾ ( آیت ۱۲) ''اور مریم عمران کی بیٹی جس نے اپنی شرم گاہ کی حفاظت کی توہم نے اس میں اپنی روح میں سے پھونک دیا۔'' دونوں جگہ حضرت مریمؓ کی مدح مقصود ہے اگر چہ سیاق و سباق مختلف ہے کیکن سوال یہ بتما ہے کہ دونوں جگہ ضمیر کا اختلاف کیوں ہے؟ یعنی پہلی آیت میں ''فَرْجَعَا'' کے بعد ' فَدَفَعْحَدًا فِیْہَا'' (ضمیر مؤنٹ) لائی گئی اور دوسری آیت میں ' فیٹیہ'' (ضمیر مذکر ) لائی گئی۔اور دوسری یہ بات کہ اس انداز بیان کا متعلقہ سورت کے ساتھ کی تعلق ہے؟

پہلے سوال کا جواب تو یہ ہے واللہ اعلم' کہ یہ بات تو طے ہے کہ دونوں جگہ مدح مقصود ہے'اور یہ کہ پہلی آیت میں ضمیر مؤنث''الَّتِیَّ '' کی طرف لوٹتی ہے' یعنی ہم نے روح اس خاتون میں پھونکی جس نے اپنی عصمت کی حفاظت کی تصی اور جس سے مراد مریم بنت عمران ہیں جن کا سورۃ التحریم میں خصوصی طور پرنا م بھی لیا گیا۔ یہاں ان کی ذاتِ گرامی کی تخصیص اور تکریم مقصود تھی' ان کی بھی اور ان کے بیٹے (عیسیٰ علیٰلًا) کی بھی' جن کا ذکر الحلی آیت میں آ رہا ہے۔ فرمایا: ﴿ وَجَعَلُنْهَا وَابْہَنَهَا آیتَةً لِّلْعَلَمِدِیْنَ ﴾''اور ہم نے انہیں اور ان کے بیٹے کو تمام جہانوں نے لیے ایک نشانی بنادیا۔'

سورة التحريم ميں ان كے بيٹے كا ذكرنہيں ہے' گويا يہاں كلام ميں پھيلا ؤہے جو كہ سورة التحريم ميں نہيں ہے۔ اور اس مناسبت سے ان كى تكريم كے دائر بے كوبھى پھيلا ديا گيا اور بتايا گيا كہ روح ان كى تمام ذاتِ مطہرہ ميں پھونكى گئى۔ چونكہ سورة النحريم ميں كلام مخصرتھا اس ليے' فيذِيہ'' كہہ كرصرف مقامِ مخصوص تك روح كے پھو نكے جانے كابيان ہوااور سورة الانبياء ميں وسعت تھى تواس روح كے پھو نكے جانے كوتمام بدن سے عام كرديا گيا۔

دونوں جگہ مدح کی گئی ہے لیکن سورۃ التحریم میں خاص طور پر حضرت مریم علیہا السلام کی قوتِ ایمانی اور اطاعت گز اروں میں ان کی پہچان اور قدرو قیمت کا بیان ہے ان کا اور آسیہ (امُوَ آت فِرْ عَوْنَ) کا بحیثیت مومنہ کے ایک مثالی کردارکو اُجا گرکیا گیا ہے اور اس ضمن میں ان کی ایک خصوصیت یعنی پاک دامنی کا ذکر بھی آجا تا ہے' اور سورۃ الانبیاء میں حضرت مریم اور ان کے فرز ندعیسی میں وہ مان کی ایک خصوصیت یعنی پاک دامنی کا ذکر بھی آجا تا ہے پہلے کر چکے ہیں۔اور پھر وہاں ایک ہی آیت میں تمام صائر کا ایک جیسا ہونا بھی سلاستِ بیان کا ایک حصہ ہے۔

دوسر بسوال کا جواب میہ ہے کہ سورۃ الانبیاء میں سلسلہ دار کمی انبیاء درسل میلیلہ کا تذکرہ کیا گیا ہے جن میں سب سے پہلے ابراہیم علیلا ہیں' پھر ان کے بیٹے اسحاق ان کے بیٹے یعقوب پھر نوح 'لوط داؤ دسلیمان ایوب' اساعیل ادریس ذوالکفل ذوالتون اورز کریا تیل کا تذکرہ ہے اور ان کے اعلیٰ مقامات اور اوصاف حمیدہ کا ذکر ہے' اور آخر میں عیسیٰ علیلا اور ان کی والدہ مریم علیہا السلام کا تذکرہ خاص مناسبت رکھتا ہے۔ اور جہاں تک سورۃ التحریم کا تعلق ہے تو یہاں دواہم قضایا کا بتا نامقصود ہے کہ جن کا تعلق تقد یرالہٰی سے ہے' کون ایمان پر جیتا ہے اور کون کفر پر مرتا ہے۔

20

المحمت قرآن کا

المحتفي محتفي المحتفي محتفي المحتفي المحتف

پہلے نوح اور لوط عیلیہ کی بیویوں کا بیان ہوا کہ گو وہ دونوں اللہ تعالیٰ کے دومقرّب بندوں سے ز وجیت کا تعلق رکھتی تھیں لیکن بیقربت انہیں اللہ کے ہاں کوئی فائدہ نہ دے سکی۔ پھر فرعون کی بیوی کا ذکر ہے کہ فرعون کا کفر اُس کا کچھ بگاڑ نہ سکا۔اور پھر مریم علیہا السلام کا ذکر ہے کہ جو سعادت ان کے لیے مقدر ہو چکی تھی وہ ابتلاء و آزمائش کے باوجودان کو حاصل ہو کررہی۔ یہاں ان کے بیٹے کے ذکر کا کوئی موقع نہ تھا اس لیے ان کا ذکر ہے تا کہ زمین کیا گیا۔تو واضح ہو گیا کہ سورۃ الانبیاء میں جو کچھ بیان ہوا وہ سورت کے مضامین کے بالکل مطابق تھا اور ایسے ہی

اضافات ازمترجم

آئے اب ذراعراق کے عالم لغات القرآن ڈاکٹر فاضل صالح سا قرائی کے ملفوظات کی طرف جو ان دونوں آیات کے تدبّر کے بعدانہوں نے اپنی کتاب (من اسرار البیان القرآنی ) میں رقم فرمائے ہیں۔ ہم ان کا خلاصہ پیش کرتے ہیں:

(۱) سورة الانبیاء میں حضرت مریم علیہاالسلام کا ان کے نام کے ساتھ ذکر نہیں کیا گیا اور سورة التحریم میں ان کے بیٹے کا ذکر نہیں ہے تو اس کی وجہ یہ ہو سکتی ہے کہ سورة الانبیاء میں آیت ۵۱ سے ۹۰ تک چودہ انبیاء کا اُن کے ناموں کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے اور پھر مریمؓ کا ان کے نام کے ساتھ نہیں بلکہ ان کے وصف کے ساتھ (وَالَّتِیَّ اَ اَحْصَدَتْ فَرَّ جَعَلَ اَذِکر کیا گیا ہے اور شاید اس لیے کہ وہ انبیاء کی صف میں شامل نہیں۔ اور پھر ان کے بیٹے کا تحریم علی اُن کے وَجَعَلُنَهُ اَوَابْدَعَهَا ) ذکر کیا گیا ہے اور شاید اس لیے کہ وہ انبیاء کی صف میں شامل نہیں۔ اور پھر ان کے بیٹے کا تھی ج۔ سورت کا آغاز ہی نبی سائٹ ایت کی زوجات کے ذکر سے ہوتا ہے۔ فرمایا:

﴿ يَا يَنُهُمَا النَّبِيُّ لِمَد تُحَرِّمُ مَا آحَلَّ اللَّهُ لَكَ<sup>ع</sup> تَبْتَغِنِى مَرْضَاتَ اَ زُوَاجِكَ<sup>4</sup> ﴾ ( آيتا ) ''اے نبی ( سَلَّنَاتِينِ )! جو چیز اللہ نے آپ کے لیے حلال کی ہے آپ اے حرام کیوں قرار دیتے ہو؟ اپن یو یوں کی رضامندی چاہتے ہو؟''

ایک جزوکااحاطہ کرتاہے۔

عموم اور خصوص کے اعتبار سے ایک دوسر ایہلو بھی ملاحظہ ہو۔ سورۃ التحریم کی آیت میں چونکہ وصف کے ساتھ نام بھی ہے (جے عربی گرا مرمیں عَلَم کہا جاتا ہے) اس لیے وہ ایک خاص شخصیت کے ساتھ خاص ہو گیا۔ اور سورة الانبیاء کی آیت میں صرف وصف بیان ہوا ہے (وَ الَّتِیْ آَ تَحْصَنَتْ فَرْحَبَّهَا ) یہ وصف عموم کے عکم میں ہے ۔ گو یہاں اس سے صرف حضرت مریم علیہا السلام مراد ہیں' لیکن یہاں اس بات کی طرف بھی اشارہ ہو گیا۔ اس لی وہ ان عورتوں میں سے ایک عورت ہیں جنہوں نے این عصمت کی حفاظت کی اور یوں اس میں عموم پیدا ہو گیا۔ اس لی ع سے عموم کے ساتھ 'فیٹھا' ، کہہ کر عموم شخصیت کا اظہار ہو گیا اور جہاں خصوص طور پر نام لیا گیا تھا وہاں 'فیٹی یہ کہہ کر خصوصیت کا اظہار کردیا گیا۔ یہ تھی ملاحظہ ہو کہ سورۃ الانبیاء میں چونکہ مریم علیہا السلام کے ساتھ ان کے بیٹ کہ کر خصوصیت کا اظہار کردیا گیا۔ یہ تھی ملاحظہ ہو کہ سورۃ الانبیاء میں چونکہ مریم علیہا السلام کے ساتھ ان کے بیٹ

(۳) سورة الانبیاء میں باعتبار عمومیت حضرت مریم علیہ السلام کی مدح بمقابلد آیت سورة التحریم زیادہ بلیخ ہے اس لیے کدان کا ذکر انبیاء کے ساتھ کیا گیا ہے۔ پھر بیکہنا کدانہیں اور ان کے بیٹے کو تمام جہانوں کے لیے نشانی بنایا گیا' مدح کے اعتبار سے زیادہ عالی مقام رکھتا ہے بہ نسبت سورة التحریم کے اس وصف کے جو حضرت مریم علیہا السلام کے بارے میں بیان ہوا: ﴿وَصَدَّقَتْ بِحَلِّلَمْتِ دَبِّهَا وَ کُتَیْبِهِ وَ کَانَتْ مِن الْفَدِیدَیْنَ سَ) یعنی انہوں نے اپنے رب کے کلمات کی تصدیق کی اور ان کی کتابوں کی بھی اور ان کے بیٹے کو تمام جہانوں کے لیے خشانی بنایا دونوں آیات میں ان کی مدح بیان کی گئی ہے کی خاص کہ خاص اور ان کے بیٹے کو تمام جہانوں کے لیے

ایک نشانی بنایا جانا'اس مقام سے زیادہ اعلیٰ اور ارفع ہے جو سورۃ التحریم میں بیان ہوا'اس لیے کہ اللہ کی کتا ہوں اور کلمات کی تصدیق کرنے والے مَردوں اورعورتوں کی تعداد بہت زیادہ ہے برخلاف ان کے جنہیں تمام جہانوں میں نشانی کی فضیلت دی گئی۔

( ۴ ) حضرت عیسیٰ عاییًا کا ذکر سورۃ الانبیاء میں کیا گیالیکن سورۃ التحریم میں نہیں؟ تواس کی وجبھی سمجھ میں آتی ہے کہ سورۃ الانبیاء میں نبیوں کا خصوصی ذکر ہےتو اس لحاظ سے عیسیٰ علییًا کا وہاں ذکر مناسب تھا اور سورۃ التحریم میں عورتوں کا ذکر تھا توان کا ذکر مناسب نہ تھا۔

یہ یہ کہ اجا سکتا ہے کہ سورۃ الانبیاء میں حضرت ابرا تیم علینا کے ساتھ ان کے بیٹے بلکہ پوتے تک کا ذکر ہے: ﴿ وَوَهَبْدَنَا لَهُ إِسْحَقَ \* وَيَحْقُوْتِ دَافِلَةً \* ﴾ (آیت ۲۲)'' اور ہم نے اے اسحاق عطا کیا اور اس پر مزید یعقوب بھی۔'' تو اس لحاظ سے مریم علیہا السلام کے ساتھ ان کے بیٹے کا ذکر بھی آگیا۔ (۵) ایک عنمی بات بھی ملاحظہ ہو کہ مریم علیہا السلام کے بارے میں جونفنج کیا گیا اُسے دونوں آیات میں ضمیر جمع کے ساتھ بیان کیا گیا ﴿ فَدَفَخُدْنَا فِنْہُمَا ﴾ لیکن جہاں آ دم علینا کا ذکر آتا ہے تو وہاں ضمیر مفرد استعال کی گئی: ہو ہو ہیں نہ تو ان کیا گیا ﴿ فَدَفَخُدْنَا فِنْہُمَا ﴾ لیکن جہاں آ دم علینا کا ذکر آتا ہے تو وہاں ضمیر مفرد استعال کی گئی: ہو ﴾ (مندی ای کیا گیا ﴿ فَدَفَخُدُنَا فَنْهُ اللّٰهِ الَّہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ مَالَ اللّٰہِ مَالَتُ ﴿وَنَفَخُتُ فِينِهِ مِنْ رُّوْحِي ﴾ (ص ٧٢٠) ''اور مَيْس نے اس ميں اپنی روح ميں سے پھونکا۔''اور دوسری جگه ارشاد فرمايا: ﴿ ثُمَّ سَوَّىلَهُ وَنَفَحَ فِينَهِ مِنْ رُّوْحِهِ ﴾ (السجدۃ ٩٠) '' پھرا سے تراشا خراشا اور اس ميں اپنی روح پھونکی۔''اس لیے کہ جہاں فرشتوں کاعمل دخل ہوو ہاں اللہ تعالیٰ ضمیر جمع سے خطاب کرتے ہیں اورسورۂ مریم میں اس بات کی صراحت کر دی گئی ہے کہ مریم علیہا السلام کے پاس ایک فرشتہ آیا جس نے نُفْخ کیا تھا: ﴿ فَاَرْسَلُنَا آلِيُهَا رُوْحِدَا فَتَمَقَّلَ لَهَا بَشَرً السَوِيَّا ۞﴾ (مریم)

'' توہم نے اس کے پاس اپنی روح (جرائیل عَلَیْنَا) کو بھیجا' پس دہ ان کے سامنے پورا آ دمی بن کر ظاہر ہوا۔' اور ایسا حضرت آ دم عَلَیْنَا کے ساتھ نہیں ہوا تھا' اسی لیے وہاں'' ندفخ'' کے ساتھ دونوں آیات میں ضمیر مفررد (نفَخُتُ، نَفَخَ )لائی گئی۔واللہ اعلم!

(۲۵۹) آیت ۹۲\_۹۳

﴿ إِنَّ هٰذِبَةِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً قَاحِدَةً `وَّاَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُلُوْنِ۞ وَتَقَطَّعُوْٓا آمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ طُلُّ إِلَيْنَا لاحِعُوْنَ ۞﴾ '' بِتْنَك بِتْمارى أُمّت أُمّتِ واحده ٻُ اور مَين تمهاراربّ ہوں تو ميرى عبادت كرو!اور پھرلوگوں نے اپنے دين ميں چُوٹ ڈال دى اور ہرايك ہارى طرف لوٹے والا ہے۔''

- اورسورة المؤمنون مين ارشادفر مايا: ﴿وَإِنَّ هٰذِبَة أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَّاحِدَةً وَّانَا رَبُّكُمْ فَاتَّقُوْنِ۞ فَتَقَطَّعُوْا آمُرَهُمُ بَيْنَهُمُ زُبُرًا لَمُ كُلُّ
- روان هایا امتد مرامه واحدا وانا ربد مرفا فانون (۳) فتفظعوا امر همر بینهم زبرا من حزُبٍ ایمالکانی مرفور حوُن ۲) ''اور بے شک بهتمهاری اُمّت اُمّت واحدہ ہے اور میں تمہارارب ہوں تو مجھ سے ڈرتے رہو! تو وہ لوگ

اپنے اس دین میں فرقوں میں بٹ گئے اور ہرفر قدام نے لیے پر اترار ہا ہے۔'' سیال دونوں سورتوں میں جار چا ہے ، کیا نتاا فی واقع ہوا ہر:

| يريهان دونون شورتون ين چارجله عبارت 16 منتلاف دان تهوا ہے . |                     |                                 |
|-------------------------------------------------------------|---------------------|---------------------------------|
|                                                             | سورة الانبياء       | سورة المؤمنون                   |
| (1)                                                         | فَاعْبُدُوْنِ       | فَاتَّقُوْنِ                    |
| (٢)                                                         | ۅؘؾؘقؘڟۜٷٳ          | فَتَقَطَّعُوا                   |
| (٣)                                                         |                     | <sup>6</sup> برًا               |
| (٣)                                                         | ػؙڵ۠ٞٳڵؽڹٙٵڒڃؚۼؙۅٛڹ | ػؙڷؙ۠ڃۯ۫ٮؚٟ۪ٚؠؚ؆ؘڶۮؽؠۣۿۏؘڔؚڂۅ۫ڹ |
|                                                             |                     |                                 |

توالیہا کیوں ہے؟ جواباً تمہید کےطور پرعرض ہے کہ اُمّت سے مراد یہاں ملّت ہےٴ اور'' کھٰذِبع'' سے یہاں ملّتِ اسلامیہ کی طرف اشارہ ہے۔ ذمخشری لکھتے ہیں: '' تمہاری ملّت ملّتِ اسلامیہ ہےجس یرتمہیں قائم رہنا چاہے اوراس سے سرموانحراف نہیں کرنا چاہیے۔ یہ

مہاری مت مت العلامیہ ہے ، ل پر میں کا م رہما چا ہے اور ال سے سر مواحراف میں کرما چا ہے۔ یہ مہاری من کر ما چا ہے۔ یہ مجال کا محکمت **قدر آن آی** 

ایک متحدہ ملّت ہے جس میں اختلاف نمیں ہے اور میں تمہارا رب ہوں اورتم سب کو میری بی عبادت کرنی چاہیے۔ اصل میں تو مراد خطاب ہے لیحنی'' تفقط خوشی '' (تم لوگ نکڑوں میں تقسیم ہو گئے) لیکن یہاں غائب کا صیغہ استعال کیا گیا جس سے مراد انہیں تندیبہ کرنا ہے کہ دیکھ ووہ کیا تصاور کیا ہو گئے۔ ذراد یکھو کہ انہوں نے اللہ کے دین کے ساتھ کیا کھلواڑ کردیا تھا۔ اپنے دین کو نکڑوں میں تقسیم کردیا بالکل ایسے جیسے ایک جماعت ہو جو اپنے اثاثوں کو تقسیم کر ڈالے اور ہر فرقہ اپنے اپنے حصے کو لے کر مصروف ہو جائے اور کیا مر چھٹول کی تی کیفیت واقع ہو جائے۔ پھریا در کھو کہ یہ سارے فرقہ اپنے ایک دائلڈ بی کی طرف لوٹے انہوں نے اللہ کہ دین کے ساتھ کیا کھلواڑ کردیا تھا۔ اپنے دین کو نگڑ وں میں تقسیم کردیا بالکل ایسے جیسے ایک مر چھٹول کی تی کیفیت واقع ہو جائے۔ پھریا در کھو کہ یہ سارے فرقے ایک دن اللہ ہی کی طرف لوٹے الے ہیں اور پھروہ ان کا محاسبہ بھی کر کا اور انہیں بدلہ بھی دے گا۔'' (الکشاف ۲:۲ ۳۳ ہے) سر چھٹول کی تی کیفیت واقع ہو جائے۔ پھریا در کھو کہ یہ سارے فرقے ایک دن اللہ ہی کی طرف لوٹے الے ہیں اور پھروہ ان کا محاسبہ بھی کر کا اور انہیں بدلہ بھی دے گا۔'' (الکشاف ۲:۲ ۳۳ ہو ک سر تو گھر کہ کی کیفیت واقع ہو جو ایے دیکر سے کا اور انہیں بدلہ بھی دے گا۔'' (الکشاف ۲:۳ ۳۳ ہو ک سر ایک کہیں بھی لفظ'' تقو کی' وار دنہیں ہوا ہے۔ لیکن اس آ یت سے ''عبادت' کا تھم دینا شروع کیا ہے۔ فرمایا: اور میں آدا ہو نے تم سے قبل کو گی رسول نہیں بھی جو اگر اس کی طرف ہم نے یہ وہ کی ہو کہ کو گی معود نہیں سوا کے میر نے لو پھر میری ہی عبادت کرو۔''

- (۱) ﴿ وَلَقَلُ ٱرْسَلُنَا نُوُحًا إلى قَوْمِهٖ فَقَالَ لِقَوْمِ اعْبُلُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِّنْ اللهِ غَيْرُهٔ أَفَلَا تَتَقَقُونَ ﴾ ''اورہم نے نوح کو اُس کی قوم کی طرف بھیجا اور اُس نے کہا: اے میری قوم! اللہ کی عبادت کر وُتمہارے لیے سوائے اُس کے اور کوئی معبود نہیں' تو کہا تم نہ ڈرو گے؟''
- (۲) نوح علینا کے بعددوسر بے رسول کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا: ﴿ فَأَرْسَلْنَا فِیْهِمْ دَسُولًا هِنْهُمْ أَنِ اعْبُلُوا اللّٰهَ مَالَکُمْ مِّنْ اللَّهِ غَیْرُهٔ \* أَفَلَا تَتَقُوْنَ ﴾ ﴾ '' پھرہم نے اُن کے درمیان انہی میں سے ایک رسول بھیجا کہتم اللّٰدکی عبادت کرو' تمہارے لیے سوائے اس کے اورکوئی معبود نہیں رکیا تم نہیں ڈرتے ؟''
  - (٣) ﴿قُلْ أَفَلَا تَتَقَوُّونَ ﴾ (' كَهدد يجيكدكيا پرتم نبيس درت! '

تو پہلی سورت میں اس لفظ کی رعایت کی گئی جو شروع میں آ چکا تھا اور دوسری سورت میں اس لفظ کی جو اس میں دہرایا جار ہاتھا۔

- می بھی ملاحظہ ہو کہ عبادت کا حکم اس لیے دیا گیا کہ تقویٰ حاصل ہوٴ تو اس کا ذکر بطور سبب پہلے آنا چاہیے اور مسبّب کا بعد میں ۔سورۃ البقرۃ کے شروع ہی میں ارشا دفر مادیا تھا:
  - ﴿ يَآيَتُهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّانِ يُنَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُوْنَ ()
    \*
    `` اے لوگو! اپنے رب کی عبادت کرو کہ جس نے تمہیں پیدا کیا اور ان کو جوتم سے پہلے تھے تا کہ تم تقویٰ
    افتار کر سکو۔``
- المحمت قرآن عليه المحمت قرآن المحمت قرآن المحمت عدام المحمت عدام المحمد محمد المحمد المحم

ادرىېمى انبياءكى دعوت رہى ہےجس كا ذكرسورة المؤمنون ميں ہے: ﴿ وَلَقَلُ اَرْسَلُنَا نُوْحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يٰقَوْمِهِ اعْبُلُوا اللّٰہَ مَا لَكُمْ مِّنْ اِلْهِ غَيْرُنُوْ أَفَلَا تَتَقَقُونَ ﴾ ﴾ عبرين مار بنا

دعوتِعبادت تا کہ لوگ متقی بن سکیں (اللہ تعالٰی کے عذاب سے بچ سکیں)۔دعوتِعبادت پہلے اور تقو کی کا حصول اس کے نتیج میں اس لیے سورۃ الانبیاء میں ذکر''فَاعْبُکُوْنِ '' اور سورۃ المؤمنون میں' نَفَاتَّقُوْنِ ''۔ یہاں بھی تر تیب کا خیال رکھا گیا۔سورۃ الانبیاء پہلے ہے اور سورۃ المؤمنون بعد میں ہے۔

پھرایک اور پہلو سے ملاحظہ ہو کہ دونوں سورتوں میں انبیاء کے قصص کا بیان ہوا ہے لیکن سورۃ الانبیاء جس میں بیس کے قریب انبیاء کا بیان ہوا ہے۔<sup>(1)</sup> وہاں زیا دہ تر ان عنایات کا بیان ہوا ہے جوانہیں حاصل رہی ہیں اور پھر یہ بتایا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں کیسے دشمنوں سے نجات دی اور اپنی تائید ونصرت سے نوازا۔ ان کا ذکر حضرت ابراہیم علیٰ اسے شروع ہوتا ہے اور حضرت عیسیٰ علیٰ ایک کے ذکر پرختم ہوتا ہے کہ جس کے بعد مذکورہ آیت لائی گئی ہے اور ان انبیاء کے ذکر میں جیسا کہ ہم نے ذکر کیا کا طف وانس اور الطاف ربانیہ کا بیان ہے جوانہیں اور کا ہو رہا' جو کہ اللہ تعالیٰ کی منتخب کردہ مخلوق ہیں۔ رہی یہ بات کہ ان کی قو موں نے انہیں جھٹلایا تو اس کا ہی ہو کا میں بلکہ نہ ہونے کے برابز اور اس کھاظ سے سورۃ الانبیاء میں ''فَاَ عُہُدُونُونِ '' کا لانا بڑا معنیٰ خیز ہے کہ اس میں

سورۃ المؤمنون میں بید دسرا پہلوغالب ہے کہ جوسورۃ الانبیاء کامحور بیان نہیں رہا ہے اور وہ بیہ ہے کہ انبیاء کی دعوت کے جواب میں ان کی قوموں نے کیسے انہیں جھٹلایا اور انہیں کیسے کیسے قبیح خطابات سے نواز ا۔ نوح علیٰیًا کی مثال ہی لے لیجیۓ دعوتِ نوح کے جواب میں ان کی قوم نے کیا کہا' ملاحظہ فرما ہے:

﴿مَا هٰذَا إِلَّا بَشَرٌ مِّثُلُكُم<sup>ر</sup> يُرِيْلُ أَنْ يَتَعَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ فَوَلَوْ شَاءَاللهُ لَا نُزَلَ مَلْئِكَةً عَمَّا سَمِعْنَا جِهٰذَا فِي ابْأَئِنَا الْاوَلِيُن @»

- '' يتم جيساايك انسان ،ى تو ب نم پرا پنى فضيلت اور بر الى چا چتا ہے۔ اور اگر اللہ چا چتا تو فر شتے اتار سکتا تھا' ہم نے تو اپنے باپ دادوں ميں بھى ايى باتوں كونبيں سنا۔' ﴿ إِنْ هُوَ الَّا رَجُلٌ مِنِهِ جِنَّةٌ فَتَرَ بَصُوْ ايِه حَتَّى حِيْنِ ﴾ '' يتو وہ خص ہے کہ جے جنون ہے تو اے ايک وقت مقررہ تک ڈھيل دو'' پھر جولوگ نو حماييًا کے بعد ميں آئے انہوں نے اپنے نبى کو کيا جو اب ديا' وہ بھى ملاحظہ ہو: ﴿ مَا هٰ ذَا الَّا بَشَرٌ مِتْخُلُكُمْ يَأْكُلُ هِتَا تَأْكُلُوْنَ مِنْهُ وَيَشَرَبُ هِيَّا تَشْرَبُوْنَ ﴾ '' يتحض تم جيسا ايک انسان ،ى تو ہے وہ ى کھا تا ہے کہ جس سے م کھاتے ہو دى (پانى) يتا ہے کہ جس سے تم چيتے ہو۔''
- (۱) مذکورہ آیت ﴿ إِنَّ هٰذِبَةَ أُمَّتُنَكُمُ …… ﴾ تصحبل ۱۷ انبیاء کا ذکر ہے اور پھر ﴿وَمَاً اَرْسَلُنٰكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعُلَمِيْنَ ۞ ﴾ میں اللہ کے آخری رسول سَیْنَتِینِہِ کا تذکرہ ہے۔تو ریکُل ۱۸ نبی اور رسول ہوئے۔
- المحمت قرآن المحمت قرآن المحمت قرآن المحمت قرآن المحمت المحمت المحمد المحمد

اور پھران کی مہتان تر اشیوں کا مزید بیان ہے' یہاں تک کہ انہوں نے یہ پھی کہہدیا: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلُ ہِ افْتَرٰی عَلَی اللهِ کَنِبَّا وَّمَا نَحْنُ لَهٔ مِحْوُّ مِنِدِیْنَ۞ ﴾ ''یتووہ څخص ہےجس نے اللہ پر جھوٹ باندھا ہے اور ہم اس پر ایمان لانے والے نہیں ہیں۔'' اور پھر اللہ تعالیٰ نے رسولوں کے بعد مزید رسول بھیجنے کا تذکرہ کیا اور بتایا کہ کیسے ان کی قومیں انہیں جھٹلاتی رہیں۔ فرمایا:

﴿كُلَّبَا جَآء اُمَّةً رَّسُولُهَا كَنَّ بُوْهُ فَأَتْبَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضًا وَّجَعَلُنْهُم اَحَادِيْتَ<sup>َ</sup> فَبُعْدًا لِّقَوْمِر لَّا يُؤْمِنُوْنَ٣»

''اور جب مجھی ایک اُمّت کے پاس ان کارسول آیا'انہوں نے اسے جھٹلایا' تو ہم نے ایک کود دسرے کے پیچھے لگادیا اورانہیں افسانہ بنا کرر کھدیا یہ تو پھر دوری ہوان لوگوں کو جوایمان نہیں لاتے ہیں۔'' اور اس کے بعد قوم موتایٰ کے بارے میں ارشا دفر مایا:

فَاسْتَكْبَرُواوَكَانُواقَوْمًا عَالِيْنَ ﴾

'' پھرانہوں نے تکثر کیااور دہ بڑے سرکش لوگ تھے۔'' بر

اس لحاظ سے بالکل مناسب تھا کہ اب آخر میں کہا جاتا: فَاتَّقُوْنِ: '' تو پھر مجھ سے ڈرتے رہو۔' (یا اللہ کے عذاب سے بچو)۔ بالکل ایسے ہی جیسے سورۃ الانمیاء میں سیاق و سباق کی مناسبت سے کہا گیا تھا: فَاعْہُلُ وُنِِ '' تو پھر میر کی عبادت کرو۔' چنانچہ ان دونوں الفاظ کا پنی اپنی سورت ہی میں آنا مناسب تھا' اور اگر اس کا الٹ ہوتا تو بالکل غیر مناسب ہوتا۔

26

اس کے بعدرسولوں کی مدد کے ضمن میں ارشا دفر مایا:

ا 🕄 حکمت قرآن ا ا



 (
 شُمّ مَ الْوَعْدَةُ الْحَيْدَةُ مُ الْوَعْدَةُ الْمُسْرِفِيْنَ
 )
 )
 '' پھر ہم نے ان سے کیے ہوئے سب وعدے شچ کر دکھائے اور انہیں اور جن کو ہم نے چاہا' نجات عطا فرمائی اور حد سے نگل جانے والوں کو ہلاک کر دیا۔'' ہیکہنا کہ'' پھرتم یو چھلو''ایک اندازِ تلطّف ہے جواس سورت کا خاصہ ہےاوریہی انداز ان تمام انبیاء کے قصوں میں بھی جھلک رہا ہے جواس سورت میں مذکور ہوئے اور بیہ بتایا جارہا ہے کہ اللہ تعالٰی کا لطف دعنایت ہمیشہ ان کے ساتھ رہا۔ اس مات کی وضاحت کے لیے ہم آیت ۲۵ اور ۲۷ کو پیش کرتے ہیں فر مایا: ﴿ وَمَا آرُسَلُنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُوْلِ إِلَّا نُوْحِيَّ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَفَاعُبُ لُوْنِ، وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْنُ وَلَدًا ﴾ ''اورہم نے آپ سے پہلے کسی رسول کونہیں جیجا مگراس کی طرف میہ دحی کی کہ سوائے میر ےادرکوئی معبود نہیں۔اوروہ کہتے ہیں کہ رحمٰن کی تواولا دے۔'' اس سے ملتی جلتی آیت سورۃ الرعد کی ہے: ﴿ كَنْالِكَ أَرْسَلْنِكَ فِي أُمَّةٍ قَلُ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أُمَمَّ لِّتَتْلُوَا عَلَيْهِمُ الَّذِي أؤكينا إليْكَ وَهُمْ يَكْفُرُوْنَ بِالرَّحْمٰنِ<sup>ط</sup>َ» ( **آيت ٣٠**) ''اوراس طرح ہم نے آپ کواس اُمّت میں بھیجا ہے کہ جس سے پہلے بہت سی اُمّتیں گز رچکی ہیں تا کہ آپ ان پر جودمی ہم نے اتاری ہے پڑھ کر سنائیں اور وہ رحمان کا نکار کرتے ہیں۔' گویا نبی ٹائیزیز کی دل بشگی کے لیےکہا جار ہا ہے کہ پرواہ نہ کریں اگر بیرحمٰن کا انکار کرتے ہیں' بلکہ انہیں دحی سناتے رہیں۔سورۃ الانبیاء میں بھی یہی اسلوب تھا کہ گولوگ ہی*ے کہتے رہے کہ رحمٰ*ن نے تواپنے لیےادلاد بنارکھی ہے کیکن ہم نے ہررسول کو یہی ہدایت کررکھی تھی کہتم توحید باری تعالٰی کا بیان کرتے رہو۔اب ذرا آیت زیر بحث کوایک دفعہ بِحرز بَن مِين لائِي: ﴿وَانَارَبُّكُمُ فَاعُبُكُ وُنِ۞ وَتَقَطَّعُوْا ٱمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ مْ "(الانبياء) ``اور مِن تمهاراربّ ہوں تو میری عبادت کر د۔مگرلوگوں نے آپس میں دین کے بارے میں کانٹ چھانٹ کر کے رکھ دی۔'' گو یا پیکہا جار ہاہے کہ ہم نے توانہیں بچھلی قوموں کے انجام سے بھی آگاہ کیا تھا' بیجمی کہا تھا کہ اگرکوئی شک وشبہ ہے تو اہلِ علم سے یو چھ لیا کرو۔اور ریجھی بتادیا تھا کہ جوانبیاء کے راتے پر چلے گا وہ نجات یائے گا'لیکن ان تمام تنبیہات کے بادجود بیلوگ اپنے عناد پر قائم رہے اور فرقوں میں تقسیم ہو کررہ گئے۔ یہاں تعجب کا اظہار ہے' دعید (دھمکی) کی شدّت نہیں ہے تا کہ نبی سائنٹاتی ہم کو اُمید باقی رہے کہ شاید ریدلوگ راہِ راست پر آجا نمیں۔ یعنی ان کی تفرقہ بازی کی طرف اشارہ تو کیا گیالیکن امید کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑ نے کا اشارہ بھی دیا گیا۔ اسی لیے یہاں ان کے کفر وعناد کا شدّت سے ذکرنہیں کیا گیا اور نہ ہی سورۃ المؤمنون کی طرح تخویف اور تہدید ( ڈ رانے اور دھمکانے) کااندازاینا با گیا۔وہاں توان کے بارے میں کہا گیاتھا: ﴿ كُلُّ حِزْبٍ بِمَالَكَ يُهِمْ فَرِحُونَ ٢ (المؤمنون) محمت قرآن 📲

27

المحتفي المريقة المريقة 2025 م المحافظة المحتجمة محتجمة المحتجمة محتجمة محتجم

''ہرگروہ جو پچھاس کے پاس ہے اس پر اِتر ارہا ہے۔''

اوراگلی آیات میں کہا گیا تو پھر اُنہیں کچھود برغفلت ہی میں پڑار ہے دو' کیا یہ یوں سمجھ بیٹھے ہیں کہ ہم جو بھی ان کے مال اور اولا دبڑ ھار ہے ہیں ڈوہ ان کے لیے بھلا ئیوں میں جلدی کرر ہے ہیں۔'' بٹل لَّلا یَشْعُدُ وُنَ '' ( بلکہ بیلوگ توسیحصتے ہی نہیں۔)

یہاں تک توسور ۃ الانبیاء میں وارد آیت کا بیان ہو گیا'اب سورۃ المؤمنون کی آیت کی طرف آئے جہاں فاء تعقیب کے ساتھ' نفَتَقطّعُوا'' کہا گیا ہے۔سورۃ المؤمنون کی آیت کو بیجھنے کے لیے پہلے سورۃ النحل کی اس آیت پرغور کریں:

﴿ وَلَقَنُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُلُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوْتَ عَفِمَهُمُ مَّنُ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُمُ مَّنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّللَةُ \* ﴾ (آيت ٣٦) ''اورہم نے ہرايک اُمّت ميں ايک رسول کو بيجا کہ (لوگو) اللہ کی عبادت کرواور اُس کے سواتمام معبودوں سے بچو - توان ميں بعض لوگوں کواللہ نے ہدايت دک اور بعض پر گمراہی ثابت ہوگئی۔'

یہاں بتایا جار ہاہے کہ رسولوں نے تواینی قوموں کواللہ کی عبادت کی طرف بلایا' معبودانِ باطل سے بچنے کی تا کید بھی کی'البتہ بعض لوگوں کوتو ہدایت ہوئی لیکن بعض دوسرے بجائے ہدایت حاصل کرنے کے گمراہی کے عمیق گڑھوں میں گرتے چلے گئے۔

اب آیئے سورۃ المؤمنون کی طرف جہاں ایک نہیں گئی رسولوں کا تذکرہ کیا گیا۔اس کے بعدلوگوں سے خطاب کیا جار ہا ہے کہتم نے پیچھلےلوگوں کے حالات سنے۔ بیڑھی جان لیا کہ جن لوگوں نے انکار کیا تھا ان کا کیا حال ہوا۔ تمہیں تو ہزبانِ رسل بیڑھی کہا گیا تھا کہ:

تم سب ایک ملت سطح تنہیں کسی ایسی چیز کا حکم نہیں دیا گیا جو تمہاری استطاعت سے باہر ہو کیکن تم نے ایک نہ مانی بلکہ ٹکڑوں میں تقسیم ہو کررہ گئے۔اندازِ بیان میں فرق صرف اتنا ہے کہ نخاطب کے صیغ ( تَقَطَّعْتُهُ ) کے بجائے غائب کا صیغہ استعال کیا گیا یعنی فَتَقَطَّعُوْا آمْرَهُ مُرَ کہا گیا۔

اس طرز خطاب کو ''التفات''کا نام دیا جاتا ہے یعنی مخاطب کی بقدر کی کوظا ہر کرنے کے لیے بجائے صیغہ خطاب کے یوں بات کی جائے جیسے وہ غیر حاضر ہو۔ یہ التفات (یعنی توجہ دوسر کی طرف کرنا) کسی دوسر کی مصلحت کے لیے بھی ہوسکتا ہے۔ یعنی انہیں قرآن پڑھ پڑھ کر سنایا گیالیکن ان پر جوں تک نہ رینگی وہ بجائے ملّتِ واحدہ کے فرقوں میں تقسیم ہو کر رہ گئے۔ یہاں خطاب کی شدّت اور شند کی اپنے عروج پر ہے اور فاءِ تعقیب لا کر ایسے لوگوں کے فعل پر کمیر کی گئی ہے جنہیں ہو تسم کی ترغیب بھی دلائی گئی تھی اور ہر طرح سے ڈرایا بھی گیا تھا لیکن انہوں نے اس کے جواب میں گرا، بی اور تفریق کا راستہ اختیار کیا۔ اس لحاظ سے ہر دوسورتوں میں جو الفاظ اور حروف آئے ہیں وہ اپنی اپنی جگد پوری مناسبت رکھتے ہیں اور اگر اس کاعکس کیا جاتا تو قطعاً غیر مناسب ہوتا 'واللہ اعلم ! تیسر بے سوال یعنی سورۃ المؤمنون میں ''زُ بُرگا'' کا اضافہ کیوں کیا گیا ؟ تو اس کا جواب ہماری پیچلی گفتگو میں آچکا ہے۔ اس کا خلاصہ یہ تھا کہ سورۃ الانبیاء میں کٹی انبیاء اور رسولوں کے قصے بیان ہوئے جن میں ان کی دعاؤں کے قبول ہونے اور دشمنان دین سے چھٹکارا دلائے جانے کا ذکر تھا اور اس لحاظ سے نبی سلی ایل پالی کی دلستگی اور تالیف قلب کا اہتما م کیا گیا تھا' اور یہی اسلوب سورۂ مریم اور سورۃ طل میں بھی اختیار کیا گیا تھا۔ سورۃ الانعام کی آیت ﴿ اُولَیْدِ اللَّی اللَّی یَنْ ہَدَی اللَّہُ فَیہ مُلْ اللَّی اللَّی عَلَی مَن اللَّی کا سب کے رائے سے اور تالیف قلب کا اہتما م کیا گیا تھا' اور یہی اسلوب سورۂ مریم اور سورۃ طل میں بھی اختیار کیا گیا تھا۔ سورۃ الانعام کی آیت ﴿ اُولَیْدِ اللَّی اللَّی اللَّٰہُ فَیہ مُلْلَ لَیْ قُلْ اللَّی اللَّی مَن اللَّی کَ مُلْ اللَّی کا کہ مُول اور تالیف قلب کا اہتما م کیا گیا تھا' اور یہی اسلوب سورۂ مریم اور سورۃ طلا میں بھی اختیار کیا گیا تھا۔ سورۃ الانعام کی رہنمائی حاصل کرنے کی ترغیب دی گئی تھی۔ اس کی اظ سے وہاں یہ مناسب نہ تھا کہ خالی ان سب کے رائے سے شدت سے ذکر کیا جاتا برخلاف سورۃ المؤمنون کے' جس میں پیچھلی اُمتوں کی تکذیب اور عداوت کا بار بار ذکر کیا گیا'ان کے انجام بدکی خبر دی گئی' تو مناسب تھا کہ ان کے ظلو ول میں بٹ جانے کا ذکر شدت سے کیا جاتا اور اس لحاظ ہے' ذُبُوَرا'' کا اضافہ بالکل مناسب تھا۔

چو تھے سوال یعنی دونوں سورتوں کی مذکورہ آیات کا آخری حصہ مختلف ہے۔ سورۃ الانبیاء میں کہا گیا:'' کُلَّ اِلَّیْنَا الْحِعُوْنَ '' اور سورۃ المؤمنون میں کہا گیا: '' کُلُّ حِزْبٍ ' بِمَا لَکَ یُہِمْہ فَرِ حُوْنَ '' تو اس کا جواب بھی ہمارے پچھلے کلام سے ربط رکھتا ہے۔ سورۃ الانبیاء میں مذکورہ آیت سے متصل اگلی آیت ہیہے: ﴿فَمَنَ بِتَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَةِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفُرَانَ لِسَعْیِهِ ﷺ (آیت ۱۹۰)

''اور جو محفق بھی حالت ایمان میں نیک اعمال کرے گاتواس کی کوشش کی ناقدری نہیں کی جائے گی۔'' گویا سورت کے مجموعی مضمون کہ جس میں تأنیس اور تألیف کا پہلو غالب ہے' اہلِ ایمان کے انجام کا حسن وخو بی کے ساتھ ذکر آ گیا' لیکن اس کے بالمقامل معاندین اسلام کا صراحت کے ساتھ ذکر نہیں آیا۔'' کُلُّ اِلَّیْنَا ز جِعُوْنَ '' میں اشارۃ ٹیہ بات آگئی کہ مؤمن کا تواللہ کے پاس جانے کے بعد بیت م ہوگا تو کا فرکا کیا تکم ہوگا وہ خود (فَنَدَ لَهُمْ فِيْ خُمَرُ يَعْبِهُ حَتَّى حِدَيْنِ ٢)

مزيد بدارشا دفرمايا:

﴿ أَيَحْسَبُوُنَ أَنَّمَا نُمُولُهُ لَهِ مِنْ مَّالٍ وَبَدِيْنَ۞ نُسَارِعُ لَهُمُ فِي الْحَدَيْرِ حِ<sup>لْ</sup>بَلْ لَا يَشْعُرُوْنَ۞ '' کیا یہ یوں سمجھ بیشے ہیں کہ ہم جوبھی ان کے مال اور اولا دبڑ ھار ہے ہیں'ان کے لیے بھلا ئیوں میں جلدی کررہے ہیں ۔ (نہیں!) بلکہ یہ لوگ بیچھے ہی نہیں۔'

تو واضح ہو گیا کہ ہر دوسورت کے آخر میں جوالفاظ آئے ہیں' وہ اس سورت کے موضوع سے مطابقت رکھنے کی وجہ سے بالکل مناسب یتھےاورا گراس کا اُلٹ کیا جا تا تو قطعاً غیر مناسب ہوتا' واللّٰداعلم!

£3 £3 £3



29



## فهمُ القُرآن

ترجمة قرآن مجيد معصرفىونحوى تشريح افادات: حافظ احمد يارم حوم ترتيب وتدوين :لطف الرحمٰن خان مرحوم سُورِتُالنَّحل آبات اتا ٩

﴿ إَنَى آمُرُ اللهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوْهُ سَبُعْنَهُ وَتَعْلَى عَمَّا يُشْرِكُوْنَ () يُنَزِّلُ الْمَلَيْكَة بِالرُّوْحِ مِنْ آمُرِهٖ عَلَى مَنْ يَّشَاءُ مِنْ عِبَادِهٖٓ آنُ آنْنِرُوَّا آنَّهُ لَا اِلٰهَ اِلَّا آنَا فَاتَقُوْنِ حَلَق السَّبُوْتِ وَالْاَرْضَ بِالْحَقِّ تَعْلَى عَمَّا يُشْرِكُوْنَ () حَلَق الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ حَمِيْمٌ مَّبِيُنَ () وَالْاَنْعَامَ حَلَقها اللَّهُ فِيْهَا دِفُءٌ وَّمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ () وَلَكُمْ فِيْهَا جَمَالٌ حِيْنَ تُرِيُحُوْنَ وَحِيْنَ تَسْتِحُونَ () وَتَخْبِلُ آتُقَالَكُمْ إِلَى بَلَيْ آمَدُ اللَّهُ لِعَيْهِ بِشِقِ الْانْفُسِ أَنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوَفٌ رَحِيْمٌ () وَالْنَفْواللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ فَيْهَا وَالْحَيْنَ وَذِيْنَةً وَانَا وَالْحَنُونَ وَحِيْنَ تَسْتَرُعُونَ وَعَنَى اللَّهُ فَيْعَالَ وَالْحَيْنَ اللَّهُ وَلَا الْعَالَ مَشَالُ حِيْنَ تُولُعُوْنَ وَحِيْنَ تَسْتَرُعُونَ وَحَيْنَ وَالْحَامَ مَعَالًا لَهُ وَلَعْهَا وَالْعُوْنَ وَالْعُوْنَ وَعَمَا بَشِيْنَ وَالْالْنُفُونَ وَالْمُنْعَامَ وَالْالْعُنُونَ وَ وَمَنْ الْمُ اللَّهُ وَالْنُعُونَ وَوَعُنَهُ الْعُوْنَ وَالْحَيْنَ وَالْعُوْنَ الْمُ لُعُوْنَ الْمُنْعُلُونُ اللَّهُ عَمَا اللَّهُ عَلَى مَا لَا تَعْلَمُونَ () وَعَلَى اللَهُ قَصْلُ السَّبِيْلَ وَالْعَالَ وَالْحَقَالَ الْعَالَ وَالْحَيْسُ وَلَهُ وَلَا الْمَالِعُونَ الْعَلَى وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْ لَقَوْ لَيْنَةً مُوَعَمَى مُوْ الْنُوْ وَالْمُوْنَ الْمَا وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَا وَالْعُولُ الْمَالَمُ وَلُوسُ وَذِيْنَةً مُوالْمُ أَمْ وَالْوَ وَالْنَا وَالْمَا وَالْعَا وَالْ الْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَ وَالْعَالَةُ وَالْعَانَ وَالْعُنُونَ الْ وَالْحَمَا الْ

نطف

نَطَفَ يَنْطُفُ (ن) نَطْفًا : پانی کاتھوڑ اتھوڑ ابہنا 'ٹیکنا۔ نُطْفَةٌ : پانی کی بوند زیر مطالعہآیت ۳۔

دفء

المحمت قرآن 📲

دَفْقُوَ یَکْ فُوُّ ( ک) دَفْتًا : گرمی پانا<sup>،</sup> گرمی محسوس کرنا۔ دِفْءٌ : گرمی حاصل کرنے یعنی سردی سے بچنے کا سامان۔زیر مطالعہ آیت ۵۔

30



ے لیےان میں دوسرے)منافع ہیں ماتے ہو Ę پس لاتے ہو

بخورى تارى 2025 مى

فوٹ ا : آٹی ماضی کا صیغہ ہے اور اس کے معنی یہی ہیں کہ''وہ پہنچا''۔ اس لیے ترجمہ میں اسی کو اختیار کیا گیا ہے۔ لیکن عربی کا ایک انداز یہ بھی ہے کہ مستقبل میں ہونے والی کسی بات کو یقینی بنانے کے لیے مستقبل کے بجائے ماضی کا صیغہ استعال کرتے ہیں۔ ( دیکھیں البقرۃ: ۲2 'نوٹ ۲۲) یہاں آیت ا میں آٹی اسی انداز میں آیا ہے۔ اس کی تو ثیق آیت کے الگلے حصے فَلَا دَسْدَتَعْجِلُوْنَ سے ہور ہی ہے۔ اس لیے یہاں اَٹی کا مفہوم سیے ہے کہ اللہ کا تھم لاز ماہ پنچے گا۔

نوٹ ۲ : آیت ۵ میں چو پایوں کا ذکر کر کے ان کے فوائد میں سے ایک اہم فائدہ ان کا گوشت کھانا قرار دیا۔ پھر ان سے الگ کر کے آیت ۸ میں گھوڑ وں ، خچر دں اور گدھوں کی تخلیق کا ذکر کیا۔ ان نے فوائد میں سواری اور زینت کا ذکر کیالیکن گوشت کھانے کا ذکر نہیں کیا۔ اس میں یہ دلیل پائی جاتی ہے کہ گھوڑ نے ، نچر اور گد ھے کا گوشت حلال نہیں ہے۔ خچر اور گد ھے کا گوشت حرام ہونے پر اتفاق ہے اور ایک حدیث میں ان کی حرمت کا صراحتاً ذکر بھی ہے ، مگر گھوڑ ہے کے معاملہ میں دوحدیثیں ہیں۔ ایک سے حلال اور دوسری سے حرام ہونا معلوم ہوتا ہے۔ اس لیے اس مسلہ میں اختلاف رائے ہے۔ امام ابو حنین شیں جائی جاتی ہے کہ گھوڑ اور گد ہوتا ہے۔ اس لیے فرمایا:'' اور وہ پیدا کر ے گو میں جانور گھوڑ نے ، خچر اور گد ھے کا خاص طور سے بیان کرنے کے بعد فرمایا:'' اور وہ پیدا کرے گا وہ چزیں جن کو تم نہیں جانے '' ۔ اس میں وہ تمام نو ایجاد سوار یاں بھی داخل ہیں جن کا حکمت قرآن کی داخل ہے کہ میں ہوں کہ تو ہوڑ ہے ، خچر اور گد ھے کا خاص طور سے بیان کرنے کے بعد پرانے زمانے میں کوئی تصوّر بھی نہیں تھا' مثلاً ریل' موڑ ہوائی جہاز' وغیرہ' جواب تک ایجاد ہو چکے ہیں اور وہ تمام چزیں بھی اس میں داخل ہیں جوآ ئندہ ایجاد ہوں گی ۔ ( معارف القرآن ) فوٹ ۲ : تو حید ُرحمت اورر بو بیت کے دلائل پیش کر کے آیت ۹ میں نبوت کی بھی ایک دلیل پیش کر دی گئی ہے۔ اس کو سمجھ لیں ۔ دنیا میں انسان کے لیے فکر وعمل کے بہت سے مختلف راستے ممکن ہیں اور عملاً موجو دبھی ہیں ۔ ظاہر ہے بیہ سارے راستے بیک وقت حق نہیں ہو سکتے ۔ سچائی تو ایک ہی ہے اور صحیح نظر بید حیات صرف وہی ہو سکتا ہے جو راس سچائی کے مطابق ہوا ورعمل کے بہت سے محتلف راستہ بھی صرف وہی ہو سکتا ہے جو حیات پر مبنی ہو۔

اس صحیح راہ عمل سے داقف ہونا انسان کی اصل اور بنیا دی ضرورت ہے' کیونکہ دوسری تمام چیزیں تو انسان کی صرف ان ضرورتوں کو پورا کرتی ہیں جوایک بلند در جے کا جانور ہونے کی حیثیت سے اس کو لاحق ہوا کرتی ہیں' مگر بیا یک ضرورت ایس ہے جو انسان ہونے کی حیثیت سے اس کو لاحق ہے۔ بیا گر پوری نہ ہوتو اس کے معنی بیہ ہیں کہ آ دمی کی ساری زندگی ہی نا کام ہوگئی۔

اب غور کرد کہ جس خدانے تمہیں وجود میں لانے سے پہلے تمہارے لیے یہ پچھ سروسامان مہیا کر کے رکھااور جس نے وجود میں لانے کے بعد تمہاری حیوانی زندگی کی ایک ایک ضرورت پورا کرنے کا اتنے بڑے پیانے پر انتظام کیا' کیا اس سے تم یہ تو قع رکھتے ہو کہ اس نے تمہاری انسانی زندگی کی اس اصلی ضرورت کو پورا کرنے کا بند و بست نہ کیا ہوگا؟ یہ بندو بست نبوت کے ذریعہ سے کیا گیا ہے۔ اگر تم نبوت کونہیں مانتے تو بتاؤ کہ تمہارے خوال میں خدانے انسان کی ہدایت نبوت کے ذریعہ سے کیا گیا ہے۔ اگر تم نبوت کونہیں مانتے تو بتاؤ کہ تمہارے ذیل میں خدانے انسان کی ہدایت نبوت کے ذریعہ سے کیا گیا ہے۔ اگر تم نبوت کونہیں مانتے تو بتاؤ کہ تمہارے نے نہیں راستہ تلاش کرنے کے لیے عقل وفکر دے رکھی ہے' کیونکہ انسانی عقل وفکر پہلے ہی بے شارمختلف راست ایجاد کر بیٹھی ہے جوراہ راست کی صحیح دریافت میں اس کی ناکا می کا کھلا ثبوت ہے اور نہ تم یہ کہ سکتے کہ خدا ہماری رہنمائی کا کوئی انتظام نہیں کیا ہے۔ خدا کے ساتھ اس سے بڑھ کر بدگمانی اور کوئی نہیں ہو سکتی کہ دو اس کی حیثیت سے تو تمہاری پر درش کا انتا کا کہ کا کھلا ثبوت ہے اور نہ تم یہ کہ سکتے ہو کہ خدانے کہ میں رہنمائی کا کوئی انتظام نہیں کیا ہے۔ خدا کے ساتھ اس سے بڑھ کر بدگمانی اور کوئی نہیں ہو کہ کے لیے چھوڑ

﴿ هُوَ الَّذِي آنْزَلَ مِنَ السَّمَاَء مَاَءً لَّكُمُ مِّنْهُ شَرَابٌ وَّمِنْهُ شَجَرٌ فِيُهِ تُسِيْمُوُنَ ۞ يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيُتُوْنَ وَالنَّخِيْلَ وَالْاَعْنَابَ وَمِنْ كُلِّ الشَّمَرَتِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُوُنَ @ وَسَخَّرَ لَكُمُ الَّيُلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ \* وَالتَّجُوُمُ مُسَخَّر تُ بِآمُرِهِ \* إِنَّ فِي ذٰلِكَ لَاٰيَةٍ لَقَوْمٍ يَتَعْقِلُوْنَ @ وَمَاذَرَ آلَكُمُ فِي الْاَرْضِ أَنْ الْتَعْبَر

33

ا 🕄 حکمت قرآن

م بخراق جنوری تامار چ 2025 ء <mark>کا چ</mark>

ذٰلِكَ لَا يَةً لِّقَوْمٍ يَّنَّ كَرُوُنَ @ وَهُوَ الَّنِ مُ سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحُمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِ جُوَا مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُوْنَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيْهِ وَلِتَبْتَغُوْا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُوُنَ @ وَالَقْى فِى الْاَرْضِ رَوَاسِى آنُ تَوَيْدَ بِكُمْ وَاَنْهُرًا وَّسُبُلًا لَّعَلَّكُمْ عَبْتَ لُونَ وَعَلَيْتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُوْنَ @ اَفْتَنْ يَخْلُقُ مَوَاخِرَ فِيْهِ وَلِتَبْتَغُوْا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ طرو

> ظرّا يَظْرُو ( ) ظَرَاوَةً : زم اورتر وتازه مونا۔ ظرِيٌّ : فَعِيْلٌ ڪوزن پر صفت ہے۔تر وتازه۔زير مطالعداً يت ١٣ <u>م خر</u> هَخَرَيَحْحُرُ (ف) وَهَخَرَيَحْحُرُ (ن) هَخْرًا : پانی کوآ واز کے ساتھ چرنا۔ هَاخِرَةٌ نَ هَوَاخِرُ (اسم الفاعل) : پانی چرنے والی۔زير مطالعداً يت ١٣ **تر کي**ب

(آیت ۱۱) وَمِنْ كُلِّ الشَّهَزَتِ عطف ہے یُنْبِنَ پر۔ (آیت ۱۲) وَسَخَّر کے مفعول وَالْقَمَرَ پر ختم ہو گئے۔ آگے نیا جملہ ہے جس میں وَالنَّجُوْمُ مبتدا ہے اور مُسَخَّرتُ اس کی خبر ہے اس لیے دونوں حالتِ رفع میں ہیں۔ (آیت ۱۳) مُخْتَلِفًا اسم الفاعل ہے اور حال ہونے کی وجہ سے حالتِ نصب میں ہے جبکہ اَلُوَانُ اس کا فاعل ہونے کی وجہ سے حالت رفع میں ہے۔ (آیت ۱۳) تَرَی کا مفعول ہونے کی وجہ سے اَلُوُلُكَ حالتِ نصب میں ہے جبکہ متواخِرَ حال ہونے کی وجہ سے حالتِ نصب میں ہے جبکہ نہیں ہو سکتا کیونکہ اَلُوُلُکَ معرف باللّا م ہے جبکہ متواخِرَ کرہ آیا ہے۔ وی معیر الْبَحْرَ کے لیے ہے۔ (آیت ۱۵) دَوَاسِتی ، اَنْہُوَا، سُبُلًا اور عَلَیْتِ بیس اَلْتَی کا مفعول ہونے کی وجہ سے حالتِ نصب میں ہے۔ میں میں ہیں۔

34

آنُزَلَ : اتارا مَآءً: بَحَصْ پانی فِنْهُ : اس میں سے فَنِیْهِ : جن میں یُنْبِتُ : وہ اُگاتا ہے بِدِ الزَّرْعَ : اس سے کیتی کو

الجوري تامار پي 2025 و <mark>کا ج</mark>

لَايْتٍ: يقينًا نشانياں بي يَّعْقِلُونَ : سوچ شمج سے کام ليتے ہيں ذَرًا : أس نے بكھيرا في الْاَرْضِ : زمين ميں آلُوَانُهُ: ان كرنگ لَايَةً : يقيناً ايكنشاني ب يَّنَّ كَرُو**ْنَ بِصِحِت پَرِرْتِ بِ**ي تتختر بمطيع كيا لِتَأْكُلُوا : تاكم لوك كهادَ كَحْهًا طَرِيًّا : كَچْھتازە گوشت منه : اس میں سے تَلْبَسُوْ بَهَا بِتَم لُوَكَ بِينْتِ ہُوجْن كُو الْفُلْكَ : كشتيوں كو فيه :اس ميں مِنْ فَضْلِهِ : اس كَفْس مي -تَشْكُرُوْنَ : احسان مانو في الْارْضِ : زمين مي المحمت قرآن 🕞

وَالزَّيْتُوْنَ : اورزيتون كو

والأغناب : ادرانگوروں كو

إِنَّ فِي ذَلِكَ : بِشَك اس مي

لِتَقَوْمٍ : ايساوگوں كے ليے جو

وَسَعْبَرَ :اوراس نے مطیع کیا

وَالشَّهْسَ :اورسورج كو

بِأَمْدِ بِ: أَس كَحْكَم ت

وَالنُّجُوْهُرِ :ادرتمام ستارے

الَّيُلَ :رات كو

**نوٹ**: اس سورہ کی ابتدا شرک کی نفی سے ہوئی ہے کہ اللہ تعالیٰ ان سے بہت بلند ہے جن کولوگ اُس کی ذات و صفات میں شریک کرتے ہیں۔اس کے بعد آیت ۱۱ تک آفاق دانفس کی بہت می نشانیاں پے درپے بیان کی گئ ہیں۔ان سے بید نہن نشین کرانامقصود ہے کہ انسان اپنے وجود سے لے کرز مین و آسان کے گوشے گوشے تک جدھر چاہے نظر دوڑ اکردیکھ لۓ ہر چیز پنیمبڑ کے بیان کی تصدیق کرر بھی ہے۔کہیں سے بھی شرک یا دہریت کی تائید میں کوئی شہادت فراہم نہیں ہوتی۔

پھرآیت کا میں سوال کیا گیا کہ اگرتم مانتے ہو( حبیبا کہ فی الواقع مکہ کے مشر کمین بھی مانتے تصاور دنیا کے دوسرے مشر کمین بھی مانتے ہیں ) کہ خالق اللہ ہی ہے اور اس کا سُنات میں تمہارے کھرائے ہوئے شریکوں میں سے کسی کا کچھ بھی پیدا کیا ہوانہیں ہے تو پھر کیسے ہوسکتا ہے کہ غیر خالق ہستیوں کی حیثیت خود خالق کے برابر ہو یا کسی طرح بھی اس کے مانند ہو۔ کیسے باور کیا جاسکتا ہے کہ خالق اور غیر خالق کی صفات ایک جیسی ہوں گی یا وہ ایک جنس کے افراد ہوں گے ختی کہ ان کے درمیان باپ اور اولا دکار شتہ ہوگا؟ (تفہیم القرآن)

## آیات ۱۸ تا ۲۵

﴿وَإِنْ تَعُتُّوا نِعْمَةَ اللهِ لا تُحْصُوْهَا انَّ اللهَ لَغَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ۞ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تُسِرُّوْنَ وَمَا تُعْلِنُوْنَ ۞ وَالَّانِيْنَ يَدْعُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ لا يَخْلُقُوْنَ شَيْئًا وَّهُمْ يُغْلَقُوْنَ ۞ اَمُوَاتَّ غَيْرُ اَحْيَاءً ٥ وَمَا يَشْعُرُوْنَ ‹ آيَّانَ يُبْعَثُوْنَ ۞ الهُكُمْ الهُ وَّاحِنَّ ٥ فَالَّانِيْنَ لا يُؤْمِنُوْنَ بِالْأخِرَةِ قُلُوْبُهُمْ شُنْكِرَةٌ وَهُمْ شُسْتَكْبِرُوْنَ ۞ لا جَرَمَ آنَ الله يَعْلَمُ مَا يُسِرُّوْنَ وَمَا يُعْلِنُوْن اللهُ لا يُحِبُّ اللهُ يَعْلَمُ مَّ نُكَرَةٌ وَهُمْ شُسْتَكْبِرُوْنَ ۞ لا جَرَمَ آنَ الله يَعْلَمُ مَا يُسِرُّوْنَ وَمَا يُعْلِنُوْنَ اللهُ لا يُحِبُّ اللهُ يَعْلَمُ مَّ نُكَرَةٌ وَهُمْ مُسْتَكْبِرِيْنَ اللَّوَلِيْنَ ۞ لِيَحْبِلُوْا آوَزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِيمَةِ وَمِنْ آوَزَارِ الَّانِيْنَ يُضَلُّوْ عَلَمُ مِعْذَا عَلْوَ لَا مَنَ اللهُ يَعْلِنُونَ اللهُ عَالَهُ اللهُ عَلَيْهُ مُ عَاذَا لَنَهُ يَعْلَمُ مَا يُعِرُونَ وَمَا يُعْلِنُوْنَ الْكَوَلِيْنَ ۞ لِيَحْبِلُوْ آوَزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ الْقِيلَة تَعْتَى مَ

36

المحمت قرآن کا 🕬

بخورى تارى 2025 م

تر کیب (آیت ۲۰) یَنْ عُوْنَ کا فاعل اس میں شامل هُمْ کی ضمیر ہے اور وَالَّذِیْنَ اس کا مفعول مقدم ہے۔ (آیت ۲۰) اَمُوَاتٌ خبر ہے۔ اس کا مبتدا هُمْ محذوف ہے۔ اس طرح غَیْرُ اَحْیَاءِ بھی خبر ہے اور اس کا بھی مبتدا هُمْ محذوف ہے۔ (آیت ۲۳) اِنَّهٔ کوضمیر الشان مانا بہتر ہے۔ (آیت ۲۵) لِیَحْدِلُوْا پر جولام ہے اسے لامِ گَیْ کے بجائے لامِ عاقبت (بمعنی آخرکار) ماننا بہتر ہے۔ یُضِلُّوْنَ کا فاعل اس میں شامل هُمْ کی ضمیر ہے اور اس کا مفعول الَّذِیْنَ مقدم ہے۔ یُضِلُّوْنَ کے ساتھ هُمْ کی ضمیر آلَّذِیْنَ کی ضمیر عائد ہے۔ تو جمہ:

تَعُثُّوا بتم لوك منتى كروك لَا تُحْصُوْها : توشار يورانه كريا وُكَاس كا لَغَفُورٌ : يقيناً ب انتها بخشخ والا ب وَاللهُ يَعْلَمُ اورالله جانتاب ۔ تُسِرُّ وْنَ :تم لوگ چھپاتے ہو تُعْلِنُونَ : تم لوگ اعلان كرتے ہو بَنْعُوْنَ : بِدِلُوَّكَ يَكَارِتْ جِين لَا يَخْلُقُوْنَ : وہ پیدانہیں کرتے وَّهُمْ : اوروه (توخود) آمَوَاتٌ : (وەلوگ) مردەبيں وَمَا يَشْعُرُونَ اوروه شعور نبيس ركص يْبْعَثُونَ :وہ اٹھائے جائیں گے الة واحد الدب لَا يُؤْمِنُونَ :ايمان نبيس ركص قُلُوبُهُمُ :ان كول وَّهُمْ :ادرده لوگ لَاجَرَهَ : كُونَى شَكْبِين ٢ يَعْلَمُ : جانتاب يُسِرُّونَ : بيلوگ چھپاتے ہيں يْعْلْنُوْنَ : بْدَلُوكَ اعلان كَرْتْح بِي الجوري تامار پي 2025 و <mark>کا ج</mark> 37

وَإِنْ اوراكَر ينعمية الله : اللدى نعمت كى إِنَّ اللهُ : بِشك الله د جیٹھ : ہرحال میں رحم کرنے والا ہے مّا :اس كوجو وَمّا :ادراس کوجو وَالَّبْنِيْنَ :اوروه لوكَ جن كو مِنْ دُوْنِ اللهِ الله كَعلاده شَيْئًا : كُونَى چيز يْخْلَقُوْنَ: پيداكي كَتَبِين غَيْدُ آختياً بي جان ك بغير بي أَيَّانَ: كەكب يالْهُكْمُهِ بتم لوگوں كاالْه فَالَّنِيْنَ: بِس وەلوگ جو بِالْأخِرَةِ: آخرت پر مَّنْ بِي قُرْ الكَارِكْرِ فِي وَالْحَ بِي مُّسْتَكْبِرُوْنَ: بِرائَى جانبِ دالے ہیں أَنَّ اللهَ : كمالله مّا : اس کوجو ة مّا : اوراس كوجو المحمت قرآن 📲

فوف آ: آیت ۲۰ ۲۰۱۰ کے الفاظ بتار ہے ہیں کہ یہاں جن بناوٹی معبودوں کی تر وید کی جارہی ہے وہ فر شتے یا جن یا شیاطین یا لکڑی پتھر کی مور تیان نہیں ہیں بلکہ اصحاب قبور ہیں۔ اس لیے کہ فر شتے اور شیاطین تو زندہ ہیں ان پر آمُوَات عَبَدُرُ آخیاء کے الفاظ کا اطلاق نہیں ہو سکتا۔ اور لکڑی پتھر کی مور تیوں کے معاملہ میں بعث بعد الموت کا کوئی سوال نہیں ہے اس لیے ما یَش عُرُوْن آیتان یُبْعَدُوُن کے الفاظ انہیں بھی خارج از بحث کر دیتے ہیں۔ اب لاکالہ اس میں آلَّذِینْن یَکْ عُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللَّه سے مراد وہ انبیا ، اور طال اور انہیں جن کو غال متقد بن اپنی حاجت روائی کے لیے پکارنا شروع کر دیتے ہیں۔ اگر کوئی ہی کہ کہ گرب میں اس نوعیت کے معبود نہیں پائے جاتے شی الَّذِینْن یَکْ عُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللَّه سے مراد وہ انبیا ، اور طالی ، شہداء اور صالحین ہیں جن کو غال متقد بن اپنی حاجت روائی کے لیے پکارنا شروع کر دیتے ہیں۔ اگر کوئی ہی کہ کہ گرب میں اس نوعیت کے معبود نہیں پائے جاتے شی وائی نے لیے تیک کون ای تروع کر دیتے ہیں۔ اگر کوئی ہی کہ کہ گرب میں اس نوعیت کے معبود کر شرت سے عیسائی اور یہودی پائے جاتے شخاور کی تاریخ سے مراد وہ انہا ، ہی شہداء اور سالحین ہیں جن کو غال کر شرت سے عیسائی اور یہودی پائے جاتے سے اور کی دونوں ندا میں بی طرح انبیاء اولیاء اور شہداء کی پر سنٹ سے تو دو ہے۔ پھر شہداء کی پر سنٹ کر شرت سے عیسائی اور یہودی پائے جاتے سے معبود گرز رے ہو کے انسان ہی سے جنہیں بعد کی نسلوں نے خدابنا ای تا ہوہ جن کی بیاں این عرب کی بہ کا روایت ہے کہ وڈ سواع یغوث یکو ق نسر نی سر میں سے کی کر ای بی کر اس اور نے ماہ ہیں جنہیں بعد کے لوگ بت بنا بیٹھے۔ بی بی عاکشہ ری کھی موجود ہیں۔ (تفہیم القرآن)

فوٹ ۲: آیت ۲۵ میں وَمِنْ اَوَّذَارِ الَّنِایْنَ یُضِلُّوْ مَهْمَ کے الفاظ سے بی<sup>حق</sup>یقت واضح ہوتی ہے کہ کوئی شخص قیامت کے دن اس بنیاد پڑ کہ دوسر نے نے اسے گمراہ کیا ہے اپنی ذمہ داری سے کُلیة بَری نہیں ہوگا بلکہ اسے بھی اپنی گمراہی کا خمیازہ بھگتنا ہوگا کیونکہ اللہ تعالی نے خود اُس کو جو عقل وبسیرت عطا فرمائی تھی اس نے اس سے کام کیوں نہیں لیا۔ اس وجہ سے جس طرح اس کو گمراہ کرنے والا اپنی حد تک اس کی گمراہی کا ذمہ دار تھ ہرے گا اسی طرح یہ بھی اپنی حد تک اپنی گمراہی کا ذمہ دار قرار پائے گا اور اس کا خمیازہ بھیتے گا۔ (تد بَرِقَرآن)

الجراري تامار پي 2025 و کا الج

38



قَوْقِهِمُ وَٱتَّدِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَأَتَى اللهُ بُنْيَاءَهُمْ مِّنَ الْقَوَاعِلِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقُفُ مِنْ فَوْقِهِمْ وَٱتْدَهُمُ الْعَنَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُوْنَ اللَّهُ بُنْيَاءَهُمْ تَوَمَ الْقِيْمَة يُغْزِيهِمْ وَيَقُوْلُ آيْنَ شُرَكَآءِى الَّذِينَ كُنْتُمْ تُشَآقُوْنَ فِيْهِمْ قَالَ الَّذِينَ أُوْتُوا الْعِلْمَ إِنَّ الْحَزْى الْيَوْمَ وَالشُّوَءَعَلَى الْكَفِرِيْنَ الَّذِينَ تَتَوَفَّى هُمُ الْمَلَيْكَةُ طَالِمِي آنُفُسِهِمْ مَ فَأَلْقَوا السَلَمَ مَا كُنَّا نَعْبَلُ مِنْ سُوَءَ جَبَلَ إِنَّ اللهُ عَلِيْهُ مُ الْمَالَيْكَةُ طَالِمِي آنُفُسِهِمْ مَ فَأَلْقَوا السَلَمَ مَا كُنَّا نَعْبَلُ مِنْ سُوَءَ جَبَلَ إِنَّ اللَّهُ عَلِيْهُ مُ الْمَالَيْكَةُ طَالِمِي الْمُ الْعَامَ مَ الْمَا مَا كُنَّا نَعْبَلُ مِنْ سُوَءَ جَبَلُ الْعَالَ الْنَهُ عَلَيْهُ الْمَا عَلَيْ مُ الْمَالَ الْمَالِي الْعَالَ الْ

> سَقَفَ يَسْقَفُ (ف)وَسَقَفَ يَسْقُفُ (ن) سَقُفًا : مكان پرتچت ڈالنا۔ سَقُفٌ نَ سُقُفٌ : حچت \_زير مطالعدا يت ٢٦ \_ تركيب

(آيت ٢٨) ظَالِيتي آنْفُسِهِمْ مضاف مضاف اليدل كر تَتَوَفْ مهُمْ مِن هُمْ (مفعول) كاحال بَ الْمَلَئِكَةُ كَانَبِين ب-

ترجمه:

قَلْ مَكَرَ : چَالبازى كَر چَے بَيں مِنْ قَبْلِهِمْ : ان ے بِہلے تَظے بُنْيَا بَهْمْ : ان كى ممارت پر فَخَرَ عَلَيْهِمْ : <sup>پ</sup>س كَر پڑى ان پر مِنْ فَوْقِهِمْ : ان كاو پر ے الْعَلَ ابُ : عذاب يَخْذِ يُهِمْ : وه شعور نبيں ركھتے تھے الْعَلَ ابُ : عذاب الْحَلَ الْعَلَ الْعَلَ الْحَلَ الْمَلْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْمُلْحَلَ الْحَلَ الْحَلُ الْحَلَ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلُ الْحَلَ الْحَلُ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلُ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلُ الْحَلَ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلُ الْحَلَ الْحَلَ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلُ الْحَلُ الْحَ

عَلَى الْكُفِرِيْنَ: انكاركر في والول پر ہے تَتَوَفَّ بِهُدٍ : جان قبض كرت بي جن كي ظَالِمِتْي أَنْفُسِهِمْ التِ آب پرظلم كرنے والے ہوتے ہوئے الشَّلَجَر بْكُمل اطاعت

فَالْقَوُا :تودہلوگ ڈالتے ہیں مَا كُنَّا نَعْبَلُ : (اور كَتِ بِي) بَم عمل مِنْ سُوَّةٍ : كَنَّ بِي بِرائي كا نہیں کرتے تھے بَلِّي : (فر شتے کہتے ہیں) کیوں نہیں عَلِيْهُ : جانے والا ہے كُنْتُهْد تَعْمَلُوْنَ بَمْ لُوْكَرَتْ تْ أبْوَاتِ جَهَنَّهُ بِجْهَم كَدروازوں ميں فيْهَا : أس ميں مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِيْنَ : تَصْمِنْدُ كَرِنْ والوں كا شكانہ

40

## فكر و نظر

علامها قبال اوراسلامی جدّت پسندی د اکٹر محمد رشد ارشد

ایک وقت تھا کہ اُمّتِ مُسلمہ عروج پرتھی۔ان کے پاس طاقت تھی تو ان کے ہاں قدامت پسندی (Orthodoxy) کاایک تصور پیدا ہوا'اہلِ سُنّت والجماعت کا' سوادِ اعظم کا'اور اس نے خود سے یہ طے کیا کہ Orthodoxy کسے کہتے ہیں' آزاد خیالی( Heterodoxy) کسے کہتے ہیں۔انہوں نے پچھنوانات قائم کے کہ یہ معتز لہ ہیں' یہ خوارج ہیں' یہ جبر یہ ہیں' یہ قدر یہ ہیں' یہ حشو یہ ہیں لیکن اب چونکہ بہت عرصے سے اُمّتِ مُسلمہ ہر پہلو سے زوال کا شکار ہے تو جن لوگوں کے پاس طاقت اور قوت ہے' جن کے ہاتھوں میں زمام کار ہے تو اب مسلمانوں کی شاخت مغربی اقوام یا یور پی اقوام ہی متعین کرتی ہیں۔مسلمانوں کو مُنلف حصوں میں بانثا جا تا ہے کہ یہلرل ہیں' یہ سیکولر ہیں' یہ جدت پینڈ ہیں' یہ دوایت پند (Traditional) ہیں' یہ اعتدال پند( conservative) ہیں۔ اسی طریقے سے میصوفی اسلام ہے' یہ بلی اسلام ہے' یہ بناو پرتی ( Fundamentalism ) ہیں۔

سامراجی (imperialistic) ہے۔ یعنی پر تصوراُ میں وقت اُ بھراجب ہمارے ہاں جب یور پی اقوام آ کرغالب ہو کئیں تو اب چونکہ ان کے پاس طاقت تھی \* لہٰذاہماری شناخت اور پہچان کا کام بھی انہوں نے ہی کیا۔مشہور

Colonial Matrix of Power اس کے لیے Anibal Quijano کے کرون لاطینی امریکن دانشور Anibal Quijano کے الفاظ استعال کرتا ہے۔

41

🕰 🖁 حکمت قرآن 📲



فرانسیں مفکر Collège de France نے Ernest Renan کے افتتاح کے موقع پر جو لیکچرد یا تھا'اس میں اسلام پر بہت ی با تیں کیں۔ جب بید شائع ہوا تو سر سید احمد خان مرحوم نے اس کا جواب دیا۔ جمال الدین افغانی کے ہاں بھی اس کے بارے میں کچھ گفتگو کی گئی۔ اس لیکچر کے کچھ افتتبا سات سے اندازہ ہو گا کہ افغانی کے ہاں بھی اس کے بارے میں کچھ گفتگو کی گئی۔ اس لیکچر کے کچھ افتتبا سات سے اندازہ ہو گا کہ Orientalism کا پورا بیا نیہ (discourse) مسلمانوں یا اسلامی فکر کو کیسے دیکھر ہا تھا۔ وہ کہتے ہیں: "Islam is the complete negation of Europe...Islam is the disdain of science, the suppression of civil society, it is the appalling simplicity of the Semitic spirit, restricting the human mind, closing it to all delicate ideas, to all refined sentiment, to all rational research, in order to keep it facing an eternal tautology: God is God."

یہ ہے وہ judgment جو مسلمانوں کے متعلق دی جارہی ہے۔ ایسی صورت حال میں ایک خیال پیدا ہوا کہ مہار ہے ساتھ کیا غلط ہوا! ایسا کیا ہوا کہ لوگ ہمار ہے بارے میں بیسب با تیں کرر ہے ہیں؟ \* ہماری روایت میں ایک تصور ہے کہ اللہ تعالیٰ سے پناہ مانگی جائے ال بات سے کہ ذمن ہم پر تالی پیٹیں ، ہم پر جنسیں ' ہمارا مذاق اڑا نمیں اب پھر اس موقع پر بیہ سوال پیدا ہوا ' مسلمان مفکر مین پیدا ہوئے ے فالب کا مشہور شعر ہے کہ: پیں آج کیوں ذکیل کہ کل تک نہ تھی پندہ مان میں پند اور علّا مدا قبال نے ' شکوہ' میں بیہ سوال اٹھا یا کہ: اور علّا مدا قبال نے ' شکوہ' میں بیہ سوال اٹھا یا کہ: سے اور علّا مدا قبال نے ' شکوہ' میں بیہ سوال اٹھا یا کہ: سے اور علّا مدا قبال نے ' شکوہ' میں بیہ سوال اٹھا یا کہ: سے کہ تو ہے چار سے مسلمانوں پر اس پس منظر (context) میں اسلامی جدید سے کا گو یا آغاز ہوا۔ چونکہ اب طاقت نہیں ہے' اختیار نہیں ہے تو ایس منظر (context) میں اسلامی جدید سے کا گو یا آغاز ہوا۔ چونکہ اب طاقت نہیں ہے' اختیار نہیں ہے تو کہ ایس اٹھا کہ: ۔

> گورنمنٹ کی خیر یارو مناؤ گلے میں جو آئیں وہ تانیں اُڑاؤ کہاں ایی آزادیاں تھیں میسر اناالحق کہو اور پھانسی نہ پاؤ!

اشارہ ہے برنارڈ لیوس کی کتاب''? What Went Wrong'' کی طرف جس کا شارحال ہی میں شائع ہونے والی 🖈 اشارہ و برنارڈ لیوس کی کتاب

📢 🛯 بنوری تامارچ 2025ء 🚽 😂

المحمت قرآن

اب میں چاہتا ہوں کہ جدیدیت کے اہم نکات کو چند جملوں میں عرض کر دوں' کیونکہ اس کے حوالے سے پھر اسلامی جدیدیت پر بھی بات ہو گی۔ جدیدیت کا بنیادی تصور یہ ہے کہ ہر طرح کی مادرائیت (transcendence) یا نیم مطلقیت (semi-transcendent) اتھارٹی کا انکار کرنا۔ ظاہر ہے کہ جب یہ سب کیا جاتا ہے تو خدااور دین کی جوتاریخی' ساجی'اور قانونی حیثیت ہے'اس کاا نکار بھی لازم آتا ہے۔ یہ جو ہدف ہے کہ ہرطرح کی برتر می اور تقدیس ( sacredness ) کا انکار کرنا' گویا ہی ہے ذیل میں ہے کہ آخر کار ہرطرح کی اللہیات اور مابعدالطبیعیات (metaphysics) کا انکار کرنا۔جدیدیت ہیرہدف سیاسی طور پرجمہوریت کے ذ ریعے حاصل کرتی ہےا در سیکولراز م کوریاستی یالیسی اور معاشرتی قدر کے طور پر سامنے لاتی ہے۔ جہاں پر چیز وں کود کیھنے کا سیاسی تناظر در کارنہیں ہوتا دہاں ایک نظریاتی تناظر کا میں لایا جاتا ہے۔ وہ تناظریہ ہے کہ جدید علم کا مزاج تجربی (empiricial) ہے۔ تجربیت (empiricism) کانعرہ یوتھا کہ seeing is believing۔ تجربيت يااثباتيت مين علم كي شرط يهلج تصديقيت ( verifiability ) بتائي گئي۔ پھر Karl Popper وغیرہ کے بعد کہا گیا کہ بیہ ابطال ( falsifiability ) ہے۔ یعنی سائنس اورعلم کی تعدیل ( equate ) کر دی گئ' کہ وہی چیز علم کہلانے کے لائق ہے جو سائنسی طریقے پر یوراا ترتی ہےاور جس کی شرط ہی ہے کہ اس کو verify کیا جا سکے یا falsify کیا جا سکے۔ اس صورت حال میں علّامہ اقبال کا کا مجھی ہمارے سامنے آتا ہے اور اسلامی جدیدیت کے حوالے سے مختلف مغربی مفکرین نے بھی کا م کیا ہے۔اس ضمن میں Charles Kurzman نے دومجموعے مرتب کیے۔ پہلا ۱۹۹۸ء میں Liberal Islam اور دوسرا ۲۰۰۲ء میں Modernist Islam: A Source Book کے نام سے شائع ہوا۔

مفکّر ین سامنے آئے'ان میں سے جواس نے ۱۹۸۰ء سے ۱۹۳۰ء تک یعنی پوری ایک صدی میں جو مسلمان مفکّر ین سامنے آئے'ان میں سے جواس نے خیال کے مطابق جدید یت کار بخان رکھنے والے شخان کی نمائندہ تحریری جمع کمیں۔ان میں حالی ہیں' چراغ علی ہیں' سر سید ہیں علامہ اقبال ہیں' عبدالقادر مولوی (مالا بار کے صاحب علم) ہیں' ایوالکلام آزاد ہیں' محمد اکرم خان (بنگال کے صاحب علم) ہیں۔ اس نے بتایا کہ ان لوگوں نے کن موضوعات پر گفتگو کی اوران کے ذریعے اسلامی جدت پندی کا اظہار کس طرح ہوا۔ ان کے افکار میں تہذیبی احیاء (Cultural revival) میں سرحار (Political reform) میں ساور ایجوکیشن' حقوق نسواں احیاء (Women's rights) کے اس معالی میں سے معامی محمد جند کی کا اظہار کس طرح ہوا۔ ان کے افکار میں تہذیبی سے بھی بتایا کہ وہ اسلامی جدت پندی کے ضمن میں کیا کیا خیالات رکھتے ہیں۔ انہوں نے میں تا وگوں کو تحقوق نسواں کی جو تحریر میں جمع کمیں وہ دو ہوں ہوا ہوں مضامین تھے۔ ماہ کی ہیں۔ اس میں انہوں نے بہت سے لوگوں کو تحق پر جو تحریر میں جمع کمیں وہ دو ہوا ہوں کے معامن میں کیا کیا خیالات رکھتے ہیں۔ انہوں نے بہت سے لوگوں کو تحق کن مونی میں اکثر شریعت کی محدود یت کے قائل ہیں۔ چنا چہ ان میں انہوں نے بہت سے لوگوں کو تحق قر آن و سُنّت نے زندگی کے بہت سے پیلوؤں (facets) میں میں میں میں میں میں میں میں بی میں میں با میں کی حقاق حراب کی تحقیق میں کیا گھی ہیں ہیں ہیں ہیں ہوں ہوں ہے بارے میں با تیں ک ہیں باقی کے بارے میں شریعت خاموش ہے اور اس ضمن میں گویا انسانی عقل پر چیز وں کو چھوڑ اگیا ہے۔ چنا نچہ ہمیں خود سے فیصلہ کرنا ہے ، چیز وں کود کیھنا ہے۔ مزید برآں شریعت کی تعبیر ( interpretation ) ہمیں خود کرنی ہے۔ جدّت پسند اسلام ( Modernist Islam ) میں ایک بہت اہم لفظ ہے: hermeneutics ہے سہت اصول تفسیر ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ متن ( text ) تو پرانا ہے اور اس میں کوئی شک نہیں کہ binding ہے۔ بہت سے لوگوں نے حدیث وسنت کا انکار کر کے اس کے بارے میں اشکالات پیدا کیے لیے کین سبر حال قرآن کو تو ماننا ہی پڑتا ہے۔ شریع ہے تشریح دتو خورات کے بارے میں اشکالات پیدا کیے لیے میں نئی نئی تعبیرات کرنی ہیں۔ ہم اس کی نئے طریقے سے تشریح دتو ضیح کریں گے۔ ہم اس کی نئے طریقہ سے تشریح دتو ضیح کریں گے۔

ا (انہا باول سے پیدر علی اور پی سے مالے رکھنا کو ہوں ہو، جن پر مصف اور کی دار کھل گیا مصحفِ رخسارِ بتانِ مغرب ہو گئے شیخ بھی حاضر نئی تنسیر کے ساتھ

یعنیٰ اب چونکدایک نیاع مدنامد آر ہا ہے ایک نیا پر دلو کول آر ہا ہے تو اب شخ بھی یہ کہتے ہوئے آ گئے کہ چلیں ٹھیک ہے ہماری کتاب کی سلف سے مختلف ایک نئی تفسیر ہے۔ جیسے ہمارے ہاں ہوتا ہے کہ مغرب میں جب کوئی سائنسی یا ساجی نظر یہ منظر عام پر آتا ہے تو لوگ ایک معذرت خواہا نہ اور شکست خور دہ ذہنیت کے ساتھ قر آن کھول کے بیٹھ جاتے ہیں پھر بتاتے ہیں کہ دیکھیے قر آن میں تو ۲۰ سما سال پہلے یہ فکر موجود تھی۔ پھرایک اور جگہ انہوں نے کہا: مری قر آن خوانی سے نہ ہوں یوں بر مکال حضرت محصے تفسیر بھی آتی ہے اپنا مڈیل کہی چیست کی تھی کہ:۔ کہ آپ جو چاہتے ہیں تفسیر کے ذریعے ہم یہ سب کردیں گے۔ اکبر نے سر سید مرحوم پر سیچیں بھی چست کی تھی کہ:۔

دیکھ کاری گرئ حضرتِ سیّد اے شیخ دے گئے لوچ وہ مذہب کو کمانی کی طرح چونکہ متن کوتو بدلانہیں جاسکتا تو انہوں نے کہا کہ ہم اس کی تفسیر کو بدل دیتے ہیں۔ Kurzman علّا مہا قبال کی شاخت ایک اسلامی جدت پسند کے طور پر کر رہے ہیں۔ اسی طریقے سے Shireen Hunter کی ایک کتاب چیپی تھی:

Reformist Voices of Islam : Mediating Islam and Modernity سوال وہی ہے کہ اب کیا کیا جائ ! اسلام ایک پرانا دین ہے اور اب جدیدیت آگئ ہے۔ ایک سوال جو بہت سے لوگ اٹھاتے ہیں کہ زندگی تغیر کا شکار ہے۔ ساتو یں صدی عیسوی میں عرب میں جو کچھ بھی نازل ہوا ' اُس وقت جس طرح کے حالات تھے وہاں کا تمدن تھا' اب اکیسویں صدی کے لیے وہ کیے مؤثر (valid) ہو سکتا ہے ! Shireen Hunter کی اس کتاب میں اُمتِ مُسلمہ کے مختلف خطول کے لیے مختلف شخصیات نے ابواب کیھے میں جو بی محمت قرآن آگا کی اُس ہیں۔ بر صغیر کے حوالے سے مضمون ڈاکٹر رفعت حسن نے لکھا ہے۔ یہ پاکستانی نژاد امریکی پروفیسر ہیں۔ اب انہوں نے جو genealogy بنائی ہےاور جونام لے کر آئی ہیں وہ بھی بہت چیٹم کشا ہیں۔اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ علّامہا قبال کوکس تناظر میں دیکھا جارہا ہے۔ان کے باب کاعنوان ہے: Islamic Modernism and Reformist Discourse in South Asia

انہوں نے آغاز سرسید سے کیا۔ پھر ان کے رفقاء کا ذکر کیا ہے جن میں مولو کی چراغ علی بحسن الملک اور سید متازعلی نمایاں ہیں خاص طور پر حقوق نسواں کے حوالے سے اسلامی نقطہ نظر کے تناظر میں ۔ اس کے بعد خصوصاً ای ضمن میں علّا مہ محمد اقبال ڈاکٹر فضل الرحمٰن ان کے شاگر دمحمد خالد مسعود کپھر رفعت حسن نے خود اپنی پوزیشن کا ذکر کیا ہے۔ پھر جاوید احمد غامد کی بھارت سے اسدعلی انجینئر 'ایک سکھ یو گندر سکھ سکند جو بعد میں مسلمان ہوئے ان کا بیان ہے۔ پال پر بھی رفعت حسن صاحبہ نے علّا مہ اقبال کو اسلامی جدت پند کی یا اصلاحی فکر ان کا بیان ہے۔ پھر جاوید احمد غامد کی بھارت سے اسدعلی انجینئر 'ایک سکھ یو گندر سکھ سکند جو بعد میں مسلمان ہوئے ان کا بیان ہے۔ پھر او ید احمد غامد کی بھارت سے اسدعلی انجینئر 'ایک سکھ یو گندر سکھ سکند جو بعد میں مسلمان ہوئے ان کا بیان ہے۔ پھر جاوید احمد غامد کی بھارت سے اسدعلی انجینئر 'ایک سکھ یو گندر سکھ سکند جو بعد میں مسلمان ہوئے ان کا بیان ہے۔ یہاں پر بھی رفعت حسن صاحبہ نے علّا مہ اقبال کو اسلامی جدت پند کی یا اصلاحی فکر اسلام طور پر متن کی تر جمانی کا تذکر ہ بار بار آتا ہے کو تفصیل میں جا کر دیکھیں توان تمام مفکّرین کے در میان بھی خاص طور پر متن کی تر جمانی کا تذکر ہ بار بار آتا ہے لین خاص مور پر کیسے دیکھا جائے ؟ ہمارے دین میں ایک تصور تجد ید کا ہے کہ اسلام چونکہ ایری اور سرمدی ہے جبکہ دُنیا بدل رہی ہے حالات بدل رہے ہیں' تو مظا ہر قدرت میں سے ایک محمل کو تجد ید کہا جا تا ہے۔ نبی اکر میں میں جا کر دیکھا جائے ؟ ہمارے دین میں ایک تصور تجد ید کا

((إِنَّ اللَّهُ عزّ وجلّ يبعث لهذهِ الأُمَّةِ على رأسِ كُلِّ مِائةِ سَنةٍ مَن يُجَدِّدُ لها دينَها )) (سنن ابی داؤد: ۲۹۱ )) ''الله تعالی اس اُمّت کے لیے ہر سوسال کے کنارے پر ایسے افراد پیداکر تے رہیں گے جو اس کے لیے

اللہ تعالی اس امت کے لیے ہر سوسال کے لنارے پرایسے افراد پیدا کرنے رہیں کے جواس کے ۔ اس کے دین کی تجدید کرتے رہیں گے۔''

تجدید میہ ہے کہ چیز وں کوان کی اصل پر استوار کرنا۔ امتدا وزمانہ سے چیز وں پر گرد پڑ جاتی ہے اور ان میں انحراف آ جاتا ہے' deviations ہوجاتی ہیں۔ ایک روایت میں کہا گیا کہ اللہ تعالیٰ ہر نسل میں ایسے عادل لوگ پیدا کرتے رہیں گے جو ((ینفون عند تحریف الغالین وانتحال المبطلین و تأویل الجاهلین)) (البیهتی ۱۰/ ۲۰۹) یعنی وہ انتہا پندوں کی تحریفات کو دور کریں گے۔ باطل پر ست جو غلط سبتیں دیں گے اور نئ چزیں دین میں شامل کر دیں گے ان کی نئی کریں گے۔ جاہل لوگ جو باطل قسم کی تشریحات اور تاویل الجاهلین) گزان کو صاف کریں گے۔ میٹل پند یہ ہے اور اس میں ایک فعالیت پائی جاتی ہے کہ اصل متن کو سا مندر کیں ای کے حوالے سے ایک اہم چیز اجتہا د ہے' لیکن ایک دوسری چیز بھی ہے جو منفی ہوتی ہے کہ اصل متن کو سا مندر کھیں۔ ہے۔ اس کے ذریع دین کا چہرہ من کرنے والے منفی رجانات جیسے بدعات اختر اعات اور تا وی کا رڈ کیا جاتا ہے۔ اس کے ذریع دین کا چہرہ من کرنے والے منفی رجانات جیسے بدعات اختر اعات اور زیا دیوں کا رڈ کیا جاتا ہے۔ اس کے ذریع دین کا چہرہ من کرنے والے منفی رجانات جیسے بدعات اختر اعات اور زیا دیوں کا رڈ کیا جاتا ہے۔ اس کے ذریع دین کا چہرہ من کرنے والے منفی رجانات جیسے بدعات اختر اعات اور کا وی جاتا کہ کہ ہے۔ کہ اس کی متا ہے کہ کو کا رڈ کیا جاتا ہے۔ اس کے دور تی دین کا چہرہ من کر نے دو الے منفی رجانات جیسے بر عات اختر اعات اور زیا دینوں کا رڈ کیا جاتا ہے۔ اس کے مقابلے میں تجدد ایک ناپند یدہ ممل ہے۔ اسلامی جد یہ بندی یا اسلامی جد یہ دیوں کا رڈ کیا جاتا تصور سے جوڑ تے ہیں تجدد ایک ناپند یدہ ممل ہے۔ اسلامی جدت پندی یا اسلامی جد یہ دیوں کا رہی کو لوگ تجدد کے تصور سے جوڑ تے ہیں تکاف ہوں تکاف ہے اور اس میں گو یا ایک طرح سے انفعالیت پائی جاتی ہے۔ اس میں خارجی عقائد کی طاقت کا تاثر ہے۔ Michael Foucault نے بھی یہ بات کہی ہے۔ ویسے بھی یہ ایک بریہی حقیقت ( truism ) ہے کہ دنیا میں دو چیزیں درکار ہوتی ہیں: علم اور طاقت and ( truism ) ( power یجدد کے ہاں جو علم تخلیق ہوتا ہے وہ گو یا طاقت کے زیرا ثر ہوتا ہے۔ قوت اس کی راہ متعین کرتی ہے۔ ریط بع زاد نہیں ہوتا بلکہ اس میں زمانے کے تفاضوں کا خیال رکھا جاتا ہے۔ اس کے مطابق دین کو re-model تی ہے۔

اس کاایک بہت بڑا آلداصول تفسیر ہیں۔ مثال کے طور پر سر سید احمد خان نے اپنے اصول تفسیر مرتب کیے۔ بعد کے لوگوں میں ڈاکٹر فضل الرحمٰن صاحب بھی اس حوالے سے بہت مشہور ہیں۔ وہ Gadamer کی عالماں لیے ک Movement سے بہت متاثر تھے۔ اس کے ذریعے پچھا لیے معاملات کیے جاتے ہیں جن میں گنجائش نکا لنے ک کوشش کی جاتی ہے کہ اب نیا دور ہے اس کے نقاضے ہیں۔ متن کو بدلنا تو ممکن نہیں ہے وہ تو تکذیب (blasphem y) ہوجائے گی۔ اس کا انکار نہیں کیا جا سکتا۔ البتہ اس کی تشریح کے اندر حالات کے مطابق جنا تغیر وتبدّل کیا جا سکا اور اس کوز مانے کے مطابق بنا جا سکتا۔ البتہ اس کی تشریح کے اندر حالات کے مطابق جنا تغیر سے جن عز 'زمانہ باتونساز دُتوباز مانہ ستیز!'' یعنی اگرزمانہ تم سے سازگاری نہیں کرتا تو تم کا ہے کہ ایک نہیں بیا نے کو اپنی نظر یہ کو خالب کرو۔ دوسر ا آسان اور سہل طریقہ ہیے ہے کہ عز 'زمانہ باتونساز دُتوباز مانہ بساز!'' یعنی جس کو ہم تجدد کہتے ہیں کہ اگرزمانہ تمہمار سان اور سہل طریقہ ہیے ہے کہ عز 'زمانہ باتونساز دانو از مانہ بساز!'' یعنی

ای حوالے سے اسلامی جدیدیت کے دو تین ٹرینڈ ز بین جن کا ذکر کیا جاتا ہے۔ ایک ہے کہ مغرب کی مرعوبیت کی وجہ سے ہم اپنی اس تعبیر دین کو جوعلوم نبوت کے حوالے سے تھی تچوڑ کر ایک نئی تشریح کی کوشش کریں۔ پورے دین کو revise کر نے کی سعی کریں ۔ اس کو تر میم پیندی ( revisionism ) بھی کہا جاتا ہے۔ اس کا ایک عنوان revise کا تعلقہ العامی کہ تعلقہ کہ مغرب کے افکار کے متعلق کہا جائے کہ بیا سلام ہے اور اسلام بھی یہی چاہتا ہے۔ جیسے Islamization کہتا ہے کہ لم کر اسلام یا لبرل شریعہ یا یہ کہ شریعت بجائے ہو اور اسلام بھی یہی چاہتا ہے۔ جیسے Kurzman بھی ہے کہ مغرب کے افکار کے متعلق کہا جائے کہ بیا سلام خود لبرل تھی ۔ دوسرا روید چوجدیدیت کی بگڑی ہوئی شکل ہے کہ کہ لوگی ایک آ دمی اسلام کی لیرل شریعہ یا یہ کہ شریعت ج نہیں گیا' اس کی غلط تفہیم ہوگئی۔ جیسے بی تصور پیش کیا گیا کہ ایک معیاری اسلام ( normative Islam) ہوتا ہوا اس میں معیاری اسلام کی نمائند ہے ہیں۔ ہم از سرنو پورے دین کا جائزہ لیں گے اور ایک تعبیر نو کریں گے۔ اس تصور کو العامی معاری اسلام کی نمائند ہے ہیں۔ ہم از سرنو پورے دین کا جائزہ لیں گے اور ایک تعبیر نو کریں گے۔ رویتہ یہ ہے کہ سیکولرازم کی نظر ہے کہا جا تا ہے کہ اسلام کو مغرب کے مطابق ڈ حالنا۔ تیسر ا جائے۔ یعنی ایک طریقہ مد ہے کہ مغرب کے اندر اسلام کی اساسات ڈھونڈین دوسراطریقہ مد ہے کہ ہم اپنے دین کومغرب کی مراد کے مطابق ڈھال لین 'تو کہا گیا کہ اس زحمت کی ضرورت نہیں ہے۔ دین اگر اس دور کے تقاضوں کا ساتھ نہیں دے سکتا تو ہم لبرل ازم' ماڈرن ازم' ہیومن ازم اور سیکولرازم کوقبول کرلیں۔ مذہب کا اگر کوئی دائر ہ ہے تو محض انفرادی سطح پر پوجاپاٹ اور پچھ عقائد کی حد تک ہے' جبکہ زندگی کے اجتماعی پہلوؤں کا دین سے کوئی تعلق نہیں۔

اب ہم پھر علّامہ اقبال کی طرف پلٹتے ہیں۔ Kurzman اور رفعت حسن نے ان کا ایک مقام معیّن کیا ہے۔اب ہم پکھاور مفکرین کودیکھتے ہیں۔مثال کے طور پر Annemarie Schimmel ایک معتدل خاتون ہیں وہ کہتی ہیں:

"Iqbal's Revaluation of Man is not that of Man qua Man, but of Man in relation to God."

یہ بہت اہم نکتہ ہے۔علّامہا قبال کے ہاں انسان اوراس کی خود کی کا بہت تذکر ہے۔ بہت سےلوگ یہ کہتے ہیں کہ روایتی علم کلام میں سب سے اہم چیز خدا کا تصور تھا' اس کی ذات تھی۔ اسی لیے علم کلام یاعلم العقیدہ کا ایک اور نام اللہیات (theology) بھی ہے۔ علّامہ اقبال کا خیال یہ تھا کہ اس پر تو بہت کلام ہوا کہ خدا کیا ہے اور اس کی صفات کیا ہیں' اس کے افعال کیا ہیں' اب اس پر گفتگو ہونی چاہیے کہ انسان کیا ہے! یہاں پر بہت اہم بات ہور ہی ہے کہ اقبال کا تصورِ انسان بلحاظ کردار (qua) انسان نہیں ہے یا انسان as such نہیں ہے۔جیسے کہا گیا کہ man is the في Protagoras أي Protagoras أن wroper study of mankind is mankind measure of all things ۔ علّامہ اقبال کے ہاں انسان پر بہت زور ہے لیکن وہ انسان خدا کے reference سے ہے جیسے بیہ بات کہی جاتی ہے کہ اس دنیا میں زندگی بسر کرنے کے دوہی ڈھنگ ہیں: ایک consciousness of being with [ecercle consciousness of being in world God۔ایک بیہ ہے کہ دُنیا کے ساتھ کیسے رہنا ہے 'دنیا کے ساتھ کیسے گزارا کرنا ہے' جبکہا یک بیہ ہے کہ مجھے خدا کے ساتھ زندگی بسر کرنی ہے تو اس میں کیا رویہ اختیار کرنا ہے! اسی طریقے سے A.J.Arberry نے اس بات کو اجا گرکیا ہے کہ علّامہا قبال کے ہاں صوفیانہا فکار کا بڑا ذکر ہے ٰاور انہوں نے اس چیز کو واضح کیا ہے۔ علّامہا قبال نے نگلسن کو جو خط لکھا' اس میں انہوں نے بتایا کہان کی خودی کا تصورایک ایساار تقائی عمل ہے جو درحقیقت مسلم صوفیائے کرام کے براہِ راست ذاتی مشاہدےادرغور دفکر کا نتیجہ ہے۔علّا مہا قبال خود سے بیہ کہہر ہے ہیں کہ میرا تصورِ خودی نیٹشے ( Nietzsche )' برگساں (Bergson) یا مغرب کے کسی مفکر سے مستعار نہیں بلکہ اپنے لوگوں سے ہے۔اقبال کا ایک قطعہ ہے: \_ ساقى نہ از نہ از . پیانہ شتم باکانہ <sup>گفتم</sup> حدیث عشق بے

المحط العاري 2025ء المحاص

47

المحمت قرآن کا محمد الم

شنیدم آنچه از پاکانِ اُمّت ترا با شوخیک رندانه <sup>گفت</sup>م یعنی میں نے جو پچھلیا ہے وہ اس اُمّت کی پاک ہستیوں' اولیاءاللہ سے لیا۔ چونکہ اسلامی جدّت پسندی ہمارا موضوع ہے تو H.A.R.Gibb پنی مشہور کتاب میں اقبال اور اسلا مک ماڈرن ازم کے بارے میں کہتا ہے:

"One looks in vain for any systematic analysis of new currents of thought in the Muslim world, since almost all of the books written in English and French fall into the category of apologetics, seeking either to defend Islam or to show its conformity to contemporary thinking."

apologetics یا توایک دفاعی عمل ہے یا بیہ بتانا چاہ رہے ہیں کہ اسلام عصر حاضر کے جدید فکر سے موافقت پیدا كرر باب- Gibb كبتاب:

"Outstanding exception is the Indian scholar and poet. Sir Muhammad Iqbal who in his six lecture in the Reconstruction of Religious Thought in Islam faces outright the question of reformulating the basic ideas of Muslim theology and demands a fresh examination of fundamentals of Islamic belief."

یعنی علّامہاقبال نے کلمل طور پر ایک تفصیلی جائزہ لیا ہے اوران کے ہاں سرسری معاملات نہیں ہیں۔ یہ نہیں ہے کہ ایک چیز چونکہ مغرب سے آگئی ہےتواب گویا: ع ''ہو گئے شیخ بھی حاضرنڈی تنسیر کے ساتھ''۔ایسانہیں ہے۔ پھر W.Cantwell Smith ایک بہت اہم علمی شخصیت تھے۔ بر صغیر میں اسلام کے حوالے سے ان کی بھی

کتاب ہے۔وہ یہ کہتے ہیں:

"Theologically, Iqbal wrought the most important and the most necessary revolution of modern times. He did this by making God not merely transcendent but also immanent."

اب بیہ بہت اہم بات ہے کہا قبال کا جو تصورِ خدا ہے اس میں ماورائیت (transcendence) ہے کیکن خدا کی مطلقیت (immanenc e) پر بہت زیادہ زور ہے۔ بہ جو بہت سےلوگ علّامہ اقبال کواسلا مک ماڈرن ازم کے کھاتے میں ڈال رہے ہیں'اس کے پیچھے بھی یہی بات ہے۔مثال کےطور پر ۲۰۰۷ء میں چارلس ٹیلر کی کتاب آئی تھی: A Secular Age ۔اس میں بھی یہی کہا گیا تھا کہ ماڈرن فریم ورک پہلے transcendental تھا جبکہ اب immanent ہے۔ یعنی مغرب کا اس وقت یورا بیانیہ یا اس کے ساجی تصورات بنیادی طور پر immanence پر کھڑے ہوئے ہیں۔علّامہا قبال کے ما<sup>ن بھ</sup>ی یہ چیز بہت زیادہ نمایاں ہے۔ اب میں چاہتا ہوں کہ علّامہا قبال کے کچھا قتباسات آپ کے سامنے رکھ دوں کہ جدید دنیا کے بارے میں ا 🖁 🔁 حکمت قرآن

48

ان کارو پہ کیا ہے۔''خطبات''میں کہتے ہیں:

"During the last five hundred years, religious thought in Islam has been practically stationary."

یہ علّامہ اقبال کا ایک گلہ ہے جسے اور بہت سے لوگ بھی شیئر کرتے ہیں کہ ایک خاص طرح کا جمود ہے۔ اگر بھی علّامہ اقبال کی فکر کودیکھیں کہ وہ سرشتہ کیا ہے وہ کون سا میلان ہے جو علّامہ اقبال کی نثر اور نظم میں دوڑ رہا ہے تو ہم کہہ سکتے ہیں کہ وہ حرکت ہے 'تبدیلی ہے اور ایک خاص معنوں میں ارتقا ہے۔ انہوں نے تو اجتہا د کے لیے بھی یہ لفظ استعال کیا کہ: Principle of movement in Islam ۔ یہ حرکت کی طرف اشارہ ہے۔ یہ جو معاملات میں جمود آگیا تھا'اس پر اقبال نے نفذ کی ہے۔

*"There was a time when European thought received inspiration from the world of Islam."* 

اواکن نشاؤ ثانیہ (Early Renaissance) کے بارے میں مغرب کے منصف مزاج لوگ میہ مانتے ہیں کہ اس کے اندر مسلمان مفکرین اور فلاسفہ کاہاتھ ہے۔ انہوں نے یونانی فلسفیوں کی کتابیں انگریز کی زبان میں ترجمہ کمیں۔ اندلس کی یو نیورسٹیوں میں یورپ کے نوجوان گئے اور انہوں نے اپنے علوم کو دوبارہ سے زندہ کیا تو اس میں مسلمان بہر حال ایک اہم ذریعہ ہے۔ لیکن طرفہ تما شاہیہ ہے کہ اب خود اہلِ اسلام مغرب کی طرف بگٹ بھا گ رہے ہیں'جو کہ بظاہر ایک حیرت انگیز عمل ہے۔ البتہ اس کے پیچیے بھی ایک فکر ہے۔ چنا نچہ وہ فرماتے ہیں: رہے ہیں'جو کہ بظاہر ایک حیرت انگیز عمل ہے۔ البتہ اس کے پیچیے بھی ایک فکر ہے۔ چنا نچہ وہ فرماتے ہیں: "The most remarkable phenomenon of modern history, however, is the enormous rapidity with which the world of Islam is spiritually moving towards the West.-----

There is nothing wrong in this movement, for European culture, on its intellectual side, is only a further development of some of the most important phases of the culture of Islam."

یدایک بہت اہم بات ہے اور یہ وہ تھیم ہے جو ہمیں اور لوگوں میں بھی ملتی ہے۔ مثلاً حالی نے کہا: ۔ شریعت کے پیان ہم نے جو توڑے وہ لے جا کے غیروں نے سب آج جوڑے '' لپس چہ باید کرد'' میں علّا مدا قبال کا ایک بہت اہم چھوٹا سا حصہ ہے۔ وہ کہتے ہیں: ۔ قوتِ مغرب نہ از چنگ و رباب نے ز رقص و دختر ان بے تجاب نے ز حریاں ساق و نے از قطع موست نے ز عریاں ساق و نے از قطع موست تحکمی او را نه از لادینی است نے فروغش از خطِ لاطینی است قوتِ افرنگ از علم و فن است

اگلادہ مصرع ہے جس کے لیے میں نے بیسب پڑھا ہے کہ: ع ''از جمیں آتش چراغش روثن است!'' ایک تو بی تصور ہے جوا قبال نے قبل ازیں بھی کہا کہ مغرب کی ظاہری چکا چوند نے ہمیں متور کردیا ہے تو ہم یہ خیال کرتے ہیں کہ ایسا شاید مغرب کی قوت کے باعث ہے۔ انہوں نے بال تر شوالیے ہیں اور اپنی مشرقی کلاہ اتا رکے ہیٹ پہن لیا ہے یا خوا تین نے بال کاٹ لیے ہیں۔ پھر کہا کہ خط لاطینی بھی اس کا سبب نہیں ہے۔ اس میں بھی گو یا طنز ہے مصطفیٰ کمال پاشا پر کہ اس نے رہم الخط بدل دیا تھا۔ کہتے ہیں کہ اصل چرینام وفن سے ہے۔ یہ آتش گو یا طنز ہے چراغ سے روثن ہے۔ یہاں پر بھی وہ کہہ رہے ہیں کہ اسل م سبب نہیں ہے۔ آتش گو یا جار کے چراغ سے روثن ہے۔ یہاں پر بھی وہ کہ در ہے ہیں کہ اسل م سبب نہیں ہے۔ آتش گو یا جار ک 'Our only fear is that the dazzling exterior of European culture may arrest our movement and we may fail to reach the true inwardness of that culture.''

اس مغر بی کلچر کا ایک اندرون (inner core) ہے جس کے بارے میں اقبال نے کہا تھا کہ بیا پی اصل میں قر آنی ہے۔خاص طور پر یہ کہا کہ استفر انکی استدلال (inductive reasoning) کی طرف قر آن نے بھی اشارہ کیا ہے۔ ہمارے فلا سفہ یونان کے فلا سفہ سے متاثر ہو گئے تصے اور انہوں نے اس کی تقلید میں آفاق پر تو جد دینے کی بجائے انفس پر بہت زیادہ تو جہ دی۔ پھر کہتے ہیں کہ قر آن مجید کی تقیوری anti-classical ہے کہ یعنی وہ یونانی فلسفے کے خلاف کھڑی ہوئی ہے۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ ہم exterior exterior ہو کررہ جائیں۔اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ:

"It is necessary to examine in an independent spirit what Europe has thought and how far the conclusion reached by her can help us in the revision and, if necessary, reconstruction of theological thought in Islam."

یعنی ہمیں ذرا آ زادانہ سوچ کے ساتھ جائزہ لینا چاہیے۔غلامانہ ذہنیت کے ساتھ نہیں کہ بس وہاں سے جوتکم نامہ آ رہا ہے جو خیال آ رہا ہے ای کواسلام میں تلاش کیا جائے۔

"The only course open to us is to approach modern knowledge with a respectful but independent attitude."

جديديت ياجديدفكروفلسف كى بار ، يس علّامدا قبال چات بين كد حريت فكر پيدا كى جائ - يدامرا پنى جكد شيك ب كديم ((اَلْكَلِمَةُ الحُكْمَةُ صَالَةُ الْمُؤْمِنِ، فَحَيْتُ وَجَدَهَا فَهُوَ أَحَقُّ بِهَا))(رواه الترمذى و ابن ماجه) كوما نتے بين يعنى جہاں سے خير ملے لينا بے ليكن ايسا آزادانه طور پر كرنا ب - اگر بداحتياط نه كى گئى تو وہ يورپ حکالا حكمت قرآن باب 2025ء بھا

یہ بہت اہم بات ہے کہا گرمسلمانوں نے تو جہنیں کی اور وہ مغرب کی چیکتی ظاہریت کے درپے ہو گئے تو پھر جیسے وہاں پرانسان کے اخلاقی آ درشوں کونقصان پہنچا ہے' مسلمان بھی اسی خرابی کا شکار ہوجائیں گے۔

یعنی مغرب کے پاس کشتی ہے اس کے پاس وہ ذرائع ہیں کہ وہ اپنے ہر خیال کوحقیقت کا روپ دے لیتا ہے 'لیکن اس کے پاس ساحل کا' منزل کا کوئی تصور نہیں ہے۔جو پر انی روشنی ہے 'جوا سلام کے پاس ہے' جو مذا ہب کے پاس ہے'ان کے پاس ساحل کا تصور ہے۔ان کے پاس آ درش ہیں'لیکن انہیں مجسم صورت دینے کے لیے ان کے پاس اسباب نہیں ہیں۔اقبال نے کہا تھا:۔

نہ <sup>مصطف</sup>لٰ نہ رضا شاہ میں نمود اس کی کہ رُوحِ شرق بدن کی تلاش میں ہے ابھی

اب ہم یہ عرض کریں گے علّامہ اقبال کوجس طرح کچھ لوگوں نے کہا ہے کہ وہ اسلامی جدیدیت کے محرک (proponent) ہیں' کیا یہ بات ٹھیک ہے! اس حوالے سے میں نے چند نکات لکھے ہیں' وہ میں پڑھد یتا ہوں۔ اگر تو جدیدیت کا مطلب تجدد ہے' یعنی خارج کے تصورات کی بنیاد پر ایک انفعالیت کے ساتھ اسلام کو ڈھال دینا' تو علّامہ اقبال کے ہاں اس کا شائر نہیں ہے۔ البتہ اگر جدیدیت کا مطلب دورِ حاضر کا ایک اندازِ فَکر ہے' کوئی جدید فکری بحث (discourse) ہے تو اقبال کے ہاں جدید علم کا ہمیں جگہ جگہ تعصب ملتا ہے۔ مذہب کے مال دینا' تو علّا مہ اقبال کے ہاں اس کا شائر نہیں ہے۔ البتہ اگر جدید یت کا مطلب دورِ حاضر کا ایک اندازِ فکر ہے' کوئی جدید فکری بحث (discourse) ہے تو اقبال کے ہاں جدید علم کا ہمیں جگہ جگہ تعصب ملتا ہے۔ مذہب کے metaphysical essence کی بھی اگر انہوں نے فلسفیا نہ طور پر تائید کی ہے تو اکثر جگہوں پر اس کے لیے

استدلال مغربی فلسفے ہی پر رکھا گیا ہے۔ پھران کا جونصوّ ِ انسان ہے اس کی تشکیل میں بھی ہمیں بہت سے مغربی مفکّرین کا ہاتھ دکھائی دیتا ہے ٰاگر چہاس جو ہری فرق کے ساتھ کہ دہاں پرخدا غائب ہے ٰیہاں پرخدا حاضر ہے۔ ہبر حال بہت سی جگہوں پر ہیومن ازم ادرانسان کی عظمت کی جوتر انے مغرب میں گائے گئے ہیں اس کی پچھ نہ پچھ چھاپ ہمیں ملتی ہے۔ ہم بیر کہہ سکتے ہیں کہا قبال کے مطالعے کا ایک دیانت دارا نہ تجزیبہ یہ ہے کہ جدیدیت یا جدت پیندی کے بہت سے اجزاءان کے ہاں پائے جاتے ہیں'لیکن ان سب کوملا کر جوگل علّامہ بناتے ہیں وہ سہر حال دینی ہے اور اسلام ہی کا نمائندہ ہے۔علّامہا قبال کو جو بہت بڑی شکایت تھی' وہ جمود کی تھی۔ ان کو بیلّتا تھا کہ مسلمانوں کے ہاں چاہے مذہبی تعبیرات ہوں چاہے قانون سازی ہو چاہے کلامی مباحث ہوں وہ برحل (relevant) نہیں رہے اور زمانے کے لحاظ سے مؤثر اور کا رگر ہونے کی صلاحیت ان میں کم سے کم ہوچکی ہے۔ اسی وجہ سے ہم دیکھتے ہیں کہان کے ہاں تغیر اور حرکت پر بہت زیادہ زور ہے۔ان کو پیلکتا تھا کہ ہم ماضی کے جس construct میں قید ہو گئے ہیں وہ اب بوسیدہ ہو چکا ہے اور ہمیں اس کوجدید تقاضوں سے ہم آ ہنگ کرنا ہے۔ انہوں نے کہا کہ دین کوہمیں پوری purity پر قائم کرنا ہے ٰیعنی علّامہ اقبال بہت سی جگہوں پرقر ونِ اولیٰ کی بات کرتے ہیں۔ بیہ بات بھی ملحوظِ خاطر رکھنی چاہیے کہ علّامہ اقبال کی شخصیت میں دوبڑے مؤثرات ہیں۔ایک ان کا تعلق بالقرآن ہے جو بچیپن سے ان کے ہاں تھا۔قر آن سے محبت' قر آن سے تعلق اور قر آن کی شان جیسے علّامہ ا قبال نے بیان کی ہے وہ غیر معمولی ہے۔اسی طریقے سے رسول سائٹٹا آیہ ہم کے ساتھ ان کی جو محبت ہے تعلق ہے جو والہانۃ میفتگی یائی جاتی ہے وہ بھی غیر معمولی ہے۔ ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ ان دوسیفٹی والوزیعنی قر آن کی عظمت کا غیر معمولی احساس اور صاحبِ قر آن سائٹٹاتیل ہے محبت نے ان کو ایسے pitfalls سے بچالیا جن کا بہت سے اسلامی تجدد پیند شکار ہو گئے۔ علّامہ اقبال بیہ چاہتے ہیں کہ دین کی ایک effective relevance قائم ر ہے۔جس چیز پرانہوں نے تنقید کی ہے'ایک توتقلیدی ذہن ہے کہ کصی پہکھی ماری جائے اور پرانی چیز وں کو ہی بار بارد ہراتے جانا ہے۔اگرز دال بہت زیادہ ہو گیا ہے اور مرعوبیت بہت بڑھ گی ہے توایک جگہ انہوں نے کہا: ۔ ز اجتهادٍ عالمانِ كم نظر

اقتدا بر رفتگال محفوظ تر

لیعنی جولوگ دین میں کتر بیونت کرنا چاہتے ہیں'اسے مغرب کی مراد پر ڈھالنا چاہتے ہیں وہ عالمانِ کم نظر ہیں'ان کے اجتہاد سے کہیں بہتر ہے کہ اپنے اسلاف کی اقتدا کی جائے۔ بید احوط ہے 'اسلم ہے' زیادہ سلامتی والا راستہ ہے۔ بہر حال ایک تو وہ چاہتے ہیں کہ تقلید کے تصوّر نے دین کو منجمد کر دیا ہے 'اس کوتو ڑا جائے۔ دوسرے وہ بیر چاہتے ہیں کہ دین کو اس کی کلا سیکی صلابت (purity) یعنی قر آن وسُنّت سے تمسک کے ساتھ مانا جائے۔ چونکہ سے دین عالمگیر ہے لہذا ہر تہذیب کے اوضاع اور اصولوں کو دین کی روشنی میں دیکھنا بہت ضرور کی ہے۔ ان کے ہاں وی عالمگیر ہے لہذا ہر تہذیب کے اوضاع اور اصولوں کو دین کی روشنی میں دیکھنا بہت ضرور کی ہے۔ ان کے ہاں

المحتفي المحتج المحتفي المحتفي المحتفي المحتفي المحتج المحتج المحتفي محتفي محتفي محتفي محتفي محتفي محتفي المحتفي محتفي محتفي

52

محمت قرآن 🗧

یچھ چیزیں ایسی ہیں کہ جن کے حوالے سے انہوں نے روایق علماءاور روایق مفکّرین پر بھی تنقید کی ہے۔وہ یہ کہ دنیاوی علم میں ہم پیچھےرہ گئے۔انسان اور دنیا کا جوتعلق ہے 'جو رائح الوقت علم ہے اس کے حوالے سے کوتا ہی کی گئی۔مسلمانوں کو چاہیے کہ وہ ہدایت کا paradigm تما معلوم میں جاری وساری دکھائیں۔ وہ کہتے ہیں کہ اگر آپ انسان اور دنیا کے حاضر علوم سے لاتعلق رہیں گئے حاضر علمی روایت میں شامل نہیں رہیں گے تو پھر آپ کے عقائداور آپ کاہدایت پر ہونا ایک ایسی چیز بن جائے گی جس کولوگ نظر انداز کر دیں گے۔

بر صغیر میں پہلی مرتبہ میہ مقد مدعلّا مداقبال نے پیش کیا۔ وائٹ ہیڈ نے کہا تھا کہ بیسویں صدی میں دو بڑی حقیقتیں ہیں ایک مذہب جبکہ دوسری سائنس اوران کے تال میل ہی سے اب میہ طیمو کا کہ دنیا کے معاملات کیسے آگ جائیں گے۔ اس لحاظ سے ہم کہ ہ سکتے ہیں کہ علّا مد اقبال نے مذہب کو بھی ایک خاص پہلو سے mpiricise کرنے کی کوشش کی۔ چونکہ مغرب نے یہ کہد یا تھا کہ علم کی شرط تجربی تو بیق ہے تو علّا مد نے کہا کہ ٹی ہے ہم مان لیتے ہیں کیکن ایک تجربہ خارجی ہوتا ہے جبکہ دوسرا داخلی روحانی ذاتی ہوتا ہے۔ پھر اقبال نے محمد ہے آد ہم کا تصور پیش کیا۔ کی بڑ لے لوگوں نے اس کو تسلیم نہیں کیا کی شرط تجربی تو بیق ہوتا ہے۔ پھر اقبال نے محمد ہے آد ہم کا تصور پیش کیا۔ کی بڑ لے لوگوں نے اس کو تسلیم نہیں کیا کیونکہ وحدت آدم کا قرآنی اعدام کا اس وقت تک حاصل نہیں ہو سکتا جب تک کہ وحدت کی ہنیاد کسی ما بعد الطبیعی اصول پر نہ رکھی جائے 'اور پھر اس کی کار فرمانی دُنیادی علوم میں بھی دکھائی جائے۔ مثال کے طور پر سائنس میں اس کا عمل دکھایا جائے۔ یہ تو ایک تصور ہے جس علامہ اقبال سامنے لے کر آتے ہیں۔ پھر یہ بھی سمجھنا چا ہے کہ خاص طور پر خطبات میں علال کا مخاطب ذبن سن مغربی علوم کا تعلیم یا فتہ ہے 'اسی کا سافت پر داختہ ہے۔ اس کے تقاضی علی دہم مغربی علوم کا تعلیم یا فتہ ہے 'اسی کا سان کے خاص طور پر خطبات میں علامہ اقبال کا مخاطب ذبن سے علامہ اقبال سامنے لے کر آتے ہیں۔ پھر یہ تی تک مذہوں جا سے کہ خاص طور پر خطبات میں علامہ اقبال کا مخاطب ذبن مغربی علوم کا تعلیم یا فتہ ہے 'اسی کا سافتہ پر داختہ ہے۔ اس کے تقاضی علماء یور نے نہیں کر پار ہے تھے۔ ای وجہ سے علامہ اقبال کو خیال ہوا کہ میں اس میں کوئی خدمت کہ دوں ۔ ان کی سچائی اس کا طل سے بھی سائے آتی ہے کہ چونکہ علوم اسل میہ میں ان کور سوڑ اور گرائی حاصل نہیں تھی' تو وہ علماء کو بار بار متو تہ بھی سامن آتی ہے۔

فلسفہ اقبالؓ میں جدیدیت کے حوالے سے جواشارے ہیں جیسے طولیت ( anthropomorphism ) یا بشر مرکزیت ( anthropocentrism ) 'وہ بہت زیادہ محسوس ہوتے ہیں۔ خطبات میں ہمیں انسان مرکزیت نظر آتی ہے۔ مثال کے طور پر تصور خودی میں خدا کے قد یا سائز کو کچھ بشری مجبوریوں میں سکیڑ دیا گیا ہے اور انسان کی شان کے اندر الوہیت کے پہلود کھائے گئے ہیں۔ وحدت الوجودی منطق توجیسے فنا پر کھڑی ہوئی ہے 'وہاں ممکن نہیں کہ وہ جو آخری دائرہ ہے وہاں انا نے صغیر انائے کبیر کے مقابلے میں کھڑی ہو کیان علّامہ کے ہاں ایسا نہیں ہے۔ وہ آخری دائرہ ہے وہاں انائے صغیر انائے کبیر کے مقابلے میں کھڑی ہو کیکن علّامہ کے ہاں ایسا نہیں ہے۔ وہ آخری درج میں انسان کے شخص اس کی انا نیت کو بندے کے طور پر قائم رکھنا چاہتے ہیں۔ اس میں کوئی میں ہو تو ایک میں انسان میں میں اس کی دانا ہے ہو جسے خال ہو ہوں میں میں میں میں میں میں میں میں کوئی میں ہو ہو ہوں انسان کے شخص اس کی انا نیت کو بندے کے طور پر قائم رکھنا چاہتے ہیں۔ اس میں کوئی میری نوائے شوق سے شور حریم زانت میں

غلغله بائ الامال بنت كدة صفات ميں

53

المحمت قرآن 📲

وہاں پر بھی وہ چاہتے ہیں کہا پنی پوری شناخت کے ساتھ کھڑے ہوں۔ بعض اوقات ایسا لگتا ہے کہانہوں نے انسان کا قد رہت بڑھادیا ہے اور اسے خدا کا رفیق کار ( co-worker ) بنادیا گیا ہے۔ یہ چیزیں بھی گویا مبہم (problematic ) ہیں۔ یہاں پر جو چیز بھی بھی نا گوار بھی محسوں ہوتی ہے کہ جدیدیت کے اثر میں بھی ایک safety یہ ہے کہا قبال کا انسانِ کامل کا تصوّر وہی ہے جو مسلم صوفیوں عبدالکریم جیلی سے ابن عربی سے لیا گیا ہے اگر چہ یہاں بھی نبی اکرم میں ٹی تی بڑے کا ماڈل ہر کو خلاان کے بیش نظر ہے:

اگر بہ او نرسیدی' تمام بولہبی است گویا یہ سیفٹی والوزبھی اس میں لگے ہوئے ہیں کہ جہاں بعض اوقات بہت پریشانی ہونے لگتی ہے کہانسان کا بیان اتنا بڑا کردیا گیا ہے'اس کے اندرالوہی شان دکھائی گٹی ہےاورخدا کے تصورات کمپر دمائز کردیے گئے۔

علّامہ اقبال کے ہاں جدیدیت کی طرف مائل تصورات بھی ہیں لیکن کچھ چیزیں انہیں جدیدیت کا نمائندہ بننے سے روکتی ہیں۔ ایک تو یہ کہ ان کا تصور کا ننات بظاہر لگتا ہے کہ انسان مرکز ہے لیکن در حقیقت وہ انسان خدا کے آگے سر بسجود ہے۔ آخری تجزیے میں اقبال کا پورا بیانیہ بشر مرکزی (anthropocentric) نہیں بلکہ خدا مرکزی(define) ہے۔ وہ ہر چیز کوخدا کے حوالے سے معیّن (define) کرتے ہیں۔ دوسری بات حکمت قد آن بھی ایک یہ کہ سلم دنیا میں جدیدیت کا ایک بہت بڑا تصوّر نیشنل ازم بنا۔ علّامہ اقبال قومیت یا قوم پرسی کی جتنی بھی تعریفات ہیں ان کور ذکرتے ہیں اور مسلما نوں کے لیے قومیت کی اساس ان کے دین کو بناتے ہیں۔ سہر حال ہم کہ یہ سکتے ہیں کہ تہذیبی تناظر میں اقبال کے تصور خودی کی یہ خاصیت واضح ہے کہ اس کے ذریعے سے اس زمانے میں مسلما نوں کے اندر پایا جانے والا احساسِ کمتری غائب ہونا شروع ہو گیا اور جدیدیت سے بنے والی دنیا اور اس میں کار فرمانظامِ مراتب کے خلاف سب سے طاقتور آواز اقبال کی ثابت ہوئی اور تا حال بھی ایسا ہی ہے۔ آخر میں چارلس ٹیلر کا ایک اقتباس آپ کے سامنے رکھتا ہوں۔ ایک کتاب کے دیبا چے میں انہوں نے

اقبال کاذکر کیا ہے اور اس کیر کا بیک اقلبا کا ہپ سے سماعے رکھا ہوں۔ ایک لناب سے دیبا ہے یں اہوں سے اقبال کاذکر کیا ہے اور اس کا آغاز یہاں سے کیا ہے : We must re-read Iqbal یہ میں اقبال کو دوبارہ سے پڑھنے کی ضرورت ہے۔ پھرانہوں نے ایک بڑا اچھالفظ استعمال کیا ہے: transient modernisms۔ ان کے زدیک ہمارے ہاں کے وقتی جدت پسند( transient modernists )' مثال کے طور پر سریڈ حالی' شبلی کارآ مذہبیں تھے۔ اقبال کے بیانے کو چارکس ٹیکر ہم حال کا رآ مد شار کرتے ہیں۔ خاص طور پر جس علّا مدا قبال نے مشرق اور مغرب دونوں کے مفکّرین سے استفادہ کیا اور ایک امتزاج پیدا کیا ہے وہ غیر معمولی ہے۔ پیٹر برگر کی ایک کتاب ۲۰ میں اور کی میں چھی تھی:

"The Heretical Imperative: Contemporary Possibilities of Religious Affirmation"

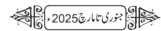
جوسوال علّامدا قبال نے اٹھا یا تھا' وہی کوئی ۵۳ برس بعد پیٹر برگرا ٹھارہا ہے کہ جدید دنیا میں مذاہب کی تشکیلِ نو کا کیا امکان باقی رہ گیا ہے۔اس نے ایک بہت اچھی topology بنائی ہے 'جو علّا مدا قبال کے کام کو شیچھنے کے لیے بھی مفید ہے۔ کہتا ہے کہ اہلِ مذاہب کے پاس ایک راستہ استخراجی ( deductive ) ہے۔ یعنی آپ مذہب کی حاکمیت کا دوبارہ دعوئی کریں اور اپنے آپ کو علیحدہ کر لیں' isolate کر لیں۔اس کی انتہا بنیاد پر سق حاکمیت کا دوبارہ دعوئی کریں اور اپنے آپ کو علیحدہ کر لیں' isolate کر لیں۔اس کی انتہا بنیاد پر سق و شناخت ( fundamentalism ) ہے۔ یہ وہ رومہ ہے جو عام طور پر روایتی ( traditional ) علاء کا تھا' جس کی پہچان کہف کی سنّت ہے کہ اپنا خزانہ اپنی روایت کو بچا لو علیحدہ ہو جا وَ' گو شتہ گیری( seclusion ) میں چلے جا کہ دوسرار و تیقلیل کا مکن ( seclusion ) ہے۔یعنی دوایت کو بچا لو علیحدہ ہو جا وَ' گو شتہ گیری( seclusion ) میں جو ک

"to interpret tradition in terms of modern secularity" یہ تصوّر secularists نے دیا اور اس کی چھاپ سر سید احمد خال کے ہاں اورڈ اکٹر فضل الرحمٰن کے ہاں ملتی ہے۔انہوں نے لادینیت (secularity ) کے سامنے گو یا ہار مان کی اور کہا کہ اپنے دین کو اس کے مطابق ڈ ھالنا ہے۔ یہ جمی ایک انتہا کی رائے ہے۔ کہتے ہیں کہ مذہب کے لیے تیسرا راستہ استقرائی (inductive) ہے۔ پیٹر برگر کہتا ہے:

"Inductive option is to turn to experience as the ground of all

55

🍣 🖁 حکمت قرآن 📲



religious affirmations, one's own experience to whatever extent this is possible. And the experience embodied in a particular range of tradition."

یہ جو کہا گیا ہے کہ تجربے ( experience ) کو بنیاد بنائیں 'صرف انفرادی نہیں بلکہ اجتماعیٰ 'تو ایسے لگتا ہے کہ یہ علامہ اقبال کی option ہے ۔ پچھلوگوں نے کہا کہ یہ در میانی راہ ہے ۔ نہ تو یہ option ہے کہ آپ اپنے آپ کو بالکل الگ (aloof) کرلیں' اور نہ ہی یہ reductive ہے کہ ہر چیز کو جدیدیت کے بیانے پر پر کھا جائے' بلکہ ایک لحاظ سے یہ onductive ہے کہ آزمایا جائے ۔ ٹیمر noticing tradition کہ مطابق اقبال کو relate کر کے دکھا یا جائے ۔ علامہ اقبال کے ہاں جتنی خت تقدیم میں ملتی ہے' وہ اور کہیں نہیں ملتی ۔ میں چندا شعار علامہ اقبال کی مثنوی' 'پس چہ با یہ کر د' میں سے بلاتھرہ اور لبغیر تر جے کے آپ کے سامنے رکھتا ہوں تا کہ معلوم موسط کہ وہ مغرب پر کیا فیصلہ دے رہے ہیں ۔ کہتے ہیں : موسط کہ وہ مغرب پر کیا فیصلہ دے رہے ہیں ۔ کہتے ہیں : چھ مہا بے شرم و فرق اندر مجاز آ کے سنیہ : ۔ زوج زوج اندر طوانی آب و گل جہ یہ تہذیب مادیت پنداور الی دی( optian کہ معلوم ) ہے ۔ ٹیمر کہتے ہیں : عقل و دین و دانش و ناموں و نگ بہتہ و نگ

ہے۔ یہ جوتصورتھا کہ کس طریقے سے ہمارے نوجوان مغرب گزیدہ ہیں: ترا وجود سرایا تجلی افرنگ کہ تُو وہاں کے عمارت گروں کی ہے تعمیر اور ہے گرچہ کمت کا جواں زندہ نظر آتا ہے

کرچہ کمتب کا جواں زندہ نظر آتا ہے مُردہ ہے مانگ کے لایا ہے فرنگی سے نفُس اور \_\_\_\_\_\_

آ گےاستعاریت ( colonialism )اورملوکیت ( imperialism ) کی طرف اشارہ ہے۔اس حوالے سے بھی سب سے توانا آواز اقبال کی ہے:۔ افرنگیاں ېدوش تبغ دانش در ہلاکِ نوعِ انساں سخت کوش آه از افرنگ و از آئین او آه از انديشهٔ لادينِ او دانی از افرنگ و از کارِ فرنگ تا کجا در قير زُتَارِ فرنگ ہاری صورت حال بیہے کہ: زخم ازدٔ نشتر ازدٔ سوزن ازد ما و جوے خون و اُمید رفو یعنی ہم Stockholm syndrome کا شکار ہیں ہمیں اپنے انحوا کا راور قاتل سے محبت ہوگئی ہے۔ ۔ خود بدانی یادشاہی قاہری است قاهری در عصرِ ما سوداگری است یہ بات کہ ایسٹ انڈیا کمپنی تجارت کے لیے آئی اور پھراس کے ذریعے یہاں پر قبضہ کیا۔ تختهٔ دُکّال شريکِ تخت و تاخ از تجارت نفع و از شاہی خراج یہ د دطرفہ لوٹ ہے' کہ یہاں سے سارا خام مال لے کر چلے گئے اور پھراسی سے مصنوعات تیار کر کے ہمیں بیچیں' جس پرٹیکس بھی عائد کیے۔ دونوں پہلوؤں سےلوٹ مارکی۔ پھر کہتے ہیں : 🔔 آن جہانبانی کہ ہم سوداگر است بر زبانش خیر و اندر دِل شر است کشتنِ بے حرب و ضرب آئینِ اوست مرگها در گردش ماشین اوست چنانچہ استعاریت اور ملوکیت کے بارے میں بیر سارا بیانی پہیں اس امر سے روکتا ہے کہ علّامہ اقبال کوایک

چنانچہ استعاریت اور ملوکیت کے بارے میں یہ سارا بیانیہ میں اس امرے رو کتا ہے کہ علّامہ اقبال کوایک اسلامی جدت پیند گردانیں ۔ علّامہ اقبال کی پشت پر دوبڑی طاقتیں تعلق بالقرآن اور تعلق بالرسول ہیں ۔ پھر یہ کہ علّامہ اقبال کی آخری تصنیف جوان کی وفات کے بعد چیچی ہے' ارمغانِ تجاز' اس میں اردو کے جصے میں' ابلیس کی مجلس شور کی' ایک غیر معمولی بیان ہے جس میں مغرب اور ابلیسی طاقتوں پر نفتر کی گئی ہے۔ اسی طریقے سے محک قرآن کی تحک قرآن کی جات ۲ ۱۹۳۷ء میں فارس کا جوآخری کلام چھپا'' پس چہ باید کرداے اقوامِ مشرق'' اس میں علّامہ اقبال نے اپنے نسب نام (genealogy) کا سراغ لگایا ہے۔ اپنے مرشد بتائے ہیں۔ ایک قریب کے مرشد ہیں اکبراللہ آبادی اور ایک ذرا دُور کے مرشد ہیں رومی ۔ رومی ہماری پوری مسلم روایت کے نمائندے ہیں۔ علّامہ اقبال اور اکبراللہ آبادی میں ایک فرق ہیہ ہے کہ اقبال کے ہاں زیادہ گفتگواصولی اور نظریاتی ہے جبکہ اکبر نے تہذیبی اوضاع پر اور ان کے مظاہر (manifestations) پر غیر معمولی گفتگو کی ہے۔ بہر حال مغرب کے بارے میں علّامہ اقبال ایک واضح یوزیشن رکھتے ہیں۔ پھر کہتے ہیں:۔

چو رومی در حرم دادم اذال من

از و آموختم اسرای جاں من (رومی کی طرح میں نے بھی حرم میں اذان دی' انہی سے میں نے روح کے اسرار سیکھے) بہ دویہ فتنہ عصر کہن او بہ دویہ فتنہ عصر رواں من (عصر کہن کے فتوں کورومی نے رد کیا اور عصر رواں کے فتوں کا میں نے) مغرب کی پوری فکر اور اس کے جواوضاع ہیں' اس کووہ فتنے سے تعبیر کرر ہے ہیں۔ خلا ہر ہے کوئی اسلامی جدت پسند میر بھی نہیں کر کے گا۔ ان کے ہاں تو جیسے ہمیشہ ایک معذرت خواہا نہ ( apologetic ) انداز رہا ہے۔ ان تمام معروضات کا حاصل ہیہ ہے کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ اگر چیعلامہ اقبال کے تصویر انسان اور تصویر علم میں ہمیں جگہ جگہ مغرب کی پر چھائی نظر آتی ہے اور بہت ہی جگہوں پر ہم ایک دوجذ بیت ( ambivalence ) علم میں ہمیں جگہ جگہ مغرب کی پر چھائی نظر آتی ہے اور بہت ہی جگہوں پر ہم ایک دوجذ بیت ( ambivalence ) علم میں ہمیں جگہ جگہ مغرب کی پر چھائی نظر آتی ہے اور بہت ہی جگہوں پر ہم ایک دوجذ بیت ( embivalence ) میں میں محمد اوضات کا حاصل سے ہے کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ اگر چیعلامہ اقبال کے تصویرانسان اور تصویر علم میں ہمیں جگہ جگہ مغرب کی پر چھائی نظر آتی ہے اور بہت ہی جگہوں پر ہم ایک دوجذ بیت ( embivalence ) میں میں محمد اور جریز نے آدمی کی طرح پر چھن کی اگر جو تھا مہ اقبال کے تصویرانسان اور تصویر نے جو بات اور تی جس محمر ہی کہی تھی کہی تھی کر گی تو کہ ہم ایک راطلاق خودان پر بھی ہوتا ہے۔ انہوں نے ہو بات اور تک زیب عالمگیڑ کے بارے میں کہی تھی' لگتا ہے کہ اس کا اطلاق خودان پر بھی ہوتا ہے۔ انہوں

درمیانِ کارزارِ کفر و دیں ترکشِ ما را خدنگِ آخریں (کفرودین ے معرکہ میں ہمارے ترکش کا آخری تیراورنگ زیب عالمگیرہے) آج ہم علّامہ اقبال کے بارے میں بھی سی بات کہہ سکتے ہیں۔ ھذا ما عندی واللّٰہ أعلم بالصواب! (تہذیب وتدوین: محمد طبق شعبہ مطبوعات)

58

کمت قرآن 📲



## فلسفهوتصوّف

رسالة 'ظهور العدم بنور القدم '(") از:مولا نااشرف على تقانو كُ تشهيل وتعليق بمرم محمود ( اس قسط کو پیچھلی اقساط کے ساتھ ملا کریڑ ھا جائے توبات واضح ہوگی۔عبارت تسہیل شدہ متن کی ہےاور بریکٹس میں شہیل شد ہمتن کی شرح ووضاحت ہے۔ ) آغازشهيل

اب حضرت مجد دالف ثانی شیخ احد سر ہندیؓ کے موقف کا بیان باقی رہ گیا ہے۔اس بات میں تو وہ شیخ ا کبرا بن عر کی<sup>ؒ</sup> کے ساتھ متفق ہیں کہ عالم کو موجو دقیقی نہیں سجھتے لیکن بیہ جوغیر حقیقی وجو دممکنات کے لیے ثابت ہوتا ہے اس ک کیفیت کے بیان میں شیخ اکبر سے مختلف ہیں۔حضرت مجدد ہیفر ماتے ہیں کہ عالم کی تخلیق سے پہلےصرف ایک ذ ات حِق ہی اپنے تمام اسماء وصفات کے ساتھ حقیقی طور پر موجودتھی ۔ان سے اسماء وصفات کے علاوہ عموم کے مرتبے میں کچھاعتباری حقائق تصےیعنی ان اساءوصفات کے بالمقابل ( مرتبہ عدم میں ) کچھ مفاہیم جوذات حق میں معدوم ہیں( یعنی ذات حق ان سے منزہ ہے ) جیسے کم کے مقابلے میں جہل قدرت کے مقابلے میں عجز دغیرہ ۔ پس پیر د دمختلف چیزیں ہیں۔ایک طرف کمالات ہیں کہ وہ وجودی حقائق ہیں' دوسری طرف نقائص ہیں جواصلاً معد وم ہیں۔ حق تعالیٰ نے جب عالم کو پردۂ عدم سے ظاہر کرنا چاہا تو ان کمالات کی تجلی ان عد مات ( معدومات ) پر فر مائی ۔ان میں ان کمالات کی صورت منعکس ہوگئی اور اس انعکاس کی وجہ سے ایسے حقائق ظاہر ہو گئے کہ ان کا ماد ہ تو بیہ عدمات ہیں اوران کی صورت بیہ عکوس ہیں (مادہ یہاں حقیقت کے معنوں میں ہے یا اس کو ماہیت بھی کہا جا سکتا ہے۔ عالم کی حقیقت و ماہیت تو بیہ معدومات ہی ہیں۔ اس کوصورت اساء وصفات کی تجلی کے منتیج میں حاصل ہوئی ہے )۔ یہی اعتباری حقائق (یعنی عدمات )ممکنات کی ماہیات ہیں۔ چونکہ بیرعدمات نقائص ہیں اس لیے اساء وصفات کے عین نہیں' جبیہا کہ اعیانِ ثابتہ اسماء وصفات کے عین تھے۔ چونکہ ان میں کمالات منعکس ہو چکے ہیں اس لیے دہ محض معد د مات بھی نہ رہے۔ان کو دجو دحقیقی بھی حاصل نہیں ہے کیونکہ دہ تو اللہ سجا نہ د تعالٰی ہی کو حاصل ہے اور نہ ہی ان کو خیال محض کہا جا سکتا ہے جیسا کہ وجودی صوفیاء کا مسلک ہے ور نہ نقائص کی عیذیت کمالات کے ساتھ لازم آئے گی (اگران معدومات ونقائص کو وجود حقیقی حاصل ہو گیا تو گویا وہ کمالات کے عین ہو گئے' کیونکہ کمالات یعنی اللہ کی ذات وصفات ہی حقیقتاً موجود ہیں۔ خیال محض کہنے سے کمالات کی نقائص کے ساتھ عیدیت اس طرح لازم آئے گی کہ خیال ایک اعتبار سے حقیقت کاعین ہوتا ہے' جس طرح ہم وجودی صوفیاء کے موقف میں دیکھآئے ہیں کہ وہاں

59

حکمت قرآن 🖁 🐎

اعمان ثابتہ کو ظاہر وجود پر متجلی فرمایا گیا اور ممکنات کو ایک وجود خیلی حاصل ہو گیا جس کی حقیقت وہ اعیان ثابتہ ہی ہیں۔ یہ تحنیلی وجود من وجہ عین ہے اعیان ثابتہ کا۔وحدت الوجودی نظام فکر میں اعیان ثابتہ کمالات ہی ہیں کیونکہ وہ عین ہیں اساءو صفات کے۔ حضرت مجدد کے نظام فکر میں ممکنات کی حقیقت اعیان ثابتہ نہیں بلکہ عد مات ہیں۔ اس لیے اگر اساء وصفات یا دوسرے الفاظ میں وجودات کی تجلی عد مات پر ہونے سے عد مات و نقائص کو وجود خیلی حاصل ہوگا تو بیا ساء و موجائے گا' کیونکہ خیل و جودی ہوتا ہے' وہ عد مات کی حقیقت اعیان ثابتہ نہیں بلکہ عد مات ہیں۔ اس لیے اگر اساء وصفات یا موجائے گا' کیونکہ خیل و جودی ہوتا ہے' وہ عد مات کا عین نہیں ہو سکتا جبکہ ظلی و جود مانے ہی حاصل ہو گا تو بیا ساء و صفات کا عل عدی ہوتا ہے یعنی وہ روشنی کے نہ ہونے سے عد مات و نقائص کو وجود خیلی حاصل ہو گا تو بیا ساء و صفات کا عین موجائے گا' کیونکہ خیل و جودی ہوتا ہے' وہ عد مات کا عین نہیں ہو سکتا جبکہ ظلی و جود مانے سے سیا شکال لا زم نہیں آتا' کیونکہ تل عدی ہوتا ہے یعنی وہ روشنی کے نہ ہونے سے پیدا ہوتا ہے۔ و اللہ اعلم )[ وجود میں کے موقف پر بیا شکال سامنے نہ تل عملی تل تمکنات کے خیالی و جود کی عینیت کمالات ظاہر و جود کے ساتھ لا زم آتی تھی کیونکہ و جو دِخیالی کوئی چیز نہ تھا۔ ] (اس بر یک [] والی عبارت میں متن کی جس عبارت کی تسہیل کی گئی ہے وہ انہی بریک کے ساتھ و ہاں پائی جاتی ہے۔ مطلب یہ کہ بی حضرت تھا نو ی کی عبارت نہیں ہے اور اس کے مفہوم میں پچھا بہا م ہے۔ سی حیال میں نے حضرت

خلاصہ میہ ہے کہ ان عدمات کا وجود نہ حقیقی ہے اور نہ خیالی بلکہ ان دونوں کے بیچ میں ہے اور اس کو وجو دِظلی کہتے ہیں ( خیالی بظاہر بچھ بھی نہیں ہوتا مگر اس کی حقیقت وجود ہے طل بظاہر بچھ ہوتا ہے مگر اس کی حقیقت عدم ہے ) طل یا سا میہ کا یہی معاملہ ہوتا ہے کہ جس کا وہ سا میہ ہوتا ہے وہ اگر غائب ہوجائے تو وہ ختم ہوجا تا ہے مگر آنکھوں کی شعاع کے ہند ہونے سے وہ معدد منہیں ہوتا۔ ان کے نز دیک ظلی وجود پہلے دی گئی مثال میں اس آئینہ کے سامیہ کا مرا ہے جو دھوپ میں بنتا ہے۔ اس سا میہ کی حقیقت عدم نو رہے اور میہ خاص شکل وصورت کول ہو یا چو کو روشن کے احاطے سے پیدا ہوتی ہے۔ اگر دھوپ نہ ہوتو میڈ خاص شکل بھی پیدا نہ ہو (شروع میں دی گئی مثال میں اس آئینہ کے سا میہ کی طرح احاطے سے پیدا ہوتی ہے۔ اگر دھوپ نہ ہوتو میڈ خاص شکل بھی پیدا نہ ہو (شروع میں دی گئی مثال میں نے اس کی تشبیہ ہو معد وم نیں بنتا ہے۔ اس سا میہ کی حقیقت عدم نو رہے اور میڈ خاص شکل وصورت کول ہو یا چوکور روشن کے احاطے سے پیدا ہوتی ہے۔ اگر دھوپ نہ ہوتو میڈ خاص شکل بھی پیدا نہ ہو (شروع میں دی گئی مثال میں خیال کی تشبیہ ہو معد وم نیں معام ہوتی ہوتی ہوتو ہو جو دیکھی ہوں نہ ہو (شروع میں دی گئی مثال میں خیال کی تشبیہ ہو معد وم نیں جائے۔ اس سا میہ کی حقیقت عدم نہ ہوتو میڈ خاص شکل ہی پیدا نہ ہو (شروع میں دی گئی مثال میں خیال کی تشبیہ ہو معد میں جنوبی ہوتی ہے۔ اگر دھوپ نہ ہوتو ہی خاص شکل بھی پیدا نہ ہو (شروع میں دی گئی مثال میں خیال کی تشبیہ ہو ہو ہوتی ہوتی ہوتا ہوتی ہوتا ہوتی ہے۔ اس سا می حوال ہوتو ہو جائی نہ ہو اپنی ذات میں پر چھنہیں ہے خصیف اس کی سورج ہی ہو معد دو منہیں ہوتا جب میں خوبا تا ہے )۔ ہو سکتا ہے کہ مولا نا روم سے کہ مندرجہ ذیل شعر میں عدم میں تصرف کر نے کو ہی بیان کیا گیا ہو:

لیس خزانہ صنع حق باشد عدم کہ بر آرد از و عطابا دمبدم مبدع آمد حق و مبدع آن بود کہ بر آرد فرع بے اصل و سند (دفتر پنج قبیل سرخی مثال عالم نیست ہست نماو عالم ہست نیست نما) ''عدم اللہ تعالیٰ کی صناعی کا خزانہ ہے۔ اس ہے وہ مستقل مخلوقات کو وجود بخشار ہتا ہے۔ حق بی پیدا کرنے والا ہے اور وہ ایسا پیدا کرنے والا ہے کہ ایسی فرع نکا تا ہے جس کی کو کی اصل اور سند ہی نہیں ہے۔'' مولا نا روم کے اس شعر کا اگر یہی مطلب ہوتو بیہ کہا جا سکتا ہے کہ وحدت الشہود کا اجمالی قول حضرت مجدد صاحب سے پہلے کا ہے' جس طرح وحدت الوجود کا اجمالی قول کہ می حضرت شخ اکبرا بن عربی سے پہلے کا ہے۔ یہ پورا بیان ہے حضرت مجد دصا حب کے مشرب کا جس کو وحدت الشہود کا عنوان دیا جا تا ہے۔ ایک اعتبار سے دیکھا سوالی ہے حضرت قرآن کی گھندی میں ہے دیکھا ہو مستقل محضرت شخ اکبرا بن عربی سے پہلے کا ہے۔ یہ پورا جائے تو اس کی حقیقت بھی وحدت الوجود ہی ہے جیسا کہ ابن عربی کی طرح مجد دصاحب کے ہاں بھی وجو دِحقیق واحد ہی ہے فرق اتنا ہے کہ ابن عربی وجو دِظلی کی نفی کرتے ہیں جبکہ مجد دصاحب اس کے قائل ہیں۔اصطلاحی طور پر وحدت الوجود کے بید معنی ہوں گے کہ وجود کی وحدت کو ثابت کرنا وجو دِظلی کی نفی کے ساتھ محبر دصاحب وجو دِظلی کی نفی کے قائل نہیں اس لیے ان کے مشرب کا عنوان وحدت الوجود نہیں ہوا۔ ( یہاں پر بیدا شکال بہر حال پیدا ہوتا ہے کہ وجود ظلی کے اثبات کے ساتھ وجود کی وحدت کی بر قرار رہ سکتی ہے جبکہ وجود ظلی کو وجود نفس الا مری حضرت تھا نو ی نے ہی آ گے ارشاد فرمایا ہے!)

جہاں تک حضرت مجد دصاحب کے موقف کاعنوان وحدت الشہود قراریا نا ہے اس کی وجہ ہیے ہے کہ حضرت مجر دصاحب شیخ اکبر کا عذریہ بیان فرماتے ہیں کہان کو وجو دِحقیقی کے نور کے غلبے کی وجہ ہے وجو دِظلی کا مشاہدہ نہ ہوا'صرف وجود حقیقی و داحد کا ہی مشاہدہ ہوا جیسے بغیرقلعی شدہ آ ئینے کا سامیہ کامل طور پر ظاہر نہیں ہوتا' کیونکہ اس میں ے دھوی بھی چھن کر آ رہی ہوتی ہے' اس لیے بعض اوقات کمز ور نگاہ دالوں کو سایڈ نظرنہیں آ تا بلکہ ہر طرف دھو*پ* ہی پھیلی ہوئی نظرآ تی ہے۔( رسالہ کے آغاز میں جومثال بیان کی گئی ہے اس میں بغیرقلعی کے آئینہ فرض کرنے کی دجہ بھی اس تطبق کے نتیج میں سمجھ آ جاتی ہے )۔ حضرت مجد د صاحب نے اس حقیقت سے پر دہ اٹھایا کہ وحدت الوجود اصطلاحی اصل میں وحدت الشہود ہے ٰاس وجہ سے ان کے مشرب کا عنوان وحدت الشہود ہو گیا۔ گویا شیخ اکبر نے مسئلہ کی اصل حقیقت وحدت الوجود کو سمجھا جبکہ حضرت مجد د صاحب نے اسی مسئلہ کی حقیقت کو وحدت الشہود کی حیثیت سے ظاہر کیا۔ شیخ اکبرعالم کے وجود کی کمل نفی کرتے ہیں اس لیےصرف وجو دِحق ہی کا مشاہدہ کرتے ہیں۔ مجد دصاحب عالم کے لیے ظلی وجود ثابت کرتے ہیں لیکن مشاہدہ وجود حقیقی کا بی کرتے ہیں' جیسے دن میں ستاروں کی موجود گی کے باوجود ان کا مشاہدہ نہیں ہویا تا حالانکہ ان کوموجود شمجھا بھی جا تا ہے( بیتوجیہات مکتوباتِ حضرت مجد دہی ہے ماخوذ ہیں ) ۔ اصطلاحی نا موں میں فرق کی یہی وجہ ہے ُور نہ دحدت الوجود کے لغوی معنی کے قائل ہونے میں د دنوں شریک ہیں۔شیخ ا کبر ہوں یا محد دصاحب د دنوں وجو دکو جزئی حقیقی کہتے ہیں (یعنی وجو دایک کلی مفہو منہیں ہے کہ جس کے مصدا قات بہت ہے ہوں بلکہ اس کی مصداق ایک ایسی حقیقت ہے جو داحد ہے )۔ پس چاروں مذا ہب میں سے تین ( حکماءاسلام' قائلین بوحدت الوجود' قائلین بوحدت الشہود )اس دعویٰ ( وجود کے جزئی حقیقی ہونے ) پر متفق ہیں ۔صرف علماءِ ظاہر وجود کوکلی مشلک اور اس کے مصد اقات کومتعدد مانتے ہیں ۔ (کلی مشلک کی اصطلاح کی تعریف پہلے کی جاچکی ہے۔ ویسے تمام علاءِ ظاہر کی طرف اس مسلک کی نسبت محل نظر ہے۔ ایک رائے کے مطابق اکثر متکلمین کے پاں وجو دِکلی متواطی ہے۔ )

مجدد صاحب کے موقف پر بہت سے وہ اعتراضات بھی واردنہیں ہوتے جو وجودید کے موقف پر ہوتے تھے اگر چہان پر بھی جواب کے بعدان کا اثر ندر ہا جبکہ یہاں تو وارد ہی نہیں ہوتے۔مثلاً دوسرا شبر (شبهات کا بیان پہلے ہو چکا ہے وہاں سے رجوع کیا جاسکتا ہے ) اس لیے واردنہیں ہوتا کہ شہودید کے نزدیک عالم کا وجود ظلی ہے خیالی سی و کہ ہوتا کہ شہودید کے نزدیک عالم کا وجود ظلی ہے خیالی

نہیں اور وجو دِظلی وجو دِفس الامری ہی کی ایک قشم ہے( وجودظلی کو وجو دِفس الامری کی ایک قشم مان کر وجود کے جزئی حقیقی ہونے کا موقف کچھ ضہوم نہیں ہو یار ہا۔اگر جی<sup>ہ</sup> حضرت تھا نو می<sup>ر</sup> حضراتِ وجود یہ وشہود یہ کے مامین نزاعِ حقیقی کے قائل ہیں' جیسا کہ دونوں مواقف کی توضیحات سے اظہر من اشتمس ہوجا تا ہے لیکن شاید وجودیہ وشہودیہ کے مواقف کی دوسرے مواقف سے امتیاز کے لیے یامجد دصاحب کی بعض عبارات کی توجیہ کے لیے وجود کے جزئی حقیقی ہونے کے قول میں شہود بیہ کوبھی شامل کیا گیا ہے لیکن بیا شکال ہمرحال اپنی جگہ پر باقی رہے گا کہ وجو دِظلی کو وجو دِنفس الامری کی ایک قشم مان کر وجودکوجز ئی حقیقی کہنا کیے ممکن ہے۔واللہ اعلم )۔ تیسرا شبہاس لیے وار ذہیں ہوتا کیونکہ شرور ونقائص کی اصل عد مات کو ما نا جاسکتا ہے( وجود ی نظام فکر میں ممکنات کی ماہیات چونکہ اعیانِ ثابتہ یتھےاس لیے وہاں بیاعتراض دارد ہوتا ہے اگر جہ انہوں نے اس کا مناسب جواب دے دیا۔ یہاں تو وہ اعتراض سامنے ہی نہیں آتا کیونکہ ممکنات کی ماہیات عد مات ہیں نہ کہ اعیانِ ثابتہ )۔ چوتھااعتراض اس لیے داردنہیں ہوتا کیونکہ بیتمام کمالات کی مستقل بچلی کے قائل ہیں (عدمات باہم تمیز یتھےاضافی اوراعتباری طور پر۔اس کی کچھنفصیل آ گےآئے گی۔ ہرعدم پراس کے متقابل وجود کی تجلی ہوئی جس ہے ممکنات کو وجودظلی حاصل ہوا)۔ یا نچواں شبہ یہاں پراس لیے پیش نہیں آتا کیونکہ شہود یہ کے نز دیک بخلی کرنے والےاورجس پر بچلی کی جارہی ہےان میں باہم عینیت کا احتمال ہی نہیں ( کہ بچلّی کے بارے میں بیہوال پیدا ہو کہ دہ کیے ہوئی)۔ جہاں تک پہلے شبہ کی بات ہےتو وہ یہاں بھی پیش آ سکتا ہے۔عدمات پراساء وصفات کی تجلی کا مطلب کیا ہے؟ بیسوال یہاں اجمال کے ساتھ بھی پیدا ہوسکتا ہے۔اجمالی طور پراس کا جواب وہی ہے جو وحدت الوجود پر اس شبہ کے دارد ہونے پر دیا گیا تھا۔تفصیل کے ساتھ اس مسلہ کو جب اٹھایا جائے گا تو اس کا تفصیلی جواب پہلے دیے گئے تفصیلی جواب سے فرق ہو جائے گا' کیونکہ یہ تفصیلی سوال بھی وہاں کے تفصیلی سوال سے فرق ہے اور بیہ بات ذرا سے نور دفکر سے معلوم ہو کتی ہے کہ بیرزیا دہ مشکل بھی ہے' کیونکہ اس میں عدم کے لیے وجود کے احکام بیان کیے گئے (یعنی بخلی عدمات پر ہورہی ہے مگرجس پر بخلی ہواس کا موجود ہونا پہلے ضروری ہے )۔ پھران عد مات کے لیے قدم کاحکم کرنابھی ضروری قرار پایتا ہے۔اگر چہ جواب کے بعد بیاعتراض ختم ہوجا تا ہے لیکن اس اعتراض اور اس سوال کے مشکل ہونے میں شبنہیں ہے اوراسی وجہ سے بیکہنا کہ وحدت الوجود عقل سے زیا دہ دور ہے بنسبت وحدت الشہوڈ زیادہ قرین عقل نہیں ہے۔(اگر حیاس رسالہ میں حضرت تھا نوی نے اپنے موقف کے بیان ہے گریز کیا ہے مگر یہاں ہے ایک گونہ اشارہ ملتا ہے کہ ان کے ہاں رجحان عقلی طور پر وحدت الوجود کی طرف ہے۔واللہ اعلم ) وہ بنیادی مسّلہ ہیہ ہے کہ عدمات جب کسی بھی قشم کے وجود سے متصف ہی نہیں ہیں تو چھر وہ وجودات(اساء و صفات ) کے منعکس ہونے کامحل ومقام کیسے بن گئے جبکہ کسی وجود می شئے کامحل ومقام بننے کے لیے موجود ہونا تو ضروری ہے؟ اس کا جواب بید ہے کہ عدمات چاہے موجود نہ ہوں مگر ہیں واقعی ( یعنی real تو نہیں ہیں مگر ہیں actual)۔مثلاً یہ قضیہ لاز می طور پر کیج ہے کہ ذات حِق میں عجز معدوم ہے۔اگر یہ عجز کاعدم واقعی نہ ہوگا تو' معاذ اللَّذُعجز كا وجود واقعى ہوگا كيونكه ارتفاعِ نقيضين محال ہے(اجتماع يا ارتفاعِ نقيضين كا محال ہوناعقل اور وجود كا بنيادى المحتفي المراجعة المحتجم محتجم المحتجم المحتجم محتجم ا 🖁 🔁 حکمت قرآن 62

قانون ہے اور تمام محالات کانعین ای اصول سے ہوتا ہے۔ ایسانہیں ہے کہ بیصرف قانونِ عقلی ہے بلکہ جملہ موجودات میں جاری ہے۔ اس کا سادہ بیان بیہ ہے کہ وجود عدم نہیں ہوسکتا اور نہ عدم وجود ہوسکتا ہے اور نہ ہی میمکن ہے کہ نہ عدم ہونہ وجود فقیضین اور ضدین میں فرق بیہ ہے کہ قصیفین کی دونوں اطراف میں سے ایک عدمی ہوتی ہے اور ایک وجود کی جیسے ''ہونا''اور'' نہ ہونا'' ہے 'لہذا نقیضین میں نہ اجتماع ہوسکتا ہے اور نہ ارتفاع۔ ضدین میں دونوں اطراف وجود کی ہوتی ہیں مثلا سفید اور کالا۔ بید دونوں جع تو نہیں ہو سکتے لیے نی اجماع ضدین محال ہے مگر ارتفاع ضدین محال اللہ ان وجود کی ہوتی ہو کہ نہ کالا ہوا در نہ ہونا'' ہے 'لہذا نقیضین میں نہ اجتماع ہو سکتا ہے اور نہ ارتفاع۔ ضدین میں دونوں اطراف وجود کی ہوتی ہوں مثلا سفید اور کالا۔ بید دونوں جع تو نہیں ہو سکتے لیونی اجماع ضدین محال ہے مگر ارتفاع ضدین محال نہیں ہے یعنی میں کن ہوں مثلا سفید اور کالا۔ بیدونوں جع تو نہیں ہو سکتے یعنی اجتماع ضدین محال ہے مگر ارتفاع ضدین محال نہیں ہے یعنی سے کہ مولا یا دوسرے الفاظ میں اس کا عدم دافتی نہ ہوگا تو لاز می بات ہے کہ جمز یا موجود ہوگا یا معدوم۔ عبز اگر معدوم نہ تیسری صورت مکن نہیں ہے اور دانت و دیتھی تو کہ ہو تھی ہو جو دہوں کا ہوں ہے کہ کر معدوم نہیں کہ کہ کہ ہو جو دہوگا یا معدوم۔ عبز اگر معدوم نہ موگا یا دوسرے الفاظ میں اس کا عدم دافتی نہ ہوگا تو لاز می بات ہے کہ جمز میں موجود ہوگا یک میں ہوں کی مکن ہیں کوئی تیسری صورت مکن نہیں ہے اور جز کا ذات واجب میں موجود ہونا محال ہے جس پر دلائل قائم ہیں۔) عبز کا وجود ذات حق

اس طرح دوسرے عد مات کا معاملہ ہے۔اگر بیشبہ پیش کیا جائے کہ قضیہ موجبہ(جس میں کسی کے لیے کوئی شے ثابت کی جائے ) کے لیے موضوع کا وجود شرط ہے(یعنی موضوع ہوگا تو اس کے لیے کوئی محمول ثابت کیا جائے گا)ادر یہاں جوموضوع بے یعنی جز دہ موجود ہی نہیں تو یہ قضیہ موجبہ کہ عجز معد دم ہے کیسے تیج ہوگا؟ جواباً عرض ہے کہ پہلی بات توبیہ ہے کہ بیہ موجبہ( affirmative ) بھی حقیقت میں سالبہ( negative) ہے ( جس میں موضوع ے محمول کی <sup>ن</sup>فی کی جاتی ہے ) ۔ یعنی بیہ کہ جزموجو دنہیں ہے لیکن بیہ سالبہ واقعی ہے تو عدم کا واقعی ہونا تو *بہر* حال ثابت ہی رہا۔اگراس کو قضیہ موجبہ بھی مان لیا جائے تب بھی محقق ماہرین منطق نے اس اشتراط ( کہ قضیہ موجبہ کے لیے موضوع کا وجو د شرط ہے ) ہی کوتسلیم نہیں کیا۔اس مسئلہ پر حمد اللّٰہ ( مولوی حمد اللّٰہ شرح سلم العلوم از محب اللّٰہ بہاری ) نے بحث کی ہےاوران کے نزد یک موضوع ومحمول(subject and predicate) میں صرف تعلق شرط ہے جو یہاں یا یا جا تا ہے( یعنی موضوع کا نصور کفایت کرتا ہے اور اس کا وجود ضروری نہیں )۔ بہر حال جب عد مات کی واقعیت ثابت ہوگئی تو وہ (وجودات کے لیے )انعکاس کا کل بن سکتے ہیں۔ یہ بات تسلیم شدہ نہیں ہے کہ وجو دی کے انعکاس کامحل دمقام بننے کے لیے دجودیت شرط ہے۔صرف داقعیت کا فی ہےادردہ یائی جاتی ہے۔اگر بداعتراض کیا جائے کہ عدم تو قدیم (یعنی ہمیشہ سے ہے) ہے اور اگر اس عدم کو واقعی مان لیا گیا تو واقعیات کا قدم لازم آ جائے گا (یعنی ایک واقعی شے قدیم قراریائے گی اور سجانہ وتعالیٰ کے علاوہ کچھ بھی قدیم نہیں ہے )۔اس اعتراض کا جواب یہ ہے کہ کسی چیز کے عدم کا قدم اس کے قدم کا عدم ہے (یعنی کسی کا ہمیشہ سے معدوم ہونا در حقیقت اس بات کا بیان ہے کہ وہ قد یم نہیں ہے۔قدیم کہتے ہی اس کو ہیں جوغیر مسبوق بالعدم ہو یعنی اس سے پہلے عدم نہ ہو جبکہ جس کا عدم قديم ہو وہ تو ہے ہى معدوم \_اب وہ وجود ميں آسكتى ہےا گروہ معدوم ممكن ہو ليكن اگر وہ معدوم متنع ہوتو وہ وجود ميں آ ہى نہیں سکتا' ہاں نفس تصوراس کابھی ممکن ہے۔ یہاں عد مات کے لیے جو داقعیت ثابت کی گئی ہےتو وہ داقعیت کوئی وجود دی تکم نہیں ہے بلکہ صرف تصور کی واقعیت ثابت کی گئی ہے نہ کہ وجود کی )۔ یہاں بی قدم کا عدم ہی تو مطلوب ہے ( کہ باری المحتفي المريقة المريقة 2025 م المحافظة المحتجمة محتجمة المحتجمة المحتجمة المحتجمة محتجمة المحتجمة محتجمة محتمة مح 63 کمت قرآن ا 🎼

تعالی کے علاوہ ہر شئے حادث ہے ) اور اس سے کوئی مسئلہ پیدانہیں ہوتا 'صرف الفاظ وحشت کا باعث بنتے ہیں گمر اصل اعتبار تو معانی کا کیا جاتا ہے نہ کہ الفاظ کا۔ اگر بید کہا جائے کہ عدم تو ایک واحد حقیقت ہے ( حقیقت یہاں مجازی معانی میں ہے ) 'اس کے اجزا الگ الگنہیں ہیں نہ ان میں باہم کوئی تمیز ہے تو پھر اساء وصفات جو مختلف ہیں ( اور باہم متمیز ہیں ) ان کی تجلی اس پر کیسے ہوئی کہ اس سے ایک محل پر مختلف احوال کا ایک ساتھ وارد ہونا لازم آتا ہے حقیقت ہے گر جس کی طرف وہ اضافت رکھتا ہے اس میں تمایز ہے ( یعنی اسا ہو صفات جو مختلف ہیں ( اور اضافی اور اعتباری تیمیز پیدا ہوجاتی ہے ( اس کی غیر معقولیت واضح ہے ) ؟ اس کا جواب میہ ہے کہ اس کے باوجود کہ عدم ایک واحد حقیقت ہے مگر جس کی طرف وہ اضافت رکھتا ہے اس میں تمایز ہے ( یعنی اساء وصفات ) اس لیے اس میں بھی ایک اضافی اور اعتباری تیمیز پیدا ہوجاتی ہے ( عدم این ذات میں تو کی خینیں ہے۔ اس کا تصور وجود کی نہت ہی ہے ہم ایک واحد ہوتی ہے۔ جب اس کا مجازی وجود ہی نبی اور اضافی ہے تو پہی نہ ہم کو کی تیز ہے ہو کہ اس کے باوجود کہ عدم ایک واحد ہوتی ہے۔ جب اس کا مجازی وجود ہی نبی اور اضافی ہے تو اس میں تمایز ہے ( یعنی اساء وصفات ) اس لیے اس میں بھی ایف ہوتیں ہے۔ جب اس کا مجازی وجود ہی نبی اور اضافی ہے تو یہی نسبت اور اضافت اس میں اضافی واعتباری تریز کا با عث بھی ہوتی ہو ہو ہی بی ایں ای ای ای ای ای ای ای ہو ای ہیں ہیں تعدد ہے 'اس کی وجہ ہے کہ میں بھی تعدد ہو گیا اور کوئی

شبہات توسب دور ہو گئے۔ باقی جہاں تک اس سوال کا تعلق ہے کہ اس انعکاس کی <sup>ح</sup>قیقت کیا ہے تو<sup>ک</sup>شفی امور کی حقیقت ہمیں کیا معلوم ہوتی 'عقلاءعقلی امور کی حقیقت بیان کرنے سے عاجز ہیں۔ چنانچہ ( ذہن یا حس میں )جن ارتسامات اور انتفاشات( شبت ہو جانا'جم جانا'منعکس ہو جانا 'نقش ہو جانا ) جیسے محسوس صورتوں کا حس مشترک اور خیال میں ثبت ہوجانا اور ثابت رہنا' جزئی معانی کا دہم اور حافظہ میں نقش ہوجانا' کلی معانی کا ادراک عقل کے ذریعے ہونا اوران کاعقل فعال میں محفوظ ہونا' بیآ خری بات سب سے زیادہ بے جوڑ ہے۔ بہر حال بیسب فلسفيوں اور حکماء کے دعویٰ ہیں جن میں ہے کچھ ہے بعض حکماء اسلام بھی متفق ہیں مگر آج تک اس کی حقیقت نہ جان سکےاوراسی وجہ سے باہم بھی اس بارے میں کثرت سےاختلاف کرتے ہیں۔(یہاں حضرت تھانوی نے حواس خمسہ باطنه کا بیان کیا ہے جو بہت سے حکماءاور فلاسفہ کے ہاں معروف ہے۔حس مشترک ' حیال' وہم' حافظہاور متصرفہ سے یا پنج باطنی حواس ہیں ۔متن میں متصرفہ کو ہی غالباً عقل کہا گیا ہے کیونکہ تر کیب وتحلیل اسی کا کام ہے ۔عقل فعال حکماء کے تصورعقول عشرہ میں ہے دسویں عقل ہے جو عالم سفلی میں صورتوں کودینے والی اور اعراض کو بخشنے والی ہے اور انفرا دی نفوس دعقول کے ساتھ براہ راست ربط رکھتی ہے۔ ) پس اگر اساء وصفات کےعدم پر اثر انداز ہونے کی حقیقت معلوم نہ ہومگر کو ئی عقلی یانقلی دلیل اس کےخلاف بھی نہیں ہے توصرف حقیقت نہ معلوم ہونے کی وجہ سےا نکار کرنا ضروری نہیں ہے۔ شهودی مذہب کا بیان بھی الحمد للہ کمل ہو گیا اور ہمارا مقصد بھی حاصل ہو گیا۔اب بطورِ اختنام ان دونوں مذا ہب میں فرق کا خلاصہ عرض کرتا ہوں اور پھرایک وصیت پر اس رسالے کو کمل کرتا ہوں ۔ وحدت الوجود کے قائلین کے نز دیک اس عالم کی حقیقت اساء وصفات ہی ہیں جن کی ظاہر وجود پر تجلی کے نتیج میں اس عالم کا وجود خیالی پیدا ہوا۔اس عالم کو تبھی بالکل معدوم محض کہہ دیا جاتا ہے (یعنی کہ گویا وہ ہے ہی نہیں) مگراس کے ساتھ بہت سے احکام اس سے متعلق ہیں ۔بھی اس عالم کے بارے میں بہ کہددیا جاتا ہے کہ وہ

المحتفي المريقة المريقة 2025 م المحافظة المحتجمة محتجمة المحتجمة المحتجمة المحتجمة محتجمة المحتجمة محتجمة محتمة مح

64

🍣 🖁 حکمت قرآن 📲

حق کاعین ہے۔ دونوں کا حاصل ایک ہی ہے( یعنی معدوم محض کہنے اور عین حق کہنے کا' کیونکہ عالم کا وجود خیالی ہے مگر اس خیال کوخیال حادث پر قیاس نہیں کیا جا سکتا )۔ وحدت الشہود کے قائلین کے نز دیک اس عالم کی حقیقت عد مات ہیں جن پراساء دصفات کی بخلی ہوئی جس کے منتج میں عالم کا وجو دِظلی پیدا ہوا۔اس لیے وہ عالم کو نہ معد و محض سمجھتے ہیں اور نہ بیہ کہتے ہیں کہ وہ عین حق ہے( یہاں ان دومواقف میں حقیقی اختلاف بالکل ظاہر وباہر ہوجا تا ہے۔اور یہ کہنا کہ بیا ختلاف کفظی ہے'اس کی کوئی حکمت تو ہوسکتی ہے مگر حقیقت کے مطابق اس کونہیں کہا جاسکتا ۔واللہ اعلم )۔ باقی اس عالم کے بارے میں بیہ کہنے میں وجودی اور شہودی دونوں شریک ہیں کہ اس عالم کو حقیقی وجود حاصل نہیں اور اس میں اہل ظاہر کی ملامت کے دونوں ہدف ہیں ( حصرت تھا نوی نے اہل ظاہر کا جوموقف وجود کے بارے میں نقل کیا ہے وہ کلی مشکک ہونے کا ہے۔اس اصطلاح کی شرح پہلے بیان کی جاچکی ہے۔اہل ظاہر کے مذہب کی رو ہےبھی اگر عالم کے وجود کو غیر حقیقی اللہ تعالیٰ کے وجود کی نسبت سے کہہ دیا جائے تواس کی گنجائش ہے۔ جیسے ممکنات کاعلم واجب کےعلم کے مقالبے میں کچھ بھی نہیں ہے اسی طرح ممکنات کو دجود کا معاملہ واجب کے وجود کے مقابلے پر ہے۔اس طرح علماءِ ظاہر کا موقف حضرت مجد دصاحب کے موقف کے بہت قریب آجا تا ہے اور اہل ظاہر کی ملامت کومجد دصاحب پر سے بہت حد تک ختم کیا جاسکتا ہے کیونکہ دونوں عالم کے لیے وجودنفس الامری کے قائل ہیں۔ وجو دِظلیٰ وجو دِنفس الامری ہی کی ایک قسم ہے۔اس کوحضرت تھانوی پہلے بیان کر چکے ہیں۔ وجو دِخیالی وجو دِفْس الامری نہیں ہے۔ حقیقی اختلاف یہاں پر واضح ہوتا ہے۔ واللّہ اعلم)۔ بیہ ملامت شیخ ابن عربی پرزیادہ اس لیے ہے کہ ان کے کلام کو غلط شمجھے ہیں (اس کے دومطالب ہو سکتے ہیں۔ ایک تو بیدکدان کوموقف کوہی نہیں شمجھے دوسرا بید کداس بات کونہیں سمجھ سکے کہ میہ موقف کسی قطعی عقلی یانقلی دلیل کےخلاف نہیں ہے۔ایسا لگتاہے کہ بہت سے حضرات سے غلط بیچھنے کا بید دوسرا مطلب متعلق ہوتا ہے۔ واللہ اعلم ۔اور اس رسالے'' ظہور العدم ہنورالقدم' میں حضرت تھانوی نے بنیا دی طور پر بیہ بات بیان کی ہے کہ بیہ مسّلة علمی اور کلامی ہے جس میں اختلاف کی <sup>ع</sup>نجائش ہے۔ *کسی ع*قلی وقعلی دلیل کےخلاف نہیں ہےتو اس کی بنا پرتضلیل <sup>،</sup> تکفیرا ورتفسیق درست رویہنہیں ہے ) حالا نکہ ہیہ بات ظاہر ہے کہ اگرشیخ کا کلام محض گمراہی ہوتا تو حضرت مجد دصاحب اس کو بیان کرنے کے بجائے اس کو باطل قرار دے کرشیخ ابن عربی کی تصلیل اور تکفیر کرتے۔ بحائے اس کے وہ شیخ کوغلطی پر شجھنے کے باوجود اللہ تعالٰی ک بارگاہ میں مقبول لوگوں میں شار کرتے ہیں' جبیہا کہان کے مکتوبات میں اس کا بیان ہے۔( حضرت مجد دصاحب نے ابن عربی کو گمراہ کہنے یا کافرقرار دینے کے بجائے ان کوغلطی پر سمجھا ہےا ورنہایت ادب کے ساتھ اپنے تیک اس غلطی کی اصلاح کی ہے اور ان کو مقبولانِ بارگاہ الہٰی میں شارکیا ہے۔اس کے بیان میں مکتوبات کی بہت سی عبارتمیں نقل کی حاسكتي بين\_)

وصیت عام طور پرعلم الکلام سے متعلق تمام مسائل میں اور خاص طور پر ان مباحث میں جن کا تعلق ذات وصفات سے ہے بغیر کسی قطعی عقلی یا نقلی دلیل کے مض ظنیا ت کی بنیاد پر کوئی حکم کرنا' (ظنیات میں کشف بھی شامل ہے ) اور حکے اور حکمت قرآن کی ایک کھنے کہ تھا ہے کہ میں اور خاص طور پر ان مباحث میں جن کا تعلق ذات وصفات و مضات

کشف ظنیات میں بھی سب سے کمتر درج پر ہے شدید خطرے کا مقام اور سلف صالحین کے مسلک کے خلاف ہے۔جن بزرگوں نے ان موضوعات پر کچھ کلام کیا ہے ان میں سے اکثر کا مقصد شبہات اورخوا ہشات کے بیچھیے پڑنے والوں کار ڈتھا (جیسے مجد دصاحب نے وجودی موقف میں غلو کرنے والوں کی اصلاح کی غرض سے اس مسئلے پر کلام کیا)۔اگر بعض بزرگوں نے اس کومقصود بنایا جوخلاف احتیاط ہے( حضرت تھانوی نے یہاں ان پرکوئی تکم نہیں لگایا' بس ان کےایک فعل کوخلاف احتیاط کہا ہے )ایسے مسائل میں سلامتی اسی میں ہے کہ نصوص ہے آگے پیچھے نہ ہوا جائے اورسلف کےمسلک پڑمل کیا جائے اوران کےاس ارشاد کہ'' جس کواللہ نےمبہم رکھا ہےاس کومبہم ہی رہنے دو'' کو مشعلِ راہ بنا یا جائے۔اگر کوئی حقیقت جونص سے زیادہ ہو(یعنی نص میں اس کا داضح بیان نہ ہو)اور وہ کسی بھی دلیلِ ظنی سے اور ظاہر ہے کہ کشف بھی اس میں شامل ہے ُواضح ہوجائے اور وہ کسی قطعی عقل دلیل اور کسی ظنی یاقطعی نقلی دلیل کےخلاف بھی نہ ہوتواس میں زیادہ غور دخوض نہ کریں اور دونوں جانب کا احتمال شمجھیں۔ چونکہ بیہ سئلہ بھی جس کے بارے میں اس رسالے میں کلام کیا گیا ہے انہی مسائل میں سے ہےجن کاتعلق ذات وصفات سے ہے اور اس کی بنیادبھی حادث اور قدیم کے مابین ربط کا مسلہ ہے ( اگرعلمی طور پر بیہ سوال یو چھا جائے کہ وحدت الوجود بنیادی طور پر کس سوال کا جواب ہے یا کس مسلح کاحل ہے تو اس کا جواب پیر ہے کہ حادث اور قدیم کے مابین ربط کے مسلے یا سوال کا)اس لیےاس کے ساتھ بھی یہی معاملہ رکھیں ۔اجمالی طور پر بیع تقیدہ تو یور بے یقین کے ساتھ رکھیں کہ عالم پہلے معدوم تھا'اللہ تعالیٰ نے اسے اپنے علم وقدرت اورارا دے سے وجود بخشا۔ باقی جہاں تک اس سوال کا معاملہ ہے کہ کیسے پیدا فرمایا' تو اس میں نہ نحور وفکر کریں اور نہ (بلاضرورت) کلام کریں'جس طرح تقدیر کے مسلے میں احادیث میں بھی یہی تعلیم دی گئی ہے کہا جمالی طور پراس کے اعتقاد کوفرض اور شرطِ ایمان بیان کیا گیا ہے اور تفصیل کے درج میں غور دفکر کرنے اور بات کرنے کومنع فرمایا گیا ہے۔ (یہاں پر یہ بات قابل غور ہے کہ منگلمین اسلام نے اس مسلے پر کلام فرمایا ہے تو بیہ وال پیدا ہوتا ہے کہ کیا انہوں نے اس نبوی ممانعت کی پر دانہیں کی ! یقیناً ایسی بات نہیں ہے بلکہ وہ کلام کچھ ضرورتوں ہے کیا گیا ہے۔مثلاً ہیرکہ جب کچھ باطل فرقوں نے جر وقدر کے مسلے میں افراطی وتفریطی تصورات بیان کرنے شروع کیے تومتکلمین اہل سُنّت کواس بات کی حاجت ہوئی کہ دہ ان باطل نظریات کا رڈ کریں اور اس مسئلے میں صحیح عقیدہ مدلّل بیان کریں۔لہٰذاانہوں نے بیرکیااوراس مسلّے پرطول طویل کلام بھی کرنا پڑا۔اسی طرح کا معاملہ یہاں ہوا کہ جب کچھ ہزرگوں سے حادث اور قدیم کے ربط وجود کی وحدت کے بارے میں کچھ معارف ظاہر ہوئے جن میں سے بعض کے ہاں اس کے اظہار کی وجہ احوال کا غلبہ تھا اور بعض کے ہاں قوت ِ عقلیہ کا کمالُ اور ظاہر ہے کہ بیہ اظہارعوام کے لیے تھا، یہ نہیں' لیکن کچھ غیر مختاط صوفیاءادر شاعروں کے ہتھے چڑھنے کی بنا پر اس سے عقائد کی خرابی پیدا ہونا شروع ہو چکی تقی جس کے ربِّعمل میں علاء خلاہر نے ان بز رگوں کی بھی تضلیل وتکفیر شروع کر دی۔اس رسالہ کا وجہ جواز بھی سیبی ہے جنم لیتا ہے کہ اس مسلے کاضح صحیح علمی وکلا می بیان کیا جائے اور یہ بتایا جائے کہ یہ مسلہ سی بھی قطعی عقلی وقلی دلیل کے خلاف نہیں ہے)۔اللہ ہی تو فیق دیتا ہے ہر مقلد محقق ٰناقل اور تدقیق کرنے والے کو یہ تت الحمد للہ ! 🚱 🍪

المحصل المحري تامار پي 2025 م محص

66

<u>کمت قرآن گای</u>

## تعليموتعلّم

مباحث عقيده (٢١) مؤمن محمود

صفت كلام يركز شتها بحاث كاخلاصه پیچیلی نمین نشستوں میں صفتِ کلام کے حوالے سے <sup>گ</sup>فتگو کی گئی تھی اور بید یکھا گیا کہ کلام سے مراد اللہ سبحا نہ و تعالیٰ کی صفت یعنی کلا مُفسی ہے اور اس پر دلیل اللہ کا وہ کلام ہے جوالفاظ اور حروف کی صورت میں ہم تک پہنچا' جس کوہم قرآن کہتے ہیں ۔صرف یہی قرآن ہی اللہ کا کلام نہیں ہے بلکہ اس ہے قبل بھی جو کتا ہیں نازل ہوئیں وہ بھی کلام اللہ ہیں اور وہ بھی سب اللہ سبحا نہ و تعالیٰ کی صفت قدیمہ جوصفت کلام نفسی ہے اس پر دلیل ہیں۔ یہ صفتِ کلام جس کوہم قر آن کہتے ہیں اور جوالفاظ اور حروف کی شکل میں ہمارے سامنے موجود ہے یہ بھی نظماً اور معناً یعنی لفظ اور معنی دونوں کے اعتبار سے اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے۔لفظ اگر جیہ اللہ تعالیٰ کی مخلوق ہے لیکن پیہ ایک براہ راست مخلوق ہے جس میں کسی انسان کا کوئی عمل دخل نہیں ہے ۔لہٰذا لفظ بھی اللّٰہ کی طرف سے ہے معنی بھی اللّٰہ ک طرف سے ہے۔ نہ اس میں اللہ کے رسول سائن ٹائی کہ کا کوئی دخل ہے نہ سید نا جرائیل علیظ کا کوئی دخل ہے۔ دونوں ہی پیغامبر ہیں جنہوں نے بیہ پیغام پہنچایا ہے۔صرف قرآن مجید سے تعلق کے حوالے سے بات کی گئی کہ قرآن مجید کالفظ اس کے معنی سے ہماری نسبت سے بڑا ہے۔اگر چیقر آن مجید کالفظ اللہ تعالٰی کی صفتِ کلام کے مقالبے میں تو نہیں ہے کیونکہ صفت کلام قدیمہ اور لامحدود ہے جبکہ لفظ مخلوق اور محدود ہوتا ہے'لیکن ہماری نسبت سے لفظ اس لیے بڑا ہے کہ ہم لفظ کے اندر جتنے معنی پوشیدہ ہیں ان کو بھی بھی مکمل طور پر برآ مذہبیں کر سکیں گے اور لفظ ہمیشہ نئے معنی دینے کے لیے مستعدر ہے گا۔معنی میں ہمارے ذہن اور فہم کاعمل دخل ہوتا ہے لیکن لفظ میں انسانی کاوش کا کوئی عمل دخل نہیں ہے۔لفظ جس طرح پہنچا ہے اسی طرح ہم نے پڑ ھنا ہے اور توا تر کے ساتھ ہمیں پیچھی بتادیا گیا کہ بیہ پڑھنا کس طریقے پر ہے۔ وہ بھی گویا اللہ سجا نہ د تعالیٰ سے یعنی سید نا جبرائیل ؓ سے اللہ کے نہی سائٹٹا تیلم اور پھر ہم تک تواتر کے ساتھ بیہ بات پنچ گئی۔

پیچیلی نشست کا خلاصہ مد ہے کہ قر آن مجید کے لفظ سے تعلق جوڑنے کی ضرورت ہے۔ یعنی جس طرح قرآن مجید کے معنی سے ہم تعلق جوڑتے ہیں' لفظ سے بھی اسی طریقے پر تعلق جوڑا جائے ۔ پھر اس کی کچھ وضاحتیں کی گئی تقیس کہ جیسے علم تجوید بھی گل کا گل ایک فن اورعلم ہے کہ لفظ پڑھنا کیسے ہے۔ خود اس علم نے بہت ترقی کی ہے اور بڑے بڑے فرّاء پیدا ہوئے۔ بیعلم بھی ہمیں بتا رہا ہے کہ لفظ سے جڑنا ہے۔ لفظ کی حسن ادائیگی کس طرح کی

67

المحمت قرآن 🖁

جائے گی' اس کےمخارج کیا ہیں اور اس کی صفات کیا ہیں ۔اتن باریکیاں ہیں اسعلم میں کہ ہم انہیں سمجھ بھی نہیں سکتے ۔ بڑے بڑے ٹُرّاء بیہ باریکیاں سمجھتے ہیں اوران کے اعتبار سے تلاوت کرتے ہیں'اور وہ تلاوت پھر ہمارے کا نوں کو بہت خوش نمااور خوب صورت محسوس ہوتی ہے۔ یہ بات بھی ذہن میں رہے کہ ہم معنی کا انکار نہیں کر رہے یتھے'لیکن آج کل چونکہ قر آن مجید کوایک فکری کتاب بنا دیا گیا ہےجس سے مرادیہ ہے کہ قر آن ایک آلہ ہے۔ آ پ کو بیرالفاظ سننےکوملیس گے کہ قر آن آلۂ انقلاب ہے' قر آن آلۂ فلاں ہے اورفکر کو پہنچانے کا ذ ریعہ ہے' حالانکہ قرآن بالذّات ان مقاصد کے لیے نہیں ہے۔قرآن تو فی نفسہ مقصود ہے۔ یہاں تک کہ کئی دفعہ کچھ خاص قشم کے <sup>مع</sup>نی پرار نکاز کی وجہ سے ایسی با قیں بھی سننے کومل جاتی ہیں کہ اگر آپ قر آن کے ذریعے دعوت دے رہے ہیں اور لوگ قر آن سے جڑ رہے ہیں لیکن اس کے نتیج میں ہماری فکریا جماعت سے نہیں جڑتے تو پھر کو کی فائدہ نہیں۔ گویا کی دفعہ آپ کی تحریک جماعت یافکر قرآن کے برابر ہوجاتی ہے یعنی قرآن سے جڑنے کا مطلب سے ہے کہ ہم سے جڑ جاؤ۔ حالانکہ ایسا تونہیں' قر آن توایک بڑی عظیم شے ہے۔ دین تبھی بھی کسی جماعت کے برابرتونہیں ہوتا۔ یعنی دین سے جڑنے کا مطلب کبھی بھی بنہیں ہوتا کہ کسی خاص تحریک یا جماعت سے جڑنا ہے۔ جو بید دعو کی کرے گا اس کے ہاں بہت مسائل پیدا ہوجائیں گےاور وہ فرقہ بننے کا رجحان (tendency) اپنے اندرر کھے گا' کیونکہ وہ بیہ سمجھ رہاہے کہ جماعت سے جڑنا ہی دین ہے اور دین ہے جڑنے کا مطلب ہماری جماعت سے جڑنا ہے۔ محتر م ڈ اکٹر اسراراحمد رحمہاللہ کی وجہ ہے قرآن مجید کے الفاظ اورخصوصاً تلاوت کا جوایک ذوق پیداہوا اس ہے محسوس میہ ہوتا ہے کہ قرآن سے اجنبیت دور کرنے کے لیے اور اس سے ایک نوع کا انس پیدا کرنے کے لیے قرآن کے لفظ سے جڑیا ضروری ہے' وگرنہانسان قر آن مجید سے *ہیں* جڑتا' وہ کچھا فکارا درمعنی سے جڑ جاتا ہے جن کو دہ قر آن سمجھ رہاہوتا ہے ٔ حالانکہ قرآن اوراس کے درمیان ایک نوع کا حجاب برقر ارر ہتا ہے۔قرآن سے جڑنے کا مطلب ہے لفظِ قر آن سے جڑ نااوراس کے خیتیج میں معنی ہے جڑ نا۔قر آن ہے جڑنے کاضیح طریقہ یہی ہے۔اللہ کے نبی سائٹٹا آپیلم ے جو دخلا ئف بتائے گئے ہیں ان میں بھی یَتْلُوْا عَلَیْ بِحْد ایْتِ ہِ ماقبل ہے اور تعلیم کتاب دحکمت مابعد ہے۔علماء نے بیہ بات بالکل صحیح اخذ کی ہے کہ تلاوت آیات فی نفسہ مقصود ہے<sup>' یع</sup>نی معنی اور تعلیم کماب وحکمت کی *طرح* تلاوت آیات بھی فی نفسہ مقصود ہے۔

امام احمد بن حنبا<sup>ن</sup> کا قول

المحتفي المريقة المريقة المحتجمة محتجمة محتجمة المحتجمة المحتجمة محتجمة المحتجمة المحتجمة محتجمة محتمة محتجمة محتجمة محتجمة محتجمة محتجمة محتجمة محتمة محتجمة م

68

المحمت قرآن 层

آپ کے قریب ہوں گے یا بدونِ فہم بھی بی قرب حاصل ہوجائے گا؟ اللہ تعالیٰ نے جواب دیا: بِفَہٰم وَ بِذونِ فَہُم ِ یعنی چاہے فہم کے ساتھ ہو'یا دونِ فہم ہودونوں صورتوں میں قر آن مجید میر ے قریب کرے گا۔ایک روایت میں بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: کلامِی الَّذِی خَرَجَ مِنِی یعنی میراوہ کلام جس کا صدور مجھ سے ہوا ہے۔ گویا اللہ تعالیٰ تک پینچنے کا سب سے قریبی ذریعہ قر آن مجید ہے۔

جب ہم فتنوں والی روایات پڑ سے بیں تو امام تیجقی علیہ الرحمہ نے '' شعب الا یمان' میں سیدنا علی مرتضیٰ طلائی سے یہ شہورروایت نقل کی ہے کہ جب اللہ کے نبی سلامی تیل نے فر مایا: (((اِنَّهَا سَتَكُوْنَ فِنْنَهُ )) کہ عنقر یب ایک بہت بڑا فتنہ ہوگا تو سیدنا علی طلائی نے پوچھا: مَا الْمَحْرَبُ مِنْهَا يَا رَسُوْلَ اللَّهِ؟ کہ اس میں سے نطخ کی جگہ کیا ہے؟ اللہ کے نبی سلامی تی ہو ہوا و یا: ((کِتَابُ اللهِ فَنِهِ نَبَاً مَا قَبْلَکُمْ ....الخ)) ۔ بہرحال یہ ایک طویل جدین ہے جو آن جید کی فضیات پر ہے۔ اس سیحی یہ معلوم ہوتا ہے کہ ہم چونکہ فتوں کے زمان میں ہیں اور کو کی شخص اسکا میں نہیں ہو سکتا' فتنے چاروں طرف ہیں تو قر آن مجید سایک کے قطن کے زمانے قائم کرنے کی ضرورت ہے۔ بیتو لی انگر تین ہو سکتا' فتنے چاروں طرف ہیں تو قر آن مجید سے ایک تیم قائد قان طریقے پر ہمار ے سلف صالحین قر آن سے جڑتے چلے آئے اور تمام انمہ قر آن کی ملاوت سے گہرا شخف رکھت نے ان عربی کو یہ ہماں یان کرتے رہیں کہ المام ابن تیم کی اور ام غز الی میں ایسے اندالو کوں کی طرز پر نہیں ہوگا' بلہ جس نے ابن عربی کو یہ کہا اور امام غز الی کو یہ کہا لیکن اگر ان کی ذاتی زندگی پر غور کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ ہم چوں کہ فتنے کا ور این میں تو ہوں ایک میں توں ایک تو کی طرز پر نہیں ہوگا' بلہ جس میں ہیں ای عربی کو یہ کہا اور امام خوالی کو یہ کہا گی اگر ان کی ذاتی زندگی پر غور کر میں تو معلوم ہوگا کہ ہے سے نہ این عربیؒ کو یہ کہا اور ام غز الی کو یہ کہا لیکن اگر ان کی ذاتی زندگی پر غور کر میں تو معلوم ہوگا کہ بی سب اپن ذاتی زندگی میں قرآن مجید سے جڑ ہے ہو کے تصاور ایک اگر ان کی ذاتی زندگی پر غور کر میں تو معلوم ہوگا کہ ہے سب اپن ذاتی

امام ابن تیمینی کی جب دمشق میں سجن / جیل میں وفات ہوئی توان کے شاگردان کے ساتھ موجود تھے۔ اس سے پہلے کئی کئی سال وہ قید ہوتے رہے لیکن آخری قید جس میں وفات ہوئی وہ چند مہینے کی تھی۔ شاگردفر ماتے ہیں کہ ابن تیمینی صرف قر آن کی تلاوت کرتے تھے۔ پہلے تو وہ قید میں تصنیف و تالیف بھی کرتے رہے تھے لیکن آخری قید میں صرف قر آن کی تلاوت کرتے ہوئے ہی ان کی وفات ہوئی۔ وقت آخرید آیات زیر تلاوت تھیں: ہوائی اُلمُتَقِدِینَ فِیْ جَنَّتٍ وَّنَهَدٍ ہِ فِیْ مَقْعَدِ صِدُ مَالِیْکِ اُلْحَقَقَ مَالِیْکُ مُکْرِ اُلْ م

'' یقیناً متقین باغات اور نہروں ( کے ماحول ) میں ہوں گے۔ بہت اعلیٰ راسی کے مقام میں اُس بادشاہ کے پاس جوافتد ارمطلق کاما لک ہے۔''

ابن قیم فرماتے ہیں کہ اس محتصر عرصے میں صرف جیل میں ۸۰ دفعہ قرآن پڑھ چکے تھے یعنی پانچ سات مہینے کے دوران مستقل ان کا یہ عمول تھا۔ اسی طرح امام غزالیؓ کی کتاب'' آ داب تلاوت القرآن' دیکھیں تو وہ روزانہ پڑھنے کا جتنا نصاب بتاتے ہیں اس سے انسان پریثان ہوجائے گا۔ گو یا سب ائمہ کے درمیان فکر کی تعبیر اتی اور عقائد کی فروعات میں جوبھی اختلافات ہوں کیکن ذاتی زندگی میں وہ للہ پیت کا ایک نمونہ تصاور تعلق بالقرآن رکھتے تھے۔ محتاق <mark>کے خوری تاری خوات کی تعالیہ معرف میں میں میں جوب کے گا کی خوات کی تعالیہ معرف میں میں جوب کی تعالیہ معرف میں معرف میں میں معرف میں میں خوات کا کی تعالیہ معرف میں معرف میں معرف میں معرف کی تعالیہ معرف میں معرف معرف مع</mark>

جدل وجدال سب گمراہی ہے

😂 🖁 حکمت قرآن 📲

(رواه احمد و الترمذي و ابن ماجه)

70

بنورى تامار چ2025 م

لاعين و لا غير كامطلب

صفات معنی سات ہیں جن میں ہے آخری تین صفات رہ گئی ہیں۔ وہ تین صفات ہیں: صفت حیات مضت سمع اور صفت بھر ۔ صفات معنی سے مراد صفات و جو دیہ ہوتی ہیں یعنی ذات پر ایک صفت کا اضافہ ہوتا ہے جسے محض ذہنی اور اعتباری سمجھنا چاہئے یہ اضافہ خارج میں نہیں ہوتا۔ ذہنی اور اعتباری طریقے پر یہذات سے الگ ش ہے ۔ لہٰذا ہم کہتے ہیں کہ ریداس کا عین نہیں ہے ۔ خارج میں بس ذات ہی ہوتی ہے اس کی صفات اس کا غیر نہیں ہوتیں تو ای لیے ہم کہتے ہیں کہ یہ غیر تھی نہیں ۔ لا ھُوَ عَیْنٌ وَلَا ھُوَ غَیْرٌ ۔ صفات کا اس کا غیر توجیہہ یہ ہے کہ ذہنی اور فکر کی اعتبار سے اس میں تمایز ہے فرق ہے انداد ہوتا ہے ہیں ایک فرق واقع نہیں ہوتیں تو ہو ہی کہ میفات پڑھور ہے ہیں ہوتا یہ فرق ہے اختلاف ہے ۔ خارجی اعتبار سے کسی تھی کو کی ہیں کہ جس میں کسی صفت وجو دی کا اثبات مراد نہیں ہوتا بلکہ اللہ تعالی سے نقائص کی نفی ہوتی ہے۔ اس سے قبل ہم نے ایک صفت ذات ہے ہیں کہ ہوت ہیں تھی ہم کہتے ہیں کہ ہوتی ہو تھی ہوتی ہے ہوتی ہے ہوتی ہوتی ہے ہو ہیں ایک میں ایک توجیہہ ہو ہیں ہوتیں ہے ۔ جتن بھی ہم صفات پڑھور ہے ہیں سے صفات میں ہوتا ہے ہیں۔ اس ہے جارجی ہیں ایک ہیں ہو تیں ہیں ہوتی ہوتی ہوتی ہیں ہیں ہوتی ہے ای کی صفات ک

- <u>صفتِ حیات</u>
- علماء نے کہا کہ بیصفت ازلیہ ہے اور بیا للد سجانہ وتعالیٰ کی ذات کے ساتھ قائم ہے۔ اس کی تعریف ہے: صفة ازلیة وجودیة قائمة بذات الله سبحانه وتعالیٰ لا تتعلق بشئ

انجى تك ہم ف جبتى صفات پڑھى ہيں وہ متعلق ہوتى ہيں جيے ہم ف ارادہ پڑھا تو اللہ كارارادہ ممكنات سے متعلق ہوتا ہے۔ ہم ف علم كے بارے ميں پڑھا كہ يہ ممكنات ے واجبات ے مستحيلات سے متعلق ہوتا ہے۔ اى طريقے پرہم ف اللہ كى قدرت كے بارے ميں پڑھا كہ يہ ممكنات سے متعلق ہوتى ہيں ليكن يہ صفت خارج ميں كى سے متعلق نہيں ہوتى ، يعنى يہ نييں ہے كہ اللہ كى صفت حيات خارج ميں متعلق ہوتى ہيں جياں ملى ہے ہيں اللہ كى صفت حيات خارج ميں توكميں نہيں پائى جاتى ۔ اللہ تعالى كى صفت كى تخلوق ميں نہيں ہوتى ہے نہيں اللہ كى صفت حيات خارج ميں توكميں نہيں ہوتى جاتى ۔ اللہ تعالى كى صفت كى تخلوق ميں نہيں ہوتى ۔ بال صفت قدرت تحلوق سے اس ليے تعلق ہوتى ہے كہ اللہ كى صفت حيات خارج ميں متعلق ہو كر ہميں حيات ملتى ہے ۔ نہيں اللہ كى صفت حيات خارج ميں تو كميں نہيں پائى جاتى ۔ اللہ تعالى كى صفت كى تخلوق ميں نہيں ہوتى ۔ ہاں صفت قدرت تحلوق سے اس ليے تعلق ہوتى ہے كہ صفت قدرت سے تلوق وجود ميں آتى ہے۔ اس كا وجود ميں آناصفتِ ہوگى وہ اللہ تعالى كى صفت حيات بھى اسے صفت قدرت سے حاصل ہوگى ۔ يعنى انسان كو جو حيات حاصل اللہ كى از لى صفت خارج ميں تو كہيں نہيں پائى جاتى ۔ اللہ تعالى كى صفت كى تخلوق ميں نہيں ہوتى ۔ ہماں حاصل م وقد ان اللہ كى صفت خدرت سے حاصل ہوتى ہے ۔ يو صفت كى ممكن سے يا خارج ميں متعلق نيں ہيں ہوتى بلہ ہي ہوگى وہ اللہ تعالى كى صفت قدرت سے حاصل ہوتى ہے ۔ يو مفت كى ممكن سے يا خارج ميں متعلق نيں ہيں ہوتى بلہ ہيں م ہو گى وہ اللہ تعالى كى صفت قدرت سے حاصل ہوتى ہے ۔ يو معن كى ممكن سے يا خارج ميں متعلق نيں ہوتى بلہ ہي م اللہ كى از لى صفت من سابقہ ہے وجود ہے ۔ اس سے كيا ہوتا ہے گھر؟ كہتى ميں بھى علم اور اور ال كى صفت ہو گى و اس وج سے اللہ تعالى كا صفت ہيں وہ صحف العلم الي من استى الى تعلق ميں ہيں ہو معن ہوں ہيں ہو كى اس وج سے اللہ تعالى كا صفت ميں و محفت ميں تعن ميں بھى ميں معار معلم اور اور ال كى صفت ہو كى و اس و معن اللہ تعلق ہو ہو ميں اللہ سبحانہ و تعالى لا تتعلق ہ ہتى۔ ہے ہي مي شے ميں من الم ہے منعلق نہيں ہے: معنة الي ليہ قديمة لذات اللہ سبحانہ و تعالى لا تتعلق ہ ہتى۔ ہو ميں شے سے معن تي الم اور ميں مندي ہو ميں ہيں ہي سے متعان نہيں ہے ۔ ہو ميں ميں ميں ميں ميں ميں ہے ہو ميات كي ہے ۔ معنو مند معمق اوليہ قديم كى مقتضى ہے اور مي ميں ميں من معن م

المحتفي المحتفظ المحتفظ المحتفي المحتفي المحتفي المحتفي المحتفي المحتفي المحتفي المحتفظ المحتف المحتفظ المحتفظ المحتفظ المحتفظ المحتفظ المحتفظ المحتف المحتفظ محتفظ المحتم محتفظ محتفي محتف محتض محتف محتفظ محتض محتف محتفظ محتض محتف محتفظ محتم م

71

المحمت قرآن 🕄

صفتِ حیات *عقلی صف*ت ہے صفتِ حیات کے بارے میں علاء نے کہا کہ ریحقلی صفت ہے' یعنی صرف فقل سے ثابت نہیں ہے بلکہ عقل سے بھی ثابت ہے ۔اس لیے کہ علم اوراد راک کی صفت یا قدرت اور اراد ے کی صفت اس کے بغیر سمجھ میں نہیں آسکتیں۔ گویا صفت حیات اس کے لیے ایک شرط ہوئی ۔صفتِ حیات باقی تمام صفاتِ معنی کے لیے شرط کی حیثیت رکھتی ہے۔اگر بیشرطنہیں پائی جائے گی تومشر وطبھی نہیں پایا جائے گا۔ آپ یوں کہیں گے کہ صفتِ حیات خودصفت عِلم نہیں ہے'صفتِ حیات خودصفت سِمع وبصرنہیں ہے بلکہ ان سے خارج ایک الگ صفت ہے کیکن پیر صفات اس کے بغیریا ئی نہیں جاسکتی ہیں۔ بی شرط اور مشروط کا جوتعلق ہے یہاں بیداصول فقہ والانہیں ہے۔ یعنی جب علم کلام میں آپ بول رہے ہوتے ہیں توضر وری نہیں کہ یہاں بھی سبب اور شرط میں اس طرح فرق کریں کیونکہ بیاس وقت کلام کی بحث ہے'جس کا مطلب ہیہ ہے کہ بس بیصفت اس کے بغیر نہیں یائی جائے گی۔ یعنی صفت علم صفت حیات کے بغیر نہیں پائی جاسکتی ۔ آپ کہیں ایک شے میت ہے لیکن عالم ہے فاضل ہے صاحب قدرت ہے'صاحب ارادہ ہے' سمیع ہے'بصیر ہے' علیم ہے' لیکن حی نہیں ہے' توبیہ بات عقل تسلیم نہیں کرے گی۔ لہٰذا بیصفتِ عقلی ہے اور شرط ہے باقی تمام صفاتِ معنی کے لیے۔ باقی قرآن مجید میں اس کا اثبات ہے اور بعض بزرگوں کی رائے میں الحتی اور القیُّو ہر اللّہ سجانہ وتعالٰی کے اسم اعظم ہیں یا اسمائے عظمٰی میں سے ہیں۔ آیت الكرس: أللهُ لَآ المَالَا هُوَ ١ أَكْمَتْ الْقَيَّوُمُ ٥ الله سجانه وتعالى الحي ب القيوم ب - چرحيات اور قيوميت ميں جونقص وارد ہوسکتا ہے اس کی نفی کر دی کہ لَا تأَخُذُهٰ سِنَةٌ وَّلَا نَوْهُر ﴿ لَو يااوَنَكُهِ آجانا نیند کا آجانا پر سب حیات میں نقص کی علامات ہیں۔ان تمام علاماتِ نقائص ےالٹد سجانہ وتعالٰی کی ذات منز ہ ہے۔اسی طریقے سے بعض جگہوں پر اللّہ تعالیٰ ہی کو تحض جی کہا گیا ہے۔سورۃ المؤمن کی ایک آیت ہےجس میں اللہ سجا نہ د تعالیٰ اپنی بہت تی نعمتیں گنواتے ہیں'اس کے بعد فرماتے ہیں:

تو کل کریں ۔تو کل کے لیے جوصفت اپنے متو کل علیہ میں چاہیے وہ بھی صفت ِحیات ہےجس میں کسی قشم کا کو نی نقص نہ ہو۔ پیتین سورتیں ہیں جوایک تر تیب کے ساتھ آئی ہیں : سورۃ الفرقان' سورۃ الشعراءادرسورۃ الممل \_ان تنیوں سورتوں کے آخر میں واحد کے صیغے میں اللہ کے نبی سائن ﷺ کوتو کل کا تحکم دیا جا تا ہے۔سورۃ الفرقان میں آیا: ﴿ۅؘؾؘۅۧڴؘڵٵؘڮٵڵػ<sub>ؾ</sub>ٵڷۜڹؚؽؙڵٳؿؠؙٷؾؙۅؘۺۑؚٞڂؠؚۼؠ۫ڽ؋ڂٟۅٙػڣ۠ۑؚ؋ۑؚڹؗڹؙڹؙٷؚٮؚؚؚؚڝٙڹؘٳڍ؋ڂؠؚؽؙڗٵ۞» ''اور آپؓ توکّل کیےر کھئے اُس زندۂ جاوید ہتق پر جسے بھی موت نہیں آئے گی'اور اُس کی حمد کے ساتھ تبیع سیجیے۔اوروہ اپنے بندوں کے گناہوں کی خبرر کھنے کے لیے کافی ہے۔'' اس کے بعد سورۃ الشعراء کے آخر میں آیا: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى الْعَزِيْزِ الرَّحِيْمِ ٢ الَّذِي يَزِ لكَ حِيْنَ تَقُوْمُ ٢ وَتَقَلُّبَكَ فِي السّجِدِينَ ٢ إِنَّهُ هُوَ السَّبِيُحُ الْعَلِيُمُ ۞ ﴾ ''اور (اے نبی سلّ ٹالیز بنا) آپ بھر دسا تیجیے اُس (اللہ ) پر جو بہت زبر دست' نہایت رحم کرنے والا ہے۔ جود یکھتا ہے آپ کو جب آپ کھڑے ہوتے ہیں۔اور( وہ دیکھتا ہے ) آپ کے آنے جانے کو سجدہ کرنے والوں میں ۔ یقیناً وہ سب کچھ سننے والا'سب کچھ جاننے والا ہے۔'' تو دہاں بھی تو گل کو د وادر صفات سے جوڑا۔ تو گل کیجیے اس <sup>م</sup>ستی پر جو غالب ہے اور رحمت والی ہے جو آپ کو دیکھتی ہے جب آپ سجدہ کرنے والوں کے درمیان رات میں چکرلگاتے ہیں۔سورۃ انمل میں ہے: ﴿فَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ اللَّهِ الَّكَ عَلَى الْحَقِّ الْمُبِينِ ٢ '' تو (اے نبی صلین ایپر ۲۰) آپ تو کل سیجیےاللہ پر۔ یقیناً آپ ہی واضح حق پر ہیں۔'' اس میں لفظ جلالہ (اللّہ ) آگیا جوتمام صفات کا جامع ہے ۔تو ان تین سورتوں میں ایک خوبصورت سا ربط ہے۔ تینوں ایک ساتھ ہیں اور تینوں ہی کے آخر میں اختتام سے تقریباً ایک جیسے فاصلے پر ایک آیت آتی ہے جس میں تو گل کا تھم ہے۔ تینوں سورتوں میں تو گل کے بارے میں اللہ کے نبی ٹائیلیز کو داحد کے صیغے میں خطاب ہے۔ ہم رحال صفتِ حیات میں بیہ بات یا در کھنے کی ہے کہ بیرخارج میں کسی شے سے متعلق نہیں ہوتی۔ گویا اللہ کی صفتِ حیات کسی کوحاصل نہیں ہوئی۔ہم زندہ ہیں'اوربھی بہت سی چیزیں زندہ ہیں اور ہماری زندگی بہت ناقص ہے۔اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے یہاں تک کہ آخرت کی زندگی جواللہ کی حیات کے مقابلے میں ناقص ہی ہوگیٰ اس کوفر مایا کہ بس وبى زندگى بىلىكن إس كۆتو زندگى بى نېيى كها \_ ارشاد بارى تعالى ب: ﴿وَإِنَّ الدَّارَ الْأَخِرَةَلَقِي الْحَيَوَانُ ﴾ (العنكبوت: ٢٣) ''اورآ خرت کا گھرہی یقیناً اصل زندگی ہے۔'' حیوان بس وہی ہے۔ یہاں حیوان مصدر ہے حیات کا' لیعنی حَیِّی یَغْدِی کا مصدر ہے۔ صفت سمع وبصر ان دوصفات کے بارے میں علماء میں ایک اختلاف ہوا کہ بیصفات ِعقلیہ ہیں یاصفاتِ سمعیہ !انھی تک ہم المحط المجتوري تاري 2025 و المحاص المحمت قرآن 73

حتیٰ بھی صفات پڑھ رہے تھے وہ عقلی تھیں یے عقلی کا مطلب بینہیں ہوتا کہ سماع سے ثابت نہیں ہیں۔ سماع سے تو ثابت ہیں لیکن متطلمین کا منبح تھا کہ وہ ہر اس شے کو عقل کے ذریعے ثابت کرنا ضروری سبجھتے ہیں کہ جس پر نبی کی نبوت کا دارومدار ہے'تا کہ gir reasoning (دور) لازم نہ آ جائے۔ اگر ہم نبی کے قول سے خدا کا اثبات کریں تو پہلے خدا کا اثبات ہوگا تو نبی کا نبی ہونا ثابت ہوگا۔ اس لیے وہ کہتے ہیں پہلے ہم خدا کا خدا ہونا ثابت کریں گے اور وہ محض عقلی دلاک سے کریں گے اس کے بعد نبوت کا اثبات کریں گے اور پھر جب نبی کا اثبات ہو جائے گا تواب نبی جو خدا کے بارے میں بتا کمیں گے وہ ہم من وعن تسلیم کر لیں گے۔ یہ ایک مکمل منہج ہے ۔ انہوں نے کہا کہ: یہ جو صفت میں وبھر ہے بیاں معنی میں عقلی ہے یا سے یہ ہوں صفات سمع و بھر سمعی ہیں

آپ غور کریں تو بیصفات سیمع وبھر صفات کمال ہیں کہ نہیں؟ امام غزالی علیہ الرحمہ نے جس طریقے پر صفت کلام کو ثابت کیا تھا کہ کمال ہے اور کمال محض ہے اسی طریقے پر انہوں نے کہا کہ بھی ان صفات میں بھی کمال تو ہے ہاں اس میں کچھ نقص بھی ہے۔ وہ نقص ہم منزہ کریں گے اللہ تعالیٰ سے۔ وہ نقص ہے آلہ کا ہونا یعنی کسی واسطے سے دیکھنا۔ وہ واسطہ ہماری آنکھ ہے۔ پھر خاص کنڈیشنز میں دیکھنا 'خاص شرائط کا پایا جانا یہ سب انسانی نقص ہیں جن سے اللہ تعالیٰ ماوراء ہے۔ اللہ ہر شے کو دیکھتے ہیں 'جس کے لیے نہ جہت میں ہونا ضروری ہے 'نہ رو ثنی کی ضرورت چھا ہے اللہ تعالیٰ ماوراء ہے۔ اللہ ہر شے کو دیکھتے ہیں 'جس کے لیے نہ جہت میں ہونا ضروری ہے 'نہ رو ثنی کی ضرورت علم الكلام / عقيد ه اصل العلوم ہے

جب انہوں نے دہ خریط بیان کیا تو اس میں دہ بتاتے ہیں کہ سب سے او پرعلم یعنی اس اعتبار سے کہ تمام علوم اس سے مستمد ہوتے ہیں اور دہ کسی سے مستمد نہیں ہے یا اس کا مستمد کوئی نہیں ہے وہ علم کلام ہے۔ مثال کے طور پر آپ اصول فقہ میں حکم شرعی کی تعریف بتانے جارہے ہیں: خطاب الللہ المتعلق ! خطاب اللہ کے لفظ میں آپ سے بات پہلے ثابت کر چکے ہیں کہ اللہ تعالیٰ متکلم ہے خطاب فرماتے ہیں تو یہ خود اصول فقہ سے ثابت نہیں ہور ہا ہوتا۔ اس کے لیے اصول فقہ کے پاس علم کلام کی بنیاد ہے کہ علم الکلام میں ، علم عقیدہ میں ، علم اصول دین میں اللہ کا سی جات ہے جات ہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ متکلم ہے ، خطاب فرماتے ہیں تو یہ خود اصول فقہ سے ثابت نہیں ہور ہا متعلم ہونا ثابت ہو چکا ہے۔ اب ہمیں یہ بحث یہاں نہیں کرنی۔ چنانچہ امام غزالی فرماتے ہیں کہ ہرعلم استمداد کرر ہا ہوتا ہے اصول الدین سے کسی زمانے میں دیکھنے کی ایک نظر میتھی اور ایک نظر اب پیدا ہوئی ہے جس میں قرآن و حدیث کے نام پر تمام روایتی علوم سے پیچھا چھڑانے کی کوشش ہے۔ پھر نیتیجاً ان لوگوں کا قرآن وحدیث کا ایسافہم ہوگا کہ جس کے درمیان • • ساا سال کا خلا واقع ہوجا تا ہے۔ یعنی ایک پوری تاریخ غائب ہوجاتی ہے کچر بھی وہ کہتے ہیں ہم قرآن وحدیث سے جڑے ہوئے ہیں۔

اس میں تھوڑا سا اختلاف ہو گیا۔ امام ابوالحن الاشعر کی اور متکلمین ایک طرف ہیں جبکہ امام سعد الدین التفتاز انی جن کی شرح مقاصد اور شرح العقائد کتا ہیں ہیں دوسری جانب ہیں۔وہ اختلاف میں بتا دیتا ہوں۔ صفت سمع کیا ہے:

صفة ازلية ثبوتية قائمة بذات الله تعالى تتعلق بجميع الموجودات يرجمهور كى تعريف م كه الله تعالى كى وه صفت ازلى جو ثابت م اور متعلق م ممام موجودات سے اس حوالے سے امام سعد الدين تفتازاني فرماتے ہيں: تتعلق بالمسمو عات صرف مسموعات م منعلق م مفتر مع كى بات مور ہى م اور منطق طور پر بھى بير بات سمجھ ييں آرہى م ليكن جمهور علاء نے كہا كه نميں مارى بات ميں زياده حوال حكمت قرآن تا تائى تائى كە م logic ہے۔ یعنی صفتِ سمع ان چیز وں سے متعلق ہوگی جن کو سنا جاتا ہے بیہ سعد الدین تفتازانی کہ در ہے ہیں۔ جمہور متطلمین بشمول ابو الحسن الاشعر کی فرما رہے ہیں : تتعلق بیے میع الموجودات ! یعنی صفتِ سمع کا صرف مسموعات سے نہیں بلکہ تمام موجودات سے تعلق ہے۔ وہ کیسے؟ کہتے ہیں : اللہ تعالی صرف آواز نہیں سنتے بلکہ ہر شرحس کو ہم آواز نہیں بھی کہتے وہ بھی اللہ کے حق میں مسموع ہوتی ہے اور اللہ اسے سنتا ہے۔ ہو سکتا ہے جد ید سائنس ہمیں بتائے کہ اس میں سے بھی آواز کی کچھ waves نگل رہی ہیں اور اللہ اسے سنتا ہے۔ ہو سکتا ہے جد یہ سائنس ہمیں بتائے کہ اس میں سے بھی آواز کی کچھ waves نگل رہی ہیں اور جہور متظلمین کے مذہب کے حق میں بات جارہی ہو \* ۔ فی الحال پہلی سے بھی آواز کی کچھ waves نگل رہی ہیں اور جہور متظلمین کے مذہب کے حق میں تقتاز انی علیہ الرحمہ فرمار ہے ہیں۔ جمعوع صرف تب ہو گا جب اس میں آواز پیدا نہیں ہور ہی تو میر کی صفتِ سے تع جس میں امام سعد الدین تقارانی کو خلطی لگ گئی کہ انہوں نے سی سے کوئی آواز پیدائیں ہوں ہی تو میر کی صفتِ سے تعلق جس میں امام سعد الدین تفتاز انی کو خلطی لگ گئی کہ انہوں نے سمجھا کہ جس طرح ہم کھی مسموع شاہد کی ایک قسم ہے تعتی زیا ہے میں ہے الدین تفتاز انی کو خلطی لگ گئی کہ انہوں نے سی کھی اصلاً قیاس الغائر بھی الیا ہو کہ بی اس

" Scientists from the School of Plant Sciences at the University of Tel Aviv announce in the last few days that they had recorded with the help of special ultra—sound micro phones, the screams of pain that plants make when they are cut or lack of water."

کوبھی آواز نہیں آربی تھی اور شکوہ کرر بی تھیں کہ یہ کیا ہوااور انہوں نے مجھ سے ظہار کرلیا۔ اللہ کے نبی تأثیلاً پہ کہ رہے تھے کہ تم ان پر حرام ہو گئی ہواور وہ کہ ربی تھیں کہ یہ تو بڑی زیادتی کی بات ہے ایسانہیں ہونا چا ہے کو تذشق تی تی اللہ وہ اللہ سے شکوہ کرر بی تھیں۔ انہوں نے اپنی در دناک کہانی بھی سنائی کہ اکل شدبا ہی میری جوانی اس نے کھا لی، و نصر ت لہ بطنی میں نے اس کے لیے حمل اٹھایا' بچے پیدا کیے اب جب میں بوڑھی ہو گئی تو مجھ سے ظہار کرلیا۔ اس پر جب آیات نازل ہو گئیں کہ:

﴿ قَلْسَمِحَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِى تُجَادِلُكَ فِى زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي ٓ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْبَعُ تَحَاوُرَ كُبَاطِنَّ اللَّهَ سَمِيْعٌ \* بَصِيْرٌ ١٠)

''اللہ نے بن لی اُس عورت کی بات (جوابے نبی سلین ٹائیل !) آپ سے جھگڑ رہی ہے اپنے شوہر کے بارے میں اور وہ اللہ سے بھی فریا د کررہی ہے۔ اور اللّہ بن رہا ہے آپ دونوں کے مابین ہونے والی گفتگو۔ یقیناً اللّہ سب کچھ سننے والاُسب کچھ دیکھنے والا ہے۔''

تو حضرت عائشہ ﷺ نے بیرحدیث نقل کی اور اس کے شروع میں الفاظ بیان کیے :الحمد للّٰہ الذی و سع سمعہ کل شیڑ! ''تمام تعریفیں اس اللّٰہ کے لیے ہیں جس کی ساعت نے ہر شے کو گھیر لیا۔'' تو اس میں بھی کوئی تخصیص نہیں ہے۔واللّٰہ اعلم!

اى طرح (إنَّ الله تعوين مع "بَصِيرٌ () > (لقمان) اور (انَّهُ بِحُلِّ مَنى مَا بَصِيرٌ () > (الملك) جيس آيات بھى قرآن ميں كثرت سے داقع ہوئى بين تو انہوں نے كہا كہ صفت مع وبھر تتعلق بكل الموجود ات بے صرف مسموعات اور مصرات سے اس كاتعلق نہيں ہے۔ داقعى بات ايس بحق آتى ہے كہ اللہ تعالى ہر شے كو سنتے ہيں۔ ﴿ إِنَّهُ متوين قور يُبٌ (سبا) يقديناً اللہ تعالى ہر شے كے قريب ہے اور س راہے۔ تو بياللہ سجانہ د تعالى كم شان ہے۔ صفت سمع وبصر كانتيجہ: مرافنہ

﴿بَلِالْإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِه بَصِيْرَةٌ ؟ وَلَوْ ٱلْقَى مَعَاذِيْرَة ٥ ﴾

 کی جمع بھی ہے جو معذرت ہوتی ہے اور مِعْزَار کی جمع بھی ہے جو پردے کو کہتے ہیں۔ چنا نچر جمد یہ بنے گا کہ ایک نگاہ انسان کو دیکھر بھی ہوتی ہے چاہے وہ کتنے بھی پردے کیوں نہ لٹکا لے ۔ یہ جو کیفیت پیدا ہوتی ہے کہ اللہ سامعی' الله ناظری کہ اللہ مجھے دیکھر ہا ہے' س رہا ہے تو اس کو مراقبہ کہتے ہیں۔ امام غزالی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں کہ اِنَّ اللَّٰه سَعِیْعٌ بَصِیْدٌ کا تقاضا یہ ہے کہ اللہ سجانہ وتعالیٰ کی ساعت' بصارت اور رقابت کو پیش نظر رکھا جائے اپنے ہر عمل میں' اپنے تمام خواطر میں' اپنے احساسات اور خواطر قلبیہ میں ۔ یہ صفت ساعت و بصارت کا اثر ہونا چاہیے۔ بہر حال بی صفت اللہ صفت اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی ساعت' بسارت اور رقابت کو پیش نظر رکھا جائے چنا ہے۔ بہر حال بی صفت محقق اور یہ تتعلق بجمیع المو جو دات ہے۔ اس طرح صفت بھر کی تعریف ہے: چنا نے صفت از لیہ ثابتہ لذات اللہ سبحانہ و تعالیٰ تتعلق بجمیع الموجودات!

موجودات سےمراد

سات صفات جن کوہم صفاتِ معنی کہتے ہیں اس میں ماترید یہ نے ایک صفتِ تکوین کا اضافہ کیا ہے۔ چنانچہ صفتِ تکوین آٹھویں صفت کے طور پہ بیان کر دی جاتی ہے۔ پچھاس میں مزید اضافہ کرتے ہیں 'گویا اپنا اپنا ذوق ہوتا ہے۔ کوئی کہتے ہیں اگرتم نے صفتِ علم کو صفتِ سمع وبصر سے الگ کیا تو ہم صفتِ ادراک کو بھی لے آتے ہیں ' کیونکہ ادراک بھی تو ایک نوع کی فرق شے ہے۔لہذا وہ صفتِ ادراک کا اضافہ کر دیتے ہیں۔ تاہم عمومی طور پر سات ہیں یا آٹھ ہیں۔سات اشاعرہ کے ہاں اورآٹھ ماتر ید ریے ہاں۔ صفتِ تکوین

آتھو یں صفت '' تکوین' ہے' جس کو صفتِ افعال بھی کہتے ہیں۔ اللّّه سبحانہ تعالیٰ کے افعال حادث ہوتے ہیں۔ ہیں لیکن صفتِ تکوین ان کے ہاں حادث نہیں بلکہ صفتِ قد یمہ ہے جس کے ذریعے افعال سرز دہوتے ہیں۔ فرق کیا ہوا؟ اشاعرہ نے کہا کہ صفتِ قدرت کافی ہے بس افعال کو سرز دکرنے کے لیے یعنی اللّہ تعالیٰ کے پاس صفتِ قدرت ہے اور اس سے تعلق کی وجہ سے چیزیں وجود میں آتی چلی جاتی ہیں۔ صفتِ قدرت ہی سے صفتِ فعل برآ مد ہوتا ہے۔ ماتریدی حضرات نے کہا کہ صفتِ قدرت بالکل این جگہ پر ہے جبکہ قدرت ہی اللّہ تعالیٰ کے پاس صفتِ ہوتا ہے۔ ماتریدی حضرات نے کہا کہ صفتِ قدرت بالکل این جگہ پر ہے جبکہ قدرت ہی سے صفتِ فعل برآ مد الفعل ہو جانا اور ہے' تو انہوں نے بالفعل والے کا م کو صفتِ تکوین سے تعبیر کیا۔ جن لوگوں نے اس موضوع ان اختلاف پر کتابیں کہ سی جسے ابن کمال البا شاعلیہ الرحمہ جواما مسیو طی کے ہم عصر شخصان کی کتاب ہے ، مسائل الاختلاف پر کتابیں کہ ہی جسے ابن کمال البا شاعلیہ الرحمہ جواما مسیو طی کے ہم عصر شخصان کی کتاب ہے ، مسائل الاختلاف پر کتابیں کہ میں جسے ابن کمال البا شاعلیہ الرحمہ جواما مسیو طی کے ہم عصر شخصان کی کتاب ہے ، مسائل وقی کو کی اختلاف نہیں ہے۔ بس انہوں نے ایک صفتِ تعلی کا ضاف کہ کی میں میں میں معاد کو کی میں کہاں کہ معنوں نے بلکھ کی معنی کہ ہو ہو کہ ہم عصر شخصان کی کتا ہے ہیں الاختلاف بین الانشاعرۃ و ماتریدیدیہ ! انہوں نے فرمایا کہ صفتِ کوین میں میں اختلاف لی لی تعلی کی تو ہے ، معنوی نہیں' ورق واقع نہیں ہور ہا۔ بیا نتلاف لی خلی کی مفتِ تکوین کا اضافہ کیا ہے اور اس سے کسی قسم کے معنی میں کوئی فرق وقر

بہر حال صفات کی بحث اللہ تعالیٰ کے فضل سے مکمل ہو گئی ہے۔ ہماری جو تر تیب ہے عقید یے کی اس میں اللہ بیات' نبوات اور سمعیات میں سے اللہ بیات کا پہلا مبحث تھا کہ اللہ تعالیٰ کے لیے کون سی صفات واجب ہیں۔ بیہ بحث آج اخترام کو پنچی ۔الحمد للہ!

نوٹ برائے صحیح

() مباحث عقیدہ کی پیچلی قسط کے آخری پیرا گراف میں ایک جملہ'' معنی سے جڑنا پہلی ترجیح ہے' ، غلطی سے لکھا گیا۔ جملہ فی نفسہ درست ہونے کے باوجود سیاق و سباق سے غیر متعلق تھا۔ سیاق و سباق میں ''لفظ'' قر آن کی اہمیت بیان کی جارہی تھی اور کہا جار ہاتھا کہ معنی سے جڑنا یقیناً مقصود ہے لیکن لفظ کو بائی پاس کر کے نہیں بلکہ لفظ سے تعلق پہلے قائم کیا جائے گا اور اس کے ذریعے سے معنی تک پہنچا جائے گا۔ (۲) پیچلی قسط کی تیسری ہیڈنگ' لفظ کے ذریعے مرادات الہی تک پہنچنے کی صلاحت و تبی ہے' میں یقصیح کر لیچے کہ '' وہی' نیہاں اصطلاحی معانی میں نہیں ہے کہ مرادات الہی کا بیان بھی الفاظ کی طرح ہی ہو چکا ہے' بلکہ ان معنی میں ہے کہ لفظ سے اس کی قطحی مرادات تک پہنچنے کے اسباب بھی مہیا کیے گئے ہیں جن کے درست استعال سے انسان ان کے

E E E

80



کہت قرآن 📲

حقیقی معانی کو پاسکتا ہے۔

## **MESSAGE OF THE QUR'AN**

Translation and Brief Elucidation

By

Dr.Israr Ahmad

## Surah Al-Anfāl (8)

#### Ayāt 20 to 28

يَّاَيُّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوًا الطِيْعُوا اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ وَلا تَوَلَّوُا عَنْهُ وَ انْتُمْ تَسْبَعُوْنَ صَلَّى وَلا تَكُوْنُوْا كَالَّذِيْنَ قَالُوْا سَبِعْنَا وَ هُمْ لا يَسْبَعُوْنَ ۞ إِنَّ شَرَّ الدَّوَابِّ عِنْدَ اللَّهِ الصَّمُّ الْبُكُمُ الَّذِيْنَ لا يَعْقِلُوْنَ ۞ وَلَوْ عَلِمَ اللَّهُ فِيْهِمْ خَيْرًا لَّاسْبَعَهُمْ لَوَلَوْ اَسْبَعَهُمْ لَتَوَلَّوْا وَ هُمْ مُتْعَرضُوْنَ ۞ يَآيَنُها الَّذِيْنَ أَمَنُوا اسْتَجِيْبُوُ اللَّهُ فِيْهِمْ خَيْرًا لَّاسْبَعَهُمْ لَوَلُوْ اَسْبَعَهُمْ لَتَوَلَّوْا وَ هُمْ مُتْعَرضُونَ ۞ يَآيَنُها الَّذِيْنَ أَمَنُوا اسْتَجِيْبُوُ اللَّهُ فِيْهِمْ خَيْرًا لَّاسْبَعَهُمْ لَوَلُوا اللَّهُ وَعَلِيمُوا اللَّهُ فِيهُمْ حَيْرًا لَلْ السَتَجِيْبُوُ اللَّهُ وَعَلِي اللَّهُ وَعَلَى الْمَوْلِ الْذَا وَعَانَهُ لَا يَعْذِينُ الْمَتَجِيْبُوُا اللَّهُ وَالتَّهُ فَيْهُمْ خَيْرًا لَاسْبَعَهُمْ لَوَا الَّذِيْنَ عَلَيُوْا الَّهُ يَحُولُ بَيْنَ الْمَوْوِ اللَّهُ وَالْتَا الْمَتَجِيْبُولا اللَّهُ وَالتَّقُولُ فَيْنَا الْمَا يَعْهُمُ أَوْ الْعَالِي الْنُهُ اللَّذِينُ اللَّهُ وَا الْعُنْوا الْنَهُ وَالْتُولَةُ الْعَنْوَا الْنَهُ مَعْهُمُ فَتَعَابُ مَا الْكُولُ مَ الْكَيْ تُحْشَرُونَ اللَّهُ وَالْتُلُولا اللَّهُ وَالْعُمُ لا يَسْتَقُونُ وَ الْتَعْشَرِيلَ الْمَاسُ الْعَقَابُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّا لَذِي اللَّهُ وَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَالْعُمُوا اللَّهُ مَا الْعَاسُ الْعَقَالِ اللَهُ وَ الْتَعَالَى اللَّهُ وَ الْوَى الْتَعْتَابُ اللَّهُ وَ الْعَالَولُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَ اللَّهُ مَنْ الْنَا سُنَعْتُ الْعَالِ الْعَالَ اللَّهُ وَ الْعَامُونَ اللَّهُ وَالَقُولُ الللَّهُ وَ الْوَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَهُ وَ الللَهُ وَ الْتَعَالُ الْعَالَ الْمَا وَ الْعَالُولُ اللَهُ وَ الْعَامُونَ اللَّهُ وَالْتُ اللَّهُ وَالْنَا اللَهُ وَاللَّا اللَهُ وَالَةُ الْمُولُ اللَّهُ وَالَنَا مَاللَا لَذَى اللَّهُ وَالْعُنُولُ اللَّهُ وَاللَهُ مُولَ اللَا اللَهُ وَاللَهُ الْعَالَ اللَهُ مَالَكُونَ اللَهُ مَالُولُ الْتُعَامُ وَ الْعَالَةُ الْعَامِ مُولَا مَا اللَهُ وَاللَّهُ مَا الْعَامُ الْنَا لُولَةُ مُنْ الْعُنُولُولُ الْعُنُولُولُ الْعُ مُولُوا الْعُنُولُ الْعُنُولُ الْعُلْعُ مَا

Ayah 20

ؖؽؘٱيَّهَا الَّذِيْنَ ٰمَنُوَا اطِيْعُوا اللَّهَ وَرَسُوْلَهُ وَلا تَوَلَّوْا عَنْهُ وَ ٱنْتُمْ تَسْمَعُوْنَ <sup>ل</sup>َّ

#### O believers! Obey Allah and His Messenger and do not turn away from him while you hear (his call).

This means that when the Messenger of Allah  $\Delta_{\rm sec}$  had decided to proceed towards Badr, why was there any reluctance, debate, or argument from your side? You should have responded to the wish of Allah and the







Prophet عليه وسلي with the words "We hear and we obey" and submitted to his عليه وسلي ommand. It should be observed that this is specifically directed at those who had shown weakness at that particular moment.

#### <u>Ayah 21</u>

وَلا تَكُونُوا كَالَّنِيْنَ قَالُوا سَبِعْنَا وَهُمْ لا يَسْمَعُوْنَ @

## Do not be like those who say, "We hear," but in fact they are not listening.

This means they only say "We have heard" with their mouths, but their hearts remain entrenched in their own thoughts and interests. As they lack any inclination towards sincere obedience, such listening holds no value in the sight of Allah.

#### <u>Ayah 22</u>

إِنَّ شَرَّ الدَّوَآبِّ عِنْدَ اللهِ الصُّمُّ الْبُكُمُ الَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ @

# Indeed, the worst of all beings in the sight of Allah are the (wilfully) deaf and dumb, who do not understand.

Here, the hypocrites have specifically been referred to as the vilest beasts. Avah 23

وَلَوْ عَلِمَ اللهُ فِيْهِمْ خَيْرًا لَّاسْبَعَهُمْ

Had Allah found any goodness in them, He would have certainly made them hear.

وَلَوْ أَسْبَعَهُمُ لَتَوَلَّوْا وَّهُمُ مُّعُرِضُوْنَ 🐨

## (But) even if He had made them hear, they would have surely turned away heedlessly.

If Allah had found any capability in them, He would have granted them the ability to listen and understand. However, if they had been made to come out for battle without this capability, they would have turned back at the sight of danger. This is specifically a warning to those who were hesitating in facing the disbelievers' army.

#### Ayah 24

ؖؽٙٱيَّهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوا اسْتَجِيْبُوْا لِلَّهِ وَلِلرَّسُوْلِ إِذَا دَعَا كُمْ لِمَا يُحْيِيْ كُمْ

O believers! Respond to Allah and His Messenger when he calls you to that which gives you life.

الجورى تارى 2025 -

😂 🖌 حکمت قرآن 🖌

وَاعْلَمُوا أَنَّ الله يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ

#### And know that Allah stands between a person and their heart

and على الله Should a person ignore the call of Allah and His Messenger عليه وسلم and persist in being heedless of their commandments, Allah will Himself place a barrier between such an individual and true guidance, rendering him incapable of listening to and comprehending Divine instructions. This very theme has been articulated in Surah Al-Baqarah, ayah 7, as follows: ﴿خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوْبِهِمْ وَ عَلَى سَمْعِهِمْ}, "Allah has set a seal upon their hearts and their hearing." In Surah Al-An'ām, ayah 110, this principle has been ,﴿وَنُقَلِّبُ أَفْبِدَتُهُمْ وَ أَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوْا بِمَ أَوَّلَ مَرَّةٍ﴾ :expressed with even greater severity "We will turn their hearts and eyes away since they refused to believe in it initially." This signifies that the fate of those who do not immediately accept the truth even after it has become absolutely clear and turn away from it is that their hearts are inverted, and their sight overturned. Therefore, this is a very sensitive and alarming matter. If a demand of the Deen or a command of Allah presents itself to someone, and his heart acknowledges its truth, yet he turns away and avoids it, he might be punished in this life by having his ability to recognize truth withdrawn, his heart and ear sealed, his eyes veiled, and a barrier placed between him and guidance. This is Allah's way and an unalterable law ordained by Him.

وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُوْنَ

And that to Him you will all be gathered.

<u>Ayah 25</u>



## Beware of a trial that will not only affect the wrongdoers among you.

This is also Allah's unchangeable law. The reference to this ayah has previously appeared during the study of Surah Al-A`rāf, ayah 166. It is crucial to understand in this context that directly committing a sin is not the only form of wrongdoing; failing to fulfill a duty also falls under the category of sin. For example, if a Muslim personally avoids sinning and strives to perform good deeds, giving charity, and observing prayer and fasting, yet simultaneously neglects the support of Allah and His Deen, avoids striving for the establishment of the Deen, and refrains from sacrificing his wealth and time for this cause, then such a person is considered culpable in the sight of Allah; he will not escape the collective punishment that may ensue. In this regard, this ayah leaves one's heart trembling with fear.

وَاعْلَمُواا أَنَّ اللهَ شَدِيْهُ الْعِقَابِ

#### And know that Allah is severe in punishment.

Now read the next ayah specifically with reference to Pakistani Muslims.

<u>Ayah 26</u>

وَاذْكُرُوْآاذْ أَنْتُمْ قَلِيْلٌ مُّسْتَضْعَفُوْنَ فِي الْأَرْضِ

Remember when you had been vastly outnumbered and oppressed in the land

تَخَافُوْنَ أَنْ يَتَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ

#### Constantly in fear of attacks by your enemy

In the context of the Pakistan Movement, this phrase can be understood to signify that Muslims were a minority in the Subcontinent; facing the Hindu majority, they feared that they were not strong enough to protect their rights. Alongside the imminent dangers to their lives and wealth, there was also the apprehension of being exploited in every respect—economically, socially, politically, linguistically, and religiously—by the majority.

فَأَوْ لَكُمْ وَ آيَّ لَكُمْ بِنَصْرِ قَ وَ رَزَقَكُمْ حِنَ الطَّيِّبَتِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُوْنَ @

Then He sheltered you, strengthened you with His help, and provided you with good things so perhaps you would be thankful.

فالإجوري تاري 2025ء ک



📲 حکمت قرآن 🖏

#### <u>Ayah 27</u>

### ؖۑؘٛٳ<u></u>ؘؖؾؙٞۿٵڷۜۮؚؽؙڹؙٳؗڡؘڹؙۏ۠ٳڵٲؾڂؙۅٛڹؙۅٳٳڸڶؖ؋ۅؘٳڸڗۜڛؙۏ۫ڶ

#### O believers! Do not betray Allah and the Messenger

To betray Allah's trusts is indeed a grave transgression. The most significant of these trusts is the soul He has breathed into our bodies. This has been further emphasized in Surah Al-Ahzāb: (إَفَرُنُونَ وَالْجَبَالِ فَابَيْنَ اَنْ يَحَمِلْمَا وَ اَسْفَقْنَ مِنْبَا وَ مَمْلَبًا الْاِسْانُ (لَذَ كَانَ طَلُوْمًا جَبُوْلًا (Al-Ahzāb 72) (Al-Ahzāb 72) (Cheed, We offered the trust to the heavens, the earth, and the mountains, and they declined to bear it and feared it, but man undertook it. Indeed, he was arrogant and ignorant." Moreover, the Deen, the Quran, and the Shariah are monumental trusts bestowed upon us by Allah and His Messenger مَعْدَوْسَلُوْ رَبْعَانُ وَالْعَانُ وَالَعَانُ وَالْعَانُ و

وَتَخُوْنُوْا أَمْنَتِكُمُ وَأَنْتُمْ تَعْلَبُوْنَ

Nor betray your trusts knowingly.

<u>Ayah 28</u>

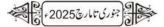
وَاعْلَمُوْا أَنَّبَأَ آَمُوَالْكُمْرُ وَأَوْلَا ذُكُمْ فِتْنَةٌ ﴿

#### And know that your wealth and your children are only a test

The term "fitnah" signifies a test or a touchstone by which a person is evaluated. Wealth and children are indeed tremendously substantial trials; they can become heavy shackles that jeopardize one's eternal life by preventing one from striving for the support of the Deen. Consequently, one can become so consumed with the relentless pursuit of wealth, the accumulation of material possessions, and the quest for a prosperous future for one's children that one becomes indistinguishable from an oxen laboring tirelessly at a mill. This incessant struggle drains all life from his body, leaving him incapable of exerting any effort towards the Deen to seek Allah's pleasure and achieve success in the afterlife.

وَ أَنَّ اللهَ عِنْدَةُ أَجُرٌ عَظِيُمٌ ٢

And that with Allah is a great reward.





حکمت قرآن

#### Ayāt 29 to 40

نَّا يَنْهَا الَّذِيْنَ أَمَنُوَ النَ تَتَقُو اللَّه يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَانًا وَ يُتَكَفَّرُ عَنْكُمْ سَيِّ تَكُمْ وَ يَعْكُرُونَ دُو الْفَضْلِ الْمُطْيَمِ @ وَإِذْ يَعْكُرُ بِكَ الَّذِيْنَ كَفَرُو الِيُثْبِتُوْكَ أَوْ يَقْتُلُوْكَ أَوَ يُخْرِ جُوْكَ وَ يَمْكُرُونَ وَ يَمْكُرُ اللَّهُ وَ اللَّهُ خَيْرُ المَّكِرِيْنَ @ وَإِذَا تُتْعَلَى عَلَيْهِمْ الْيُتَنَا قَالُوا قَلْ سَيغنَا كَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِعْل هٰذَا آن هٰذَا إِنْ هٰذَا إِلَّا آسَاطِيُرُ الْأَوَلِيْنَ @ وَإِذَا تُتْعَلى عَلَيْهِمْ الْيُعْنَا قَالُوا قَلْ سَيغنَا كَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِعْل هٰذَا آن هٰذَا إِنْ هٰذَا إِلَّا آسَاطِيُرُ الْأَوَلِيْنَ @ وَإِذْ قَالُوا اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هٰذَا هُو الْحَقَّ مِنْ عِنْدِكَ فَاَمْطِر عَلَيْنَا حَجَارَةً مِنَ السَّمَاءِ وَا أَتْتِنَا بِعَذَابِ آلِيْمٍ @ وَ مَاكَانَ اللَّهُ لِيُعَزِّ بَهُمْ وَ أَنْتَ فِيْهِمْ وَ مَاكَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَ مَا كَنُو السَّمَاءَ وَ وَ الْتَنَابِ عَذَابِ المُعْرَابُهُ مَالَهُمُ اللَّهُ مَعَزِّ بَهُمْ وَ أَنْتَ فِيْهِمْ وَ مَاكَانَ اللَّهُ مُعَزِّبَهُمْ وَ مَاكَانُوْا الْوَلِيَاءَةُ إِنَا أَنْهُ مُنَا مَا اللَّهُ مَعَذِّ بَعُكُونَ عَنْ الْمَسْجِدِ مَكْذَامِ وَ مَاكَانُ اللَّهُ مُعَذِي وَ مَاكَاءُوْا الْعَانَا وَلِيَاءَةُ أَوْ الْمُتَقُونَ وَ لَكَنَ اللَّهُ لَهُ مَعْذَى عَنْ لَكُونُ عَنْ الْمَسْجِدِ مَكْتُهُمْ عِنْدَ الْمَنْوَ الْمُعْذَى الْمَنْوَ الْنَا يَعْذَى عَلَيْهُمْ الْعُونُ الْمَائِقُونَ عَنْ الْمَسْجِعِي الْحَذَاعِ فُولَيْ الْنَا لَنُ اللَّهُ مَوْ الْعَانَ الْعَنْ إِنَّ الْتَعْتَى وَ عَالَا لَعْذَي عَائَهُ الْحَذَي عَلَى الْنَهُ مَنْ الْتَعْذَى الْحَذَا يَعْذَى الْعَذَا الْعَذَى الْعَانَ الْنَا عَنْ عَائَنَ الْنَهُ مَوْنَ عَنْ الْمَا الْعَانَ الْلَهُ مَوْنُ عَائَنُ مُوالْوُ الْنَ يَعْمَنُ عَنْ عَنْ الْعَنْ الْعَا فَا الْعَاذَ الْنَا وَالْنَا الْعَالَيْنَ الْنَعْذَى الْنَا اللَهُ والْعَانَ وَا الْعَانَ الْ عَلَيْ وَ الْنَ الْعَنْ عَنْ مَنْ الْعَانَ الْعَانَ عَنْهُ وَ الْعَانَ وَ عَنْ الْنَا الْعَا عَنْ الْعَانَ الْعَا الْعَا الْعَانَ الْعَانَ الْ عَلَي الْعَا عَلَيْ الْعَا الْعَا الْعَانَ الْعَا عَنْ عَا عَالَهُ الْعَا الْعَا الْعَا عَا عَا عَنْ عَائ

<u>Ayah 29</u>

# O believers! If you are mindful of Allah, He will grant you a decisive authority

If you uphold the path of Taqwa (piety), Allah will continually provide you with "Furqan" (the ability to distinguish between right and wrong). The first instance of this Furqan was manifested in the form of your victory in the Battle of Badr.

وَّ يُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيَّاتِكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو الْفَضُلِ الْعَظِيْمِ.

Absolve you of your sins, and forgive you. And Allah is the Lord of infinite bounty.

Ayah 30

وَإِذْ يَهْكُرُ بِكَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ إِلِيْثْبِتُوْكَ أَوْ يَقْتُلُوْكَ أَوْ يُخْرِجُوْكَ لَ

بنورى تامار چ2025ء

## And (remember, O Prophet,) when the disbelievers conspired [against You], To capture, kill, or exile you.

This refers to the conspiracies crafted by the Quraysh of Makkah against the Messenger of Allah عَيْنُولْلُمُ during the period preceding the Hijrah. After all their tactics against him عَيْنُولْلُمُ had failed, they resorted to plotting his assassination, engaging in serious deliberations regarding this matter.

وَيَهْكُرُونَ وَيَهْكُرُ اللهُ وَاللهُ خَيْرُ الْمُكِرِينَ ٢

They planned, but Allah also planned. And Allah is the best of planners.

<u>Ayah 31</u>

Whenever Our revelations are recited to them, they challenge (you), "We have already heard (the recitation). If we wanted, we could have easily produced something similar. This (Quran) is nothing but ancient fables!"

This statement has been attributed to Nadr ibn al-Harith in historical accounts and books of Seerah. However, such remarks from them were merely rhetorical. Allah, the Almighty, had repeatedly challenged them to fabricate a similar text and bring forth a third party for judgment if they did not believe the Quran to be Allah's revelation. However, they could never muster the courage to accept this challenge. Similarly, until the previous century, many Orientalists kept accusing Muhammad allegations have to advancements in research, such unfounded allegations have diminished significantly.

<u>Ayah 32</u>

And (remember) when they prayed, "O Allah! If this is indeed the truth from You, then rain down stones upon us from the sky or overcome us with a painful punishment."



مكمت قرآن

As previously mentioned, the primary concern for the leaders of the Quraysh was to prevent the common people of Makkah from being influenced by the invitation brought by Muhammad علي , the Messenger of Allah. They would keep devising various strategies to accomplish this. This ayah refers to one such strategy: Their prominent chiefs would publicly state during gatherings that if this Quran was indeed a revelation from Allah, why had no punishment befallen them despite their rejection of it? In fact, they would even invoke Allah in a prayerful manner, exclaiming, "O Allah! If this Quran is indeed Your speech, then rain down stones from the sky or send some form of painful torment upon us for rejecting it". Subsequently, they would publicize this strategy, proclaiming: "Look, there has been no response to our prayer at all; if it were truly the word of Allah, we would have been struck by punishment by now". These were the tactics they used to set the minds of the public at rest.

<u>Ayah 33</u>

وَمَاكَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمُ وَأَنْتَ فِيْهِمُ<sup>ل</sup>

# But Allah would never punish them while you (O Prophet) were in their midst.

Although these individuals had become fully deserving of punishment, Divine tradition dictated that they be spared the kind of torment they were invoking while the Messenger of Allah and was present among them. This is because Allah commands His Messenger and the believers to emigrate before sending any collective punishment upon a people, and the punishment typically befalls them only after their departure.

## وَمَاكَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغُفِرُوْنَ ··

#### Nor would He ever punish them if they prayed for forgiveness.

The dynamics of Makkah, in terms of beliefs and actions, were rather muddled. Among the general populace, there were simple-hearted individuals who remembered Allah and offered their supplications to Him, recited the Talbiyah, and sought forgiveness. Thus, in such a state of affairs, Allah did not wish to inflict collective punishment upon the society of Makkah. Moreover, as elucidated in ayah 37 of this very surah, collective punishment does not descend upon a nation until Allah has separated the pure from the impure: (ليَعِيرُ اللهُ الْحَبِينَ مِنَ الطَّتِبِيرُ اللهُ الْحَبِينَ مِنَ الطَّتِبِيرُ اللهُ الْحَبِينَ مِنَ الطَّتِبِيرُ اللهُ الحَبَينَ مِنَ الطَّتِبِيرُ اللهُ الْحَبِيرُ اللهُ الحَبَينَ مِنَ الطَّتِبِيرُ اللهُ الْحَبِيرَ اللهُ الْحَبَيرَ الْحَبَيرَ الْحَبَيرَ اللهُ الْحَبَيرَ الْحَبْعَبَيرَ الْحَبَيرَ الْحَبَيرَ الْحَبَيرَ الْحَبَيرَ ال

جورى تارى 2025 -





<u>Ayah 34</u>

وَمَالَهُمُ اَلَّا يُعَنِّبَهُمُ اللَّهُ وَهُمْ يَصُدُّوْنَ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ

And why should Allah not punish them while they hinder pilgrims from the Sacred Mosque?

وَمَاكَانُوا اوْلِيَاءَة إنْ أوْلِيَا وْخَالًا الْمُتَّقُونَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُوْنَ @

Claiming to be its rightful guardians. None has the right to guardianship except those mindful (of Allah), but most pagans do not know.

<u>Ayah 35</u>

وَمَاكَانَ صَلَاتُهُمْ عِنْدَ الْبَيْتِ إِلَّا مُكَاءً وَّ تَصْدِيَةً \*

Their prayer at the Sacred House was nothing but whistling and clapping.

The Quraysh of Makkah had so distorted their acts of worship that their prayers had been reduced to superficial practices such as whistling and clapping. What's more, they considered the most esteemed form of circumambulation (Tawāf) around the Kaaba to be the Tawāf performed in complete nudity.

فَذُوْقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُوْنَ

#### So taste the punishment for your disbelief.

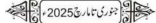
It has been made evident that Allah's punishment does not befall solely as stones raining down from the heavens. Instead, the overwhelming defeat they suffered in the Battle of Badr serves as a potent manifestation of Allah's retribution against them.

#### <u>Ayah 36</u>

إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا يُنْفِقُوْنَ أَمْوَالَهُمْ لِيَصُدُّوا عَنْ سَبِيْلِ اللَّهِ \*

## Surely the disbelievers spend their wealth to hinder others from the Path of Allah.

Such expenditures fall under the category of "spending in the path of Shaytan (Satan)" and "in the way of Shirk (associating partners with Allah)." The Quraysh's preparations for the army, provision of supplies, procurement of weapons, and arrangements for camels, horses, and rations exemplify their spending in the service of Satan and Shirk. They







acted as Mujahidīn (warriors) in the path of Satan, with the mission of obstructing Allah's creation from His path.

### ۏؘڛؘؽؙڹ۬ڣؚۊؙۯڹؘۿٵؿؙؗؗ؉ٙ ؾػٛۯڹؙٵؘؽڣۣۿ ڂڛۯڐۧؿؙؗ؉ۧؽۼ۫ڶڹؙۯ<sup>ۣ</sup>ڹ<sup>ڋ</sup>

#### They will continue to spend to the point of regret.

This spending will ultimately cause them profound regret, and the weight of their remorse will burden their souls, for they will realize that despite squandering their wealth and losing their lives, they could not cause any harm to Muhammad عَيْدُوسَلَمْ . Their regrets will intensify when (وَرَحَقَ الْبَاطِلُ لَنَّ الْبَاطِلُ كَانَ رَحُوْقًا (Al-Isra` 81) "And say: Truth has come, and falsehood has departed. Indeed, falsehood, by nature, departs." becomes a tangible reality before them, leaving them facing overwhelming defeat and begging for mercy from the people of truth.

وَالَّذِيْنَ كَفَرُوْا إِلَى جَهَنَّهَ يُحْشَرُوُنَ أَ

## Then they will be defeated and the disbelievers will be driven into Hell.

This signifies that those among them who embrace faith will be forgiven by Allah, while those who persist in disbelief until they encounter death, will become fuel for Hellfire.

#### <u>Ayah 37</u>

So Allah may separate the evil from the good. He will pile up the evil ones all together and then cast them into Hell.

ٱولِيكَ هُمُر الْخُسِرُوْنَ ۞

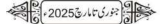
They are the (true) losers.

<u>Ayah 38</u>

قُلُ لِلَّذِيْنَ كَفَرُوْا إِنْ يَنْتَهُوْا يُغْفَرُ لَهُمْ مَّاقَدُ سَلَفَ \*

## Tell the disbelievers that if they desist, their past will be forgiven.

This implies that there is still an opportunity for them; if they embrace faith even now, all their prior transgressions will be forgiven.







وَإِنْ يَحُوُدُوا فَقَدْ مَضَتْ سُنَّتْ الْأَوَّلِيْنَ

# But if they persist, then they have an example in those destroyed before them.

They are fully aware of the fate that befell those nations that rejected their prophets. Prior to this surah, the Makki revelations had already been completely delivered, including Surah Al-An`ām and Surah Al-A`rāf. Hence, the dismal fates of the people of Nūh عليه السلام, Hūd عليه السلام, Saleh عليه السلام عليه السلام to them.

<u>Ayah 39</u>

## وَقَاتِلُوْهُمْ حَتَّى لَا تَكُوْنَ فِتْنَةٌ وَ يَكُوْنَ الرِّيْنُ كُلُّةُ لِلْهِ<sup>ع</sup>َ

Fight against them until there is no more persecution—and (your) devotion will be entirely to Allah.

This very command has been articulated in Surah Al-Bagarah, ayah 193. However, here the inclusion of the word "the adds to the grandeur and emphasis of this directive. It implicitly addresses the Muslims thus: "O Muslims! fifteen years have passed since your movement for the supremacy of the Deen commenced. During this time, you have successfully navigated the stages of invitation, organization, training, and sheer patience. Now, consider the era of passive resistance to have come to an end. Our Messenger عليه has initiated active resistance, and as a result, the movement has now entered the phase of armed conflict. Now that swords have clattered against swords, yours shall not return to their sheaths until the mission is accomplished, which requires that "fitnah" be entirely eradicated. "Fitnah", in essence, refers to the prevailing dominance of falsehood within a society, which makes it difficult for individuals to uphold their faith and adhere to Allah's commandments. Therefore, the battle will continue until falsehood is completely vanquished and the religion of Allah is firmly established. This dominance of Allah's Deen is not acceptable in partiality; it must encompass the entirety of life.

فَإِنِ انْتَهَوْا فَإِنَّ اللهَ بِمَا يَعْمَلُوْنَ بَصِيْرُ

But if they desist, then surely Allah is All-Seeing of what they do.

الجورى تارى 2025 - 20





<u>Ayah 40</u>

وَإِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمُوْا أَنَّ اللَّهَ مَوْلَكُمُ نِعْمَ الْمَوْلِي وَنِعْمَ النَّصِيرُ 🛛

And if they do not comply, then know that Allah is your Protector. What an excellent Protector, and what an excellent Helper!

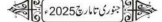
#### Ayāt 41 to 44

وَ اعْلَمُوَا انَّمَا غَنِنْتُمْ مِّنْ شَىٰءٍ فَاَنَّ سِلْهِ خُمُسَهُ وَ لِلرَّسُوُلِ وَ لِنِي الْقُرْبَى وَ الْيَتْلَى وَ الْمَسْكِنْنِ وَابْنِ السَّبِيُلِ (إِنْ كُنْتُمْ أَمَنْتُمْ بِاللَّهِ وَ مَآَانْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَٰنِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَىٰءٍ قَدِيرُ (۞ إِذُ اَنْتُمْ بِالْعُدُوَةِ الدُّنْيَا وَ هُمْ بِالْعُدُوَةِ الْقُرْقَان مِنْكُمْ \* وَلَوْ تَوَاعَدُ تُمْ لاَخْتَلَفْتُمْ فِي الْعِدْوَةِ الدُّنْيَا وَ هُمْ بِالْعُدُوةِ الْقُومَ الْفُر مَنْكُمْ \* وَلَوْ تَوَاعَدُ تُمْ لاَخْتَلَفْتُمْ فِي الْمِيْعَلِ ` وَ لَكِنْ لِيَقْضِى اللَّهُ الْمُرَاكَان مَفْعُوْلاً \* مَنْكُمْ \* وَلَوْ تَوَاعَدُ تُمْ لاَخْتَلَفْتُمْ فِي الْمِيْعَلِ ` وَ لَكِنْ لِيَقْضِى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن مَنْكُمْ \* وَلَوْ تَوَاعَدُ تُعْمَا للَّهُ فِي الْمِيْعَانِ وَ لَكِنْ لِيَعْنَى اللَّهُ اللَّهُ مَنْ عَنْ عَيْعُ مَلْكَ عَنْ بَيْنَةُ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ مَنْ عَنْ عَنْ عَالَ مَلْكَ عَلْيُمَ أَوْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ الْمُعْلَى مَنْ الصَّدُولِ وَ لِكِنَ اللَّهُ سَلَمَ لا فَيْ اللَهُ فَى الْمُ اللَّهُ فَيْ عَانِ اللَّهُ عَلْ اللَهُ عَنْتُمُ اللَّهُ فَيْ الْعُو الْمَا اللَّهُ عَلْيَ عَا الصَّدُورِ هَ وَلَوْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَيْهُ عَنْ مَاللَهُ عَلْ عَلْ مَنْ عَالَا لَيْ وَ الْعَالَةُ مُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ عَا الصَّدُورِ هَ وَلَهُ اللَّهُ سَلَيْهِ عُمْ وَ الْوَ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ عَائِتُمُ وَى الْعُولَةُ وَ الْعَالَ اللَ

#### <u>Ayah 41</u>

### ۅؘاعْلَمُوَا ٱنَّهَا غَنِبُتُمُ مِّنُ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُبُسَةُ وَلِلرَّسُوْلِ وَلِنِي الْقُرْبِي

#### Know that whatever spoils you take, one-fifth is for Allah and the Messenger, his close relatives





حکمت قرآن

#### Orphans, the poor, and (needy) travellers

From this fifth portion, assistance will also be extended to the underprivileged members of society.

وَ الْيَتْلَى وَ الْمَسْكِنِي وَ ابْنِ السَّبِيُلِ لِنُ كُنْتُمُ امَنْتُمُ بِاللَّهِ وَ مَآ أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْرِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعِنِ \*

If you (truly) believe in Allah and what We revealed to Our servant on that decisive day when the two armies met (at Badr).

وَاللهُ عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ٢

#### And Allah is Most Capable of everything.

What especially descended on the Day of Decision (the Battle of Badr) was Divine aid and support from Allah. Allah had promised that angels would descend for your assistance. Although these angels were not visible to you on the battlefield, just as you have unwavering faith in Allah and His revelation, in the coming of Jibril عليه السلام with Divine messages, and in the authenticity of this Qur'an as a revelation from Allah, so should your faith encompass the certainty that Allah fulfilled His promise to aid His Messenger من هم عليه الله and the believers, and that your victory at Badr was solely due to Allah's support. If your conviction in this reality is firm, then accept wholeheartedly and gladly the decree that a fifth of the spoils of war shall be for Allah, His Messenger

Each individual who was a part of the army in the battle, regardless of whether he had actively fought or not, or had gathered significant spoils or none at all, received an equal share. However, mounted soldiers were allotted two shares, while infantrymen received one. This distinction was made because the expenses related to providing the mounts and the costs incurred for maintaining those animals were borne personally by those individuals.

#### Ayah 42

إِذْ ٱنْتُمْ بِالْعُدُوَةِ الدَّنْيَاوَ هُمْ بِالْعُدُوَةِ الْقُصْوَى

(Remember) when you were on the near side of the valley, your enemy on the far side.

الإجوري تاري 2025ء کے

حکمت قرآن

The valley of Badr is constricted to the north and south but expands into an open plain in the middle. From its northern border, a route lead towards Syria, while from the southern periphery, another path extended towards Makkah. Besides, a road from the eastern side of the valley lead to Madinah. In ancient times, the majority of the pilgrims' caravans used to traverse through the valley of Badr, but nowadays, due to the construction of the new motorway, "Tarīq al-Hijrah," pilgrims do not find the opportunity to pass through these landmarks. At the time of the Battle of Badr, by Divine arrangement, both armies arrived at the valley of Badr almost simultaneously. Here, this scheme of Allah, the Almighty, has been mentioned: when the Quraysh's army arrived at the farther (southern) edge of the valley, the Prophet are and his army arrived from the east at the edge closer to Madinah.

وَالرَّكْبُ أَسْفَلَ مِنْكُمُ<sup>\*</sup>

#### And the caravan was below you.

The trade caravan of the Quraysh was traveling along the coast at that point in time. Abu Sufyan, on one hand, had sent a message to the people of Makkah for assistance, and on the other hand, he had taken the precaution of diverting the caravan towards the coastline, away from the original route. This meant that instead of taking the accustomed path through the valley of Badr, the caravan was now traveling along the coastline. Beyond the mountain range of Badr lies the plain of Tihāmah, which extends to the seashore. The caravan was at the farthest edge of this plain, near the sea. Therefore, it has been said that the caravan was at a lower point below you.

## وَلَوْ تَوَاعَدُتُّمُ لَاخْتَلَفْتُمْ فِي الْبِيْعْدِ

#### Even if the two armies had made an appointment (to meet), both would have certainly missed it.

This means that it was by Allah's design that both armies arrived simultaneously at the two peripheries of the valley. Had the two groups agreed on a specific time to reach the designated place, there would surely have been discrepancies in timing. However, Allah synchronized the arrival of both armies, because He intended to ensure the confrontation and explicate to the people of Makkah where Allah's support truly lay.

جا جزرى تارى 2025 - كال





وَلَكِنُ لِيَقْضِيَ اللهُ أَمُرًا كَانَ مَفْعُوْلًا<sup>،</sup>

Still it transpired so Allah may establish what He had destined,

لِّيَهُلِكَ مَنُ هَلَكَ عَنُ بَيِّنَةٍ

# That those who were to perish might do so after the truth had been made clear

This was to ensure that no ambiguity regarding the truth is left; even for those among the people of Makkah who had till now been misled by their chiefs, there remains no doubt or vagueness in the way of recognizing the truth. If, even after this, someone is bent upon keeping his eyes closed and prefers to continue on the path of destruction, it is his own choice. In any case, Allah's intent is that should such people perish, each individual among them should do so only after the truth has been unequivocally revealed.

### وَّ يَحْلِى مَنْ حَىَّ عَنْ بَيِّبَةٍ \* وَإِنَّ اللَّهَ لَسَبِيْعٌ عَلِيْهُ أَضْ And those who were to survive might do so after the truth had

#### been made clear. Surely Allah is All-Hearing, All-Knowing.

Whoever wishes to come to the right path may do so based upon this clear evidence, thereby attaining symbolic life.

<u>Ayah 43</u>

إِذْ يُرِيْكَهُمُ اللهُ فِيْ مَنَامِكَ قَلِيُلًا

# (Remember, O Prophet,) when Allah showed them in your dream as few in number.

The Messenger of Allah and saw in a dream that the number of the Quraysh's army was not particularly large, with only a few people coming to fight at Badr, while in actual fact, it was a titanic army comprising a thousand men.

#### Had He shown them to you as many

Had Allah shown their true numbers to you:

ي جنوري تاري 2025 - اي اي



## You (believers) would have certainly faltered and disputed in the matter.

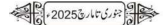
Knowing the enemy's actual numbers and strength would have disheartened you, causing disputes over whether to confront them at Badr. These differences in opinion would have weakened your ranks.

## وَلَكِنَّ اللَّهَ سَلَّمَ أَانَّهُ عَلِيُهُ بِذَاتِ الصُّدُوْرِ @

# But Allah spared you (from that). Surely He knows best what is (hidden) in the hearts.

while it is true that the dream seen by the Messenger of Allah عليه وسلم could not have been false, as the dreams of prophets are always true, Mufassirin (exegetists of the Quran) have explained this by suggesting that the true essence of the disbelievers' army was shown to the Prophet عليه وسلم الله. An entity does not only have a quantitative aspect, but also a qualitative aspect which reveals its inner state and true essence. From a quantitative perspective, the disbelievers' army consisted of a thousand men, outnumbering the Muslims three to one, but the inner state of this army was entirely different. In reality, many among the common people of Makkah regarded the Prophet عليه وسل الله as the finest individual in their society. His companions رضى الله عنهم too, were among the best people of Makkah in their opinions. The general populace genuinely believed that Muhammad and his companions رضى الله عنهم had committed no crime; they were عليه وسلم only sincere monotheists and noble humans who promoted virtuous deeds. Consequently, the silent majority of Makkah had harbored sympathies towards the Muslims from the outset. Many of these individuals had joined the army under the command of their chiefs and leaders, but their hearts were not aligned with them. In truth, the passion to risk one's life in battle is what makes a person courageous and strong, and this fervor stems from the veracity of ideology and firmness of belief. The army of the Quraysh totally lacked any such zeal, and hence, despite being many in number, were, in essence, extremely meager. It was this essence, which summed up the actual state of the army, that Allah had shown to the Prophet عليه وسلم

(to be continued at Page 40)





## **MESSAGE OF THE QUR'AN**

(Continued from Page 81)

<u>Ayah 44</u>

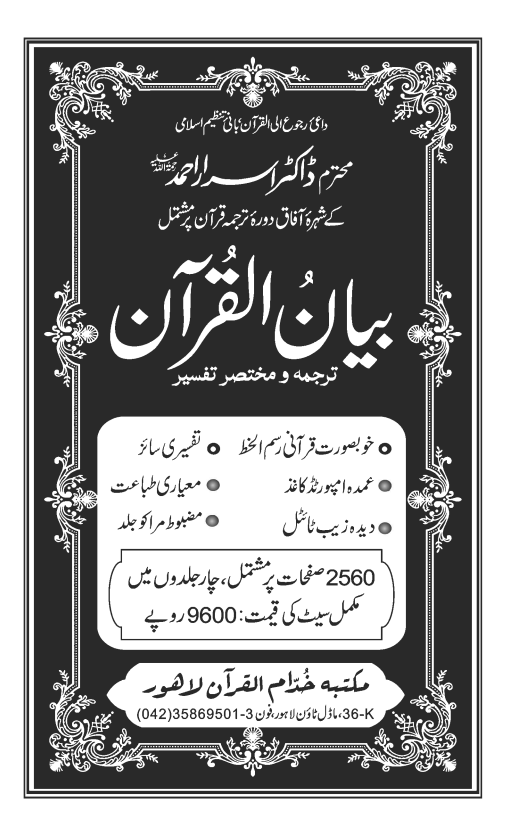
## وَإِذْ يُرِيْكُمُوْهُمْ إِذِالْتَقَيْتُمْ فِي آَعُيْنِكُمْ قَلِيْلًا وَّ يُقَلِّلُكُمْ فِي آَعُيْنِهِم

Then when your armies met, Allah made them appear as few in your eyes, and made you appear as few in theirs

When the two armies faced each other, Allah created a situation wherein the Muslims perceived the disbelievers' forces as fewer, and likewise, the disbelievers saw the Muslims as fewer in number. This Divine arrangement was crafted so that the battle would be fought with resolve and determination. Allah intended for that day to be a "Day of Distinction" and did not want either party to evade confrontation.

لِيَقْضِيَ اللهُ أَمُرًا كَانَ مَفْعُوْلًا وَإِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُوُرُ ٢

So, Allah may establish what He had destined. And to Allah (all) matters will be returned (for judgment).



# Quarterly HIKMAT-E-QURAN Lahore

مرکزی الجمن مرکز مالغ مرکزی الجمن الم منبع ایمان – ادر الق**ران** لاهور

منبع ایمیان \_ اور \_ سرخ میگیفین منبع ایمیان \_ اور \_ سرخ میگیفین ک علم و تحکمت کی وسیع پاینے \_ اور \_ اعلی علمی سط پرتشہ واشاعت پرتشہ واشاعت اور ک ملی اور ک ملی ک راہ ہوار ہونے ک راہ ہوار ہونے ک راہ ہوار ہونے ک راہ ہوار ہونے