

شاره ۲

جلد ۲۹

يريل \_ جُون ١٠١٠ء

رويع الثَّاني\_ جُمادي الأخرى ١٣٣١ هـ

بیادگار: ڈاکٹر محدر فیع الدین سرورے واکٹر اسے اراح دیسیار

مەيرسئول: ۋاكٹرابصياراحمە

ادارهٔ نحریر: حافظ محرزیر- حافظ نذراحر باشی بردنیس محرنیس جنوعه مُسير : حا فظعاطف وحيد ناثب مُسير: حافظ خالدُ<del>دُ</del>ودِخْعر

يجدسور مركزى أنجمن خدام القرآن لاهور

36 كَيْ اوْل اوْن الا بور فون 3-35869501 ويسماك : www.tanzeem.org الأميل: publications@tanzeem.org الأميل: 200 ددب، في شاره : 50 دوب

#### ش النهرسان النهرسان

| حرف اوّل                                       |                          | •    |
|------------------------------------------------|--------------------------|------|
| رفتيد وليانه ازول ما                           | ڈاکٹر ابصاراحمہ          | 3    |
| مضامین قرآن                                    |                          |      |
| قرآ ن حکیم کی سورتوں کے مضامین کا اجمالی تجزیہ | ڈاکٹراسراراحمد           | 5    |
| هَمُ القرآن                                    |                          |      |
| ترجمهٔ قرآن مجید'مع صرفی ونحوی تشریح           | لطف الرحمٰن خان          | 11   |
| حکمت نبوی                                      |                          |      |
| انسانی زندگی کی قدرو قیت                       | پر وفیسرمحمہ یونس جنجوعہ | 21   |
| موتُ العالِم موتُ العالَم                      |                          |      |
| ڈاکٹراسراراحیہ – ایک عظیم دائ قرآن             | نثا راحمد لمك            | 25   |
| دعوت و تحریک                                   |                          |      |
| موجوده د ورمیں رجوع الی القرآن کی دعوت         | محمد رضى الاسلام ندوى    | 35   |
| بحث و نظر                                      |                          |      |
| الل السنّت والجماعة كون؟ (۵)                   | حافظ نذيرا حمد ہاشمی     | _55_ |
| كتاب نما                                       |                          |      |
| تعارف وتبمره                                   | اواره                    | 66   |
| ايجاد و ابداع عالم                             |                          |      |
| THE PROCESS OF CREATION                        | Dr. Israr Ahmad          | 84   |
| بيان القرآن                                    |                          |      |
| MESSAGE OF THE QURAN                           | Dr. Israr Ahmad          | 96   |
|                                                | ·                        |      |

حكمت ترآن 🕏

2010 كالمين عنون 2010 كالمين المين الم

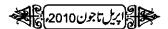
# رفتید و لے نہاز دلِ ما

#### از: ڈاکٹر ابصاراحمہ

موت ایک الی افل حقیقت ہے جس کا مشاہدہ برخمض کرتا ہے۔ تمام ذمی حیات نفوس کو جواس دنیا بیس آتے ہیں'ایک وفت مقررہ (جے ازروئے قرآن ایک لحد بھی آگے یا چھے نہیں کیا جا سکتا) پر علائق دُنیوی کو خیر ہا وکہنا ہوتا ہے۔ بحثیت مسلمان ہماراعقیدہ یہ ہے کہ موت کا تجربہ ہمارے صرف جسد خاکی پر داروہ وتا ہے جبکہ ہمارا ملکوتی عضریارو آس حادثہ ہے محفوظ رہتی ہے۔ اور یہی فرق ہے ایک مادہ پرست مشکر دین و فہ ہب اور حیاتِ اُخروی کو تسلیم کرنے والے کے درمیان ۔ مؤخر الذکر شخص موت کو تفس عضری سے آزادی اور ''انتقال'' کے معنوں میں لیتا ہے جس کے بعدروح عالم برزخ میں نتقل ہوکر حیاتِ جاودانی سے ہمکنار ہوتی ہے اورا پنے رب کی رحمت اور ایمان' عمل صالح اور حق کے لیے کیے گئے جہاد کا بھر پورصلہ پاتی ہے۔ کسی بھی عزیز کے اس جہانِ فانی سے کوچ کا معاملہ فطری طور پر دنج اور صدھے کا ہوتا ہے۔ لیکن اہل ایمان اس صدھ پر جزع فزع کرنے کی بجائے جہان فانی سے کوچ کا معاملہ فطری طور پر دنج اور صدھے کا ہوتا ہے۔ لیکن اہل ایمان اس صدھ پر جزع فزع کرنے کی بجائے صبر ہے برداشت کر کے اللہ تعالیٰ کے اجرکا مستحق بنتے ہیں اور یہی مفہوم نبی آخرالز مان (مُنَافِینِ عَالَ کے اجرکا مستحق بنتے ہیں اور یہی مفہوم نبی آخرالز مان (مُنَافِینِ الی دعائیہ دوائیہ میں ملتا ہے۔

صدر مؤسس مرکزی انجمن خدام القرآن بانی تنظیم اسلامی و واعی تحریب خلافت ڈاکٹر اسرار احمد مرحوم و مغفور کا ۱۲۱۴ پریل ۲۰۱۰ و کور حلت فرما جانا جہاں ایک طرف بہت بڑا سانحہ ہے جس کا اثر ان کے شروع کے ہوئے کا موں پر پڑسکتا ہے و جیں اس کا اثر 'د حکمت قرآن' پر بھی ہوگا ۔۔۔۔۔جس کا آغاز ڈاکٹر رفیع الدین مرحوم نے کیا اور ان کا نام اب بھی بیا دگار کے طور پر 'حکمت قرآن' پر کھا جاتا ہے 'جبکہ صدر مؤسس ڈاکٹر اسرار احمد مرحوم و مغفور اس مؤقر رسالے کے مدیر مسئول تھے۔لیکن اب ان کی رحلت ہے ' حکمت قرآن' کے انظامی معاملات میں تبدیلی ناگز ہر ہے 'جو جرید یدے کے ڈیکٹریشن میں وی گئی تفصیلات کے اعتبار سے بھی ضرور کی ہے۔ مالما اب مجتب کے انہا کے بیاد گار کے انہا کہ اس مجتب کے انہا کا مالہ اس مجتب کے انہا کہ کا امراز احمد کا نام ڈاکٹر رفیع الدین کے ساتھ بیا دگار کے طور پر آئے گا۔

بجی اس موقع پر عربی کے ایک مقوله 'کبتر نبی موتُ الکُبراء''کا حقیقاً احساس ہور ہاہے کہ راقم اس عظیم ذمہ داری کا اہل تو نہیں کیونکہ ڈاکٹر اسراراحمہ میں جو بلند ہمتی اعلیٰ صلاحیتیں اور جودتِ فکری پائی جاتی تھیں'وہ میں اپنے اندرنہیں یا تا ہوں۔ ڈاکٹر صاحب کی علمی وجاہت کا عالمی سطح پر اعتراف جارج ٹاؤن (امریکہ ) سے شائع





شدہ کتاب "Scholars" کی کیشگری میں نمایاں مقام دیا گیا ہے۔ لیکن ظاہر بات ہے کہ ان کے شروع کیے ہوئے کا موں کو جاری رکھنا ہم سب کی ذمہ داری ہے اس کے لیے مرکزی انجمن خدام القرآن کو صدر منتخب کرنا ہی کا موں کو جاری رکھنا ہم سب کی ذمہ داری ہے اس کے لیے مرکزی انجمن خدام القرآن کو صدر منتخب کرنا ہی تقا۔۔۔۔۔ چنا نچی مرکزی انجمن خدام القرآن کی شور کی کا ایک خصوصی اجلاس ہوا جس میں کا مل اتفاق کے ساتھ بھے بطور صدر منتخب کیا گیا۔ میں اراکین شور کی ہے امید کرتا ہوں کہ جس طرح انہوں نے جھے منتخب کرتے ہوئے میرے اوپر بحر پوراعتاد ظاہر کیا اسی طرح وہ آئندہ بھی مرکزی انجمن خدام القرآن کے انتظامی معاملات میں میری معاونت کریں گے۔ میں المحمد للہ فلائی میں پی ایکی ڈی ہوں جو میں نے ۱۹۷۳ء میں انگلینڈ سے کی میں۔ بنجاب یونیورٹی شعبہ فلسفہ میں پروفیسر کے عہدے پر رہا ہوں اور اب سے پچھ عرصہ پہلے ریٹا کر ہوگیا ہوں۔ راتم کو ڈاکٹر اسرار احمد کے چھوٹے بھائی ہونے کی وجہ سے ان کی صحبت اور براہِ راست شاگردی میں رہنے کاموقع نصیب ہوا اور میں کسی نہ کسی انداز میں ان کی معاونت کرتا رہا ہوں۔ میں نے انہیں مرکزی انجمن خدام القرآن کے معالمات اور ''حکمت قرآن'' کے معیار کے بارے میں بہت حتاس پایا ہے۔ لہذا ہماری کوشش ہے کہ جس طرح ''حکمت قرآن'' کو وہ بڑے احسن اور نروقار انداز میں جلارے میں بہت حتاس پایا ہے۔ لہذا ہماری کوشش ہے کہ جس طرح ''حکمت قرآن' کو وہ بڑے احسن اور نروقار انداز میں جو ترآن کی دعوت اور فلرکواعلیٰ معیار پر چیش کررہا ہے۔

'' حکمت قرآن' کے معیار کا اندازہ لگانا ہوتو وہ آپ کواس کی پرانی جلدوں پرنظر ڈالنے سے معلوم ہوگا کہ اس جریدے میں پروفیسر یوسف سلیم چشی' مولانا محمد طاسین' مولانا سید حامد میاں' پروفیسر مرزا محمد منور' چو ہدری منظفر حسین' ڈاکٹر محمد یوسف گورائیڈ پروفیسر حافظ احمد یار جیسے مشاہیراور نا مورا ہل علم کی رشحات قلم اس میں چھیں' جن کی فکر' قرآن کریم کے محور کے گردگھوتی تھی۔

اس علمی و دینی جریدے کے معیار کو قائم رکھنے اور مزید بہتر بنانے میں راقم کو قارئین کی آ راء کی اشد ضرورت ہے۔ اس کے لیے وہ لوگ جوعلمی وفکری میدان میں تبحرعلمی 'جولا نی طبع اور راست فکری کے حامل ہیں' انہیں چاہیے کہ وہ ہمارے اس کام میں ہر لحاظ سے تعاون کریں تا کہ معاشرے میں علم ورعوتِ قرآنی فروغ پاسکیں۔اللہ تعالی سے دعاہے کہ وہ ڈاکٹر اسرار احمد صاحب کو جنت الفردوس میں اعلیٰ مقام عطافر مائے اور ہمیں ان کے جاری کر دہ کام کوآگے بڑھانے کی تو فیق بخشے۔ آمین!



## قرآن عیم کی سورتوں کے مضامین کا جمالی تجزیہ

از: ڈاکٹر اسراراحگر ترتیب وندوین:سید بر ہان علی ۔ خالد محمود خصر

### شورة العنكبوت

جس زمانہ میں بیسورۃ نازل ہوئی اس وقت مکہ کرمہ میں مسلمانوں پرظلم وہتم کے پہاڑتوڑے جارہے تھے اور اسلام کی مخالفت پورے زوروشورے کی جارہی تھی۔ بیسلمانوں پر بڑے شدا کدومصائب اور اہتلاکا دورتھا۔
اس اعتبار سے میرے نزدیک بیسورۃ قرآن عکیم کی اہم ترین سورۃ ہے کہ جب دعوتِ اسلامی تحریکِ اسلامی دورِ اہتلا میں ہو اُس پر تشدد کیا جارہا ہو اُس کے کارکن اور وابتنگان آزمائشوں سے دوجارہوں تو ایک صورت میں جو مسائل پیدا ہوتے ہیں ان کاحل کیا ہے؟ اس خمن میں اللہ کی طرف سے رہنمائی کیا ہے؟ علاوہ ازیں ایسے مشکل اور کھن حالات میں کن چیزوں سے قوت حاصل کی جاسکتی ہے؟ ایک بندہ مؤمن اپنے لیے صبر اور سہارا کیسے حاصل کرسکتا ہے؟

یہ توسب جانے ہیں کہ خالفت اور استہزا تو نبی اکرم کا گھٹے کے آغاز دعوت کے ساتھ ہی شروع ہو گیا تھا'
لیکن شروع میں یہ چیزیں زبانی کلامی رہیں ۔ بھی کسی نے شاعر کہد دیا' بھی پاگل کہد دیا' کسی نے ساحراور کسی نے مسلم صور کے فقر سے چست کردیے' بھی مجنون کہد یا گیا۔ کسی نے کہا کہ یہ کسی اور سے dictation لیتے ہیں اور ہم پر دھونس جماتے ہیں۔ اس لیے آپ کو بار بار صبر کی تلقین کی جاتی رہی۔ جیسے سورۃ المرّفل میں فرمایا: ﴿وَاصْبِدُ عَلَیٰ مَا یَقُونُونَ وَالْعَبُولُ مَیْ فَرَمایا: ﴿وَاصْبِدُ عَلَیٰ مَا یَقُونُونَ وَالْعَبُولُ مَیْ مَجُوا جَمِیْلُانِ ﴾''اے نبی یہ لوگ جو پھے کہدر ہے ہیں اس پر صبر کیجیے اور اُن سے التعلق اختیار کیجیے خوبصور تی کے ساتھ''۔ اس لیے کہ انہی کو دعوت دینی ہے اور راور است پر لانا ہو لائتلقی اس طریقہ سے ہونی جا ہے کہ رابط نہ ٹوٹ نے' پھر بات کرنے کا موقع تو رہے۔ سورۃ المجر میں فرمایا گیا:''اے نبی ہمیں خوب معلوم ہے کہ جو پھے یہ کہدر ہے ہیں اُس ہے آپ کا سین ھی جا دین کی بندگی میں لگے رہے یہاں تک

كه آپ كوموت آجائے '۔ (آيات ٩٤-٩٩)

تقریبا چار برس تک پیمعاملہ ای طرح چاتا رہا۔ کیکن اس کے بعد گفّار ومشرکین نے بیمحسوں کیا کہ ہمارے زبانی کلامی بند با ندھنے سے تو یہ دعوت نہیں رک رہی ' بلکہ بات آ مے پھیل رہی ہے۔خصوصاً معاشرہ کے دو آ طبقات اس دعوت سے زیادہ متاکثر ہورہے تھے۔ایک تو غلاموں کا طبقہ کدوہ پسے ہوئے تھے۔انہیں اس میں بیہ أميدى كرن نظرآتى تقى كداكريد دعوت تهيلتى إوركامياب موتى بتوشايد ممار ساته محى انسانون كاسا سلوک ہونے گئے اور ہمیں بھی کوئی انسانی حقوق حاصل ہو جائیں۔ دوسرے نو جوانوں کا طبقہ اس دعوت سے زیادہ متأثر ہور ہاتھا۔نو جوانوں کا معالمہ ایہ اموتا ہے کہ اُن کے ہاں ابھی بروں کے مقابلہ میں مصلحت اتنی زیادہ نہیں ہوتی۔ جب کوئی بات مجھ میں آگئی تواہے قبول کرنا اور اس کے لیے لڑنے بھڑنے پرآ مادہ ہو جانا جوثر جوانی کا تقاضا ہے۔جس بات کے حق ہونے پران کا دل ٹھک جائے تو دہ اس کے لیے جان و مال کی قربانی کے لیے تیار ہو جاتے ہیں۔ان دوطبقات میں دعوت تھلنے اورلوگوں کے ایمان لانے سے کفار ومشرکین گھبرا گئے۔ لہٰذا اب انہوں نے اس صورت حال سے نمٹنے کے لیے تقدد (persecution) کا طریقه اختیار کیا۔ چنانچہ نو جوان صحابہؓ کو مارا پیٹا گیااورانہیں گھروں میں ہند کردیا گیا۔حضرت عثمان ڈٹٹٹڑ کو اُن کے چیانے ایک چٹائی میں لپیٹ کراس طرح دھونی دی کہ دم نکلنے کے قریب ہو گیا۔حضرت سعدین الی وقاص ٹاٹٹؤ کی والدہ نے مرن برت ر کھ لیا کہ اگر سعد اپنے باپ کے دین میں واپس نہیں آتا تو نہ کھاؤں گی نہ بیوں گی اور اپنے آپ کو ہلاک کرلوں گی۔حضرت مصعب بنعمیر ٹلٹیؤ کو اُن کے پچانے مادرزاو برہنہ کر کے گھرسے نکال دیا۔ بیدوہ سلوک تھا جو قریش کے اعلیٰ گھر انوں کے چٹم وچراغ نوجوانوں کے ساتھ روار کھا گیا۔ جبکہ جو کچھ حضرات بلال خباب بن الارت أل ياسر جوالله اورديگرغلامول اور كمزورلوگول كے ساتھ ہور ہاتھا اس كا ہم تصور بھی نہيں كر سكتے ۔



کی طرف سے ناراضکی کا ظہار فرمایا جار ہا ہے کہ بیلوگ ابھی سے تھبرا کیوں گئے ہیں ابھی تو بہت کچھ آنے والا ہے فرمایا:

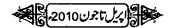
﴿ الْمَ آ ﴾ اَحَسِبَ النَّاسُ اَنْ يُتُرَكُو ٓ ااَنْ يَّقُولُوۤ الْمَنَّ وَهُمُ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِيْنَ صَدَقُوْا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَذِبِيْنَ ﴾ ﴾

''ال م کیالوگوں نے بیہ مجھا تھا کہ وہ صرف یہ کہہ کرچھوٹ جائیں گے کہ ہم ایمان لے آئے اور انہیں آ زمایا نہ جائے گا؟ اور ہم نے تو ان لوگوں کو بھی آ زمایا تھا جوان سے پہلے ہوگز رہے ہیں (اور جنہوں نے ایمان کا دعویٰ کیا تھا) کہ اللہ ضرور کھول کر رکھ دے گا اُن کو جو صادق الایمان ہیں اور اُن کو بھی جو جھوٹ موٹ کے مدگی ایمان ہے ہوئے ہیں۔''

اگلی آیت میں اہل ایمان کی دلجوئی کا انداز ہے کہ'' کیا وہ لوگ جو بُرے کام کررہے ہیں (ہمارے اِن بندوں پرظلم وسم کے پہاڑ تو ٹررہے ہیں ) سیجھتے ہیں کہ وہ ہماری پکڑسے نگا تکلیں گے؟ بہت بُری رائے ہے جو انہوں نے قائم کی ہے'۔ مزید فر مایا کہ''جوکوئی بھی (بیسب پکھ جیسل رہا ہے اور) اپنے پروردگار سے ملاقات کی امید رکھتا ہے تو (اس کو مطمئن رہنا چاہیے کہ) اللہ کا تھہرایا ہوا وقت ضرور آنے والا ہے۔ اور اللہ سب پکھ سننے والا' جانے والا ہے'۔ ہمارے یہ نیک بندے جب ختیاں جیسل کر اللہ کے حضور میں حاضر ہوں گے تو اپنے خلوص وا خلاص اورا حسان کا بدلہ پائیں گے' اُن کو خلعتوں سے نو از اجائے گا۔ آگے پھر ذرا ڈانٹ کا انداز ہے کہ تم یہ وا خلاص اورا حسان کا بدلہ پائیں گے' اُن کو خلعتوں سے نو از اجائے گا۔ آگے پھر ذرا ڈانٹ کا انداز ہے کہ تم یہ وا فلاص اورا حسان کا بدلہ پائیں عاقبت سنورے گی۔ '' بیقینا اللہ تعالیٰ تو تمام جہانوں سے بے نیاز ہے''۔ من اور نفع اس کے لیے ہے' اس کی اپنی عاقبت سنورے گی۔ '' بیقینا اللہ تعالیٰ تو تمام جہانوں سے بے نیاز ہے''۔ اور نفع اس کے لیے ہے' اس کی اپنی عاقبت سنورے گی۔ '' بیقینا اللہ تعالیٰ تو تمام جہانوں سے دوآ یات ذرا ویکھئے سارامضمون کس طرح مربوط ہے اور ترغیب و تربیب دونوں کو اس میں سمو دیا گیا ہے۔ دوآ یات ذرا ڈانٹ کے انداز میں آئیس کے اور نیک میل کریں گے ہم لاز ما آئن سے ان کی بہت بھرا کے ایک آمید پھرا کے آمید کی ان کا انداز ہے' کیان لائیں گیا ہے۔ اس کی

اس کے بعد خاص طور پروہ نو جوان جن پران کے والدین کی طرف ہے وہا وَپڑر ہاتھا' ان کے حوالہ ہے ارشاد ہوا: ''ہم نے انسان کواس کے والدین کے بارے میں وصیت کی ہے حسن سلوک کی ۔ لیکن اگر وہ تم پر دباؤ ڈالیس کہ تم میر ہے ساتھ کی کوشر بیک تھم ہراؤ جس کے لیے تمہارے پاس کوئی سندنہیں ہے تو اُن کی بات مت مانو۔ میری ہی طرف تم سب کولوث کر آ نا ہے' پھر میں تمہیں بتا دوں گا جو پھیتم کرتے رہے تھے۔ اور جولوگ ایمان لائیس کے اور نیک عمل کریں مے ہم ان کو داخل کریں معے صالحین میں''۔ (آیات ۴۹) کس بیارے انداز میں نوجوانوں کو کہا جا رہا ہے کہ اگر تم اس وجہ ہے اپنے اہل وعمال والدین بھائی بندوں' رشتہ داروں ہے کہ جاؤلوں کو کہا جاؤلوں کو کہا جاؤلوں کے بہتر معیت عطافر ما کیں گے۔

اس کے بعد ایک نہایت اہم آیت آئی ہے۔ جیسے کہ سورۃ الحج کے دوسرے رکوع کی پہلی آیت ہے اس طرح کا بیمقام بھی ہے:





﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَقُولُ أَمَنَّا بِاللَّهِ فَإِذَا ٱوْذِى فِي اللَّهِ جَعَلَ فِنْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِي اللهِ الل

''لوگوں میں سے پچھا سے بھی ہیں جو کہتے ہیں ہم ایمان لے آئے اللہ پر پھر جب ان کواللہ کے راستہ میں تکلیف دی جاتی ہے تو لوگوں کی ایزا دہی کواللہ کے عذاب کی طرح سیجھتے ہیں۔اور (اے نبی ) اگر آپ کے کرب کی جانب سے مدد آ جائے تو بیضر ور کہیں گے کہ ہم تو آپ ہی کے ساتھ تھے۔تو کیا اللہ خوب واقف نہیں ہے اس سے جو پچھلوگوں کے سینوں میں ہے؟ اور وہ تو بالکل کھول کرر کھ دے گا کہ کون واقعی

صاحبِ ايمان ہے اور كون منافق ہے۔" (آيات ١٠١١)

کچھ بزرگ ایے ہوتے ہیں جواپے چھوٹے بچوں اور نوجوانوں کو بڑے ناصحانہ انداز میں کہتے ہیں کہ کس کے پیچھے لگ گئے ہوئم تا ہجھ ہو'اپنا کیر بیرُ واؤ پرلگار ہے ہو'اپنے بڑوں کے راستے پر ہی چلو۔ اگر تہا را بہ خیال ہے کہ اللہ کے ہاں تہاری کچڑ ہوجائے گی تو ہم اس کے ذمہ دار ہیں' تمہارے گنا ہوں کا بوجھ بھی ہم اٹھاتے ہیں اور تمہاری طرف سے جواب بھی ہم دیں گے۔ فرمایا گیا کہ'' ایسے لوگ اپنے بوجھ تو قیامت کے دن لاز با اُٹھا کیں گے ہی اُس کے ساتھ مزید اضافی بوجھ بھی انہیں اُٹھانے پڑیں گے۔ اور قیامت کے دن اُن سے لاز با اُٹھا کیں اُنہیں اُٹھانے پڑیں گے۔ اور قیامت کے دن اُن سے لاز با اُن افتر اپر دازیوں کے متعلق بوچھا جائے گا جووہ کرتے رہے ہیں'۔ (آیت ۱۳) سورة العنکبوت کے پہلے رکوئ کی بہتیرہ آیا تھا بھر وہ ہیں۔

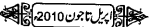
کہ 'ہم نے توں و بیجان کی و می سرت ووہ ، بین مارے رو دبی مصفیط ہم اشارہ کیا جارہا ہے کہ سلمانوتم ابھی ہے گھبرا گئے ہو' ہمارے بندے نوح کو یاد کر و جوساڑھے نوسو برس استہزا و متسنح برداشت کرتے ہوئے دعوت دیتا رہا۔ پھر حضرت ابراہیم علیکیا کا ذکر ہے کہ وہ کیسے کیسے مسائل سے گزرے۔حضرت ابراہیٹم کے قول میں ایک بڑی اہم حقیقت بیان فرمائی گئی:

﴿ وَقَالَ إِنَّمَا اتَّخَذْتُهُمْ مِّنُ دُونِ اللَّهِ اَوْ كَانَّا " مَوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَاعَ ﴾ (آيت ٢٥) "اور (ابرا بَيِمْ نِهَ اپن قوم كِلوكول سي بِمِي ) كها كمتم في جواللدكوچيور كر بُون كومعبود همراليا جوسية

تمہارے مابین محبت ومودّت کی وجہ سے ہے۔''

نفیاتی اعتبارے یہ بات بڑی اہم ہے۔ بسا اوقات ایک شخص مان لیتا ہے کہ میں جس جماعت یا گروہ سے وابستہ ہوں اس کے نظریات درست نہیں ہیں کین محض دوستیوں اور رشتہ دار یوں کی بنا پران کے ماتھ مسلک رہتا ہے۔ اس کے بعد حضرت لوط علیہ کا ذکر ہے۔ پھر فرشتوں کا حضرت ابرا ہیم علیہ کے پاس آ کر حضرت اسحاق علیہ کی خوشخری دینے کا تذکرہ ہے۔ پھر مدین کی طرف ان کے بھائی حضرت شعیب علیہ کی بعثت اور عاد و معود و قارون فرعون اور ہامان کا ذکر ہے۔ اس سیات میں وہ بہترین تمثیل بھی آئی ہے کہ اللہ کوچھوڑ کرلوگ جن کو اسے پہت پناہ اور مددگار بناتے ہیں ان کا معاملہ اس مکڑی کی مانند ہے جو جالا پنتی ہے تواسے بردا مضبوط گھر بھی





ہے ٔ حالانکہ گھروں میں سب ہے کمزور کڑی کا گھرہے۔ای طرح بیلوگ بھی عقائد کے ایسے تانے بانے بُن لیتے ہیں اوراُنہی کے اندر بیٹھے رہتے ہیں۔

آ خرى تين ركوعول ميں اہل ايمان كوعملى اعتبار سے بدايات دى گئى بيں كدا سے حالات ميں انہيں كيا كرنا عا ہے۔اس خمن ميں يا نچويں ركوع كى پہلى آيت (جہال سے اكسويں پارےكا آغاز ہور ہاہے) بہت اہم ہے: ﴿ أَتُلُ مَاۤ اُوۡحِى اِلَيْكَ مِنَ الْكِتٰبِ وَاَقِمِ الصَّلُوةَ \* إِنَّ الصَّلُوةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكُومُ وَلَذِكُرُ اللَّهِ آكُبُرُهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ ﴿

''(اے نبی) تلاوت کرتے رہواُس کتاب کی جوآپ کی طرف وی کی گئے ہے اور نماز کو قائم رکھو بلاشیہ نماز فخش اور بُرے کاموں سے روکتی ہے۔اوراللہ کی یا دبہت بڑی چیز ہے۔اوراللہ جانتا ہے جو پچھتم کرتے ہو۔''

اس کے بعد چھے رکوع میں ایک نہایت اہم آیت آئی ہے جس میں ہجرت کی طرف اشارہ ہے۔اگر چہ اس سے قبل سور ہ نئی اسرائیل اور سورۃ النحل میں ہجرت کا ذکر آچکا ہے 'لیکن ترتیبِ نزولی کے اعتبار سے قرآن مجید میں بیاس اعتبار سے پہلامقام ہے۔ارشاد ہوا:

﴿ يُعِبَادِى الَّذِيْنَ الْمُنُوِّ إِنَّ أَرْضِيْ وَاسِعَةٌ فَإِيَّاىَ فَاعْبُدُونِ ﴿ ﴾

''اے میرے بندو جو جھ پرایمان لائے ہو'میری زمین بزی کشادہ ہے' پس میری ہی بندگی کرو۔''

لینی اگرمیری بندگی کرتے ہوئے جیناممکن نہ رہے تو اس زمین کوچھوڑ دواللہ تنہیں اور جگہ مہیا کردےگا۔

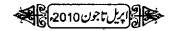
ساتویں رکوع کے آغاز میں وہی مضمون دہرایا گیا ہے کہ مصائب وشدائد برداشت کرنے والوں کے لیے اللہ نے جنت کا وعدہ کیا ہوا ہے۔ تہمار ااصل گھر وہی آخرت کا گھر ہے جو ہمیشہ ہمیشہ رہنے کا ٹھکا نہ ہے۔ یہاں کی بری سے بردی مشکل بھی آج نہیں تو کل آسان ہوہی جائے گی۔ آخر میں جولوگ ان مصائب کا شکار ہیں اور اللہ کے راستے میں مشقتیں اٹھار ہے ہیں اُن کے لیے بہت ہی اُمیدافز ابات فرمائی گئی ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ جَاهَدُوْا فِيْنَا لَنَهُدِيَّتُهُمْ سُبُلَنَا ۗ وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِيْنَ ۞ ﴾

'' وہ لوگ جو ہماری راہ میں جہاد کریں گے ہم لا زبا اپنے راستوں کی طرف اُن کی رہنمائی کریں گے۔اور یقیناً اللہ محسنین کے ساتھ ہے۔''

\*\*

**:**9;





### قرآن — كتاب انقلاب

فہم قرآن کے لیے بنیادی اصول اور بنیادی ہدایات یا اشارات کے شمن میں مولا نا ابوالاعلیٰ مودودیؒ
نے یہ بات بری خوبصورتی سے تغییم القرآن کے مقد ہے میں کہی ہے کہ قرآن محض نظریات اور خیالات کی
کتاب نہیں ہے کہ آپ کسی ڈرائنگ روم میں یا کتب خانے میں آ رام کری پر بیٹھ کراسے پڑھیں اوراس کی
ساری با قیں سمجھ جائیں۔کوئی محقق یاریسرج سکا کرڈکشنریوں اور تغییروں کی عدد سے اسے مجھنا چا ہے تو نہیں
سمجھ سکے گا۔اس لیے کہ بیا کی۔دعوت اور تحریک کی کتاب ہے۔مولا نامر حوم ککھتے ہیں:

''……اب بھلا یہ کیے ممکن ہے کہ آپ سرے سے نزاع کفرودین اور معرکہ اسلام و جاہلیت کے میدان میں قدم بھی نہ رکھیں اور اس کھٹش کی کسی منزل سے گزرنے کا آپ کو اتفاق بھی نہ ہوا ہواور پھر محض قرآن کے الفاظ پڑھ پڑھ کر اس کی ساری حقیقیں آپ کے سامنے بے نقاب ہوجا کمیں! اسے تو پوری طرح آپ اُس دفت مجھ سکتے ہیں جب اسے لے کراٹھیں اور جس جس طرح یہ کتاب ہدایت ویتی جائے اُسی طرح قدم اٹھاتے کا کام شروع کریں اور جس جس طرح یہ کتاب ہدایت ویتی جائے اُسی طرح قدم اٹھاتے مطابع کمیں ''

قرآن مجیدی بہت ی بردی اہم حقیقیں اس کے بغیر منکشف نہیں ہوں گی اس لیے کہ قرآن ایک استہار انقلاب کے ساتھی شائی انقلاب کے ساتھی شائی انقلاب کے ساتھی اور ہر سر ملے پراس کی مناسبت انقلاب کے ساتھی انقلاب کے ساتھی انقلاب کے ساتھی شاؤ کے اور انگلاب کے ساتھ کہ ارکھا و کیکن ہاتھ مت انتقاؤ ۔ جرایک مرحلہ وہ بھی آیا کہ تھم دیے ویا گیا کہ اب آ کے برد مواور جواب دو انہیں آل کہ کرو ۔ سورۃ الانفال میں ارشاد ہوا: ﴿ وَقَاتِلُوْ هُمْ حَتَٰى لَا تَکُونَ فِلْنَهُ وَاَنْحِ بُحُوْهُمْ وَاَنْحِ بُحُوْهُمْ وَاَنْحِ بُحُوهُمْ وَاَنْحِ بُحُوهُمْ وَاَنْحِ بُحُوهُمْ وَاَنْحِ بُحُوهُمْ وَاَنْحِ بُحُوهُمْ وَانْحَ بُحُوهُمْ وَاَنْحِ بُحُوهُمْ وَانْحِ بُحُوهُمْ وَانْحِ بُحُوهُمْ وَانْحَ بُحُوهُمْ وَانْحَ بُحُونَ الله کے ایک اللہ کے ایک اللہ کے لیک ایک انتقاف میں ان اوران کو اُل کرد و جہاں کہیں تم ان کو پا وَاور انہیں تکالو جہاں سے انہوں نے تم کو نکالا ہے ' دونوں مراحل میں یقینا فرق ہے بلکہ بظا ہر تضاد ہے 'لیکن جاننا چاہے کہ یہ ایک ہی جِدُو جُمد کے دو مُخلف مراحل ہیں۔

( دُاكِرُ اسراراحية ' تعارفِ قرآن ص ٩٤)



## ترجمهٔ قرآن مجید مع صرفی و نحوی تشریح

افا دات: حا فظ احمد یا رمرحوم ترتیب وتد وین: لطف الرحمٰن خان

سورة آل عمران (ملل)

آيات ١٤١٢ تا ١٤١٥

الَّذِيْنَ السَّجَابُوْا يِلْهِ وَالرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا اَصَابَهُمُ الْقَرْمُ لِلَّذِيْنَ اَحْسَنُوْا مِنْهُمُ وَالْقَالُمُ النَّاسَ قَلْ جَمَعُوْا لَكُمْ فَاخْشُوهُمُ وَالْقَالَ الْجُورُ النَّاسَ قَلْ جَمَعُوْا لَكُمْ فَاخْشُوهُمُ وَالنَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَلْ جَمَعُوْا لَكُمْ فَاخْشُوهُمُ وَزَادَهُمُ الْوَكِيلُ فَانْقَلَبُوا بِنِحَمَةٍ قِنَ اللهِ وَفَضْلٍ لَمُ فَرَادَهُمُ الْوَكِيلُ فَانْقَلَبُوا بِنِحَمَةٍ قِنَ اللهِ وَفَضْلٍ كَمُ اللهِ مَا اللهِ وَاللهُ ذَوْ فَضْلٍ عَظِيمُ فَا إِنَّهَا ذَلِكُمُ الشَّيْطُنُ يَحْسَمُهُمْ سُوّعٌ وَاللهُ ذَوْ فَضْلٍ عَظِيمُ اللهُ ذَوْ فَضْلٍ عَظِيمُ وَاللهُ ذَلُولُوا اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللّهُ اللهُ ا

توكىيب: "أَلْفَرْحُ" رُلام تعريف ہے۔ "أَجُو عظيمٌ" مبتدا مؤخر كره ہے اس كى خبر محذوف ہے اور "لِلَّذِيْنَ" ئے "ور "كُلُونْ "كُونَا دَ" كَا ضمير فاعلى "هُوَ" "فَالَ "كمقوله محذوف "كُلُونْ "كُونَا دَ" كَا ضمير فاعلى "هُوَ" "فَالَ "كم مقوله محذوف "كُونْ "كُونْ "كي نام معالى معالى معالى معالى الله الله معالى ال

#### ترجمه:

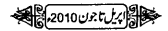
اسْتَحَابُوْا : كِهامانا وَالرَّسُوْلِ : اوررسول ثَلَيْخُاكا

أصَابَهُمُ : آپنجاان كو

أَلَّدِينَ : وه لوك جنهول في

لِلَّهِ : اللَّهُ كَا

مِنْ ، بَعْدِ مَآ :اس كے بعد كرجو



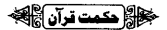




للَّذِيْنَ : ان كے ليے جنہوں نے الْقُرْحُ : حِرْكَه مِنْهُمْ :ان من سے أخسَنُوْا : درجة احسان يركام كيا أَجُو عَظِيم : أيك ثاندار بدلدب وَاتَّقَوْا : اورتقوى اختياركيا قَالَ : كبا أَلَّذَيْنَ : وه لوك النَّاسُ : لوكول نے لَهُمُ : جن سے النَّاسَ : لوكول نے إنَّ :كم قَدْ جَمّعُوا :جُع كى ب( قوت ) لَكُمْ :تهارے ليے فَزَادَهُم : تواس (بات) نے زیادہ کیاان کو فَا خِشَوْهُمْ : يِس تم لوك وروان سے وَّ قَالُوْ ا : اورانہوں نے کہا ایماناً: ایمان کے لحاظ سے حسبنا: ہم کو کافی ہے اللهُ : الله الُوَكِيْلُ : وكيل وَينعُمَ : اوركتنا احِهاب (وه) ينعُمَة : ايك الي نعت كے ساتھ جو فَانْقَلَبُوا : كِمروه الوَّك يلخ وَفَضْل : اور كم فضل كماته يِّنَ اللهِ :الله( كي طرف) تَحْتَى مُوْء : تسى برائي نے لَهُ يَمْسُهُمْ : حِيوايَنْ بِينِ ان كُو رِ صُوانَ اللهِ : الله كوشنودي كي والتَّبَعُوا : اورانہوں نے بیروی کی ذُو فَضْلٍ عَظِيْمٍ عظيم فضل والاب وَ اللَّهُ : اورالله النما: کھیلیں سوائے اس کے کہ ذُلِكُمُ الشَّيْطِلُ : يهشيطان أَوْلِياآءَ فَذَائِ جِيلُول سے يُحَوِّفُ: خوفز ده كرتاب (تم لوگول كو) فَلَا تَخَافُوهُمْ: يسمم لوك مت دُروان سے و خَافُونِ : اوردُ رومجھے انْ كُنْتُمْ :اگرتم لوگ ہو مَّوْ مِنْيُنَ: ايمان لانے والے

نون اسلمانوں نے میدان اُحد ہے واپس آ کررات ہنگای حالت میں گزاری۔ جنگ نے انہیں چُور چُورکر رکھا تھا 'اس کے باد جودوہ رات بھر دینے کی گزرگا ہوں پر پہرہ دیتے رہے اوررسول الله مُنَافِیْنِ کَی خصوصی تھا ظت پر تعینات رہے 'کیونکہ انہیں ہر طرف سے خدشات لاحق سے۔ادھر رسول الله مُنَافِیْنِ بھی پوری رات جنگ سے پیدا شدہ صورت حال پر غور کرتے رہے۔ انہیں خیال ہوا کہ اگر مشرکین نے اس صورت حال پر غور کیا تو یقیناً وہ راستے سے پلٹ کر مدینہ پر دوبارہ ہملہ کریں گے۔ چنا نچہ آپ نے علی اصبح اعلان فر مایا کہ کی لشکر کے تعاقب میں جانات ہے۔ حالا نکہ مسلمان زخوں سے پُوراور غم سے نٹہ حال سے پھر بھی سب نے بلاتر قردسرا طاعت خم کر دیا اور رسول الله مُنَافِقِیْم مسلمانوں کے ہمراہ روانہ ہوئے۔ مدینے سے آٹھ میل دور 'حمراء الاسد' کے مقام پر خیمہ زن ہوئے۔ یہاں پر معبد بن ابی معبد نزاعی نے رسول الله مُنَافِق کی خدمت میں حاضر ہوکر اسلام قبول کیا۔ مشرکوں کو





ابھی اس کی خبرنہیں تقی اس لیے آپ نے انہیں ہدایت کی کہوہ ابوسفیان کے پاس جا کمیں اور مدینہ پر دو بارہ حملہ کرنے کی حوصلہ تکنی کریں۔

دومری طرف مشرکین نے مدینہ سے ۳۹ میل دور روحاء کے مقام پر جب جنگ کی صورت حال پر غور کیا تو انہیں ندامت ہوئی کہ جنگ میں فتح حاصل کرنے کے بعدوہ مسلمانوں کو کیوں چھوڑ آئے۔ چنا نچانہوں نے فیصلہ کیا کہ مدیندوا پس چل کر مسلمانوں کا جڑسے صفایا کردیا جائے۔ بیلوگ روانہ ہونے والے تھے کہ معبد بن ابی معبد خزاعی پہنچ گئے۔ انہوں نے بتایا کہ مسلمان تمہارے تعاقب میں آرہے ہیں۔ ان کی با تیس من کرکی لئنگر کے حوصلے پست ہو گئے اور انہوں نے مکہ کی طرف واپسی کا سفر جاری رکھنے کا فیصلہ کرلیا۔ اسی وقت ان کشکر کے حوصلے پست ہو گئے اور انہوں نے مکہ کی طرف واپسی کا سفر جاری رکھنے کا فیصلہ کرلیا۔ اسی وقت ان کے پاس سے قبیلہ عبدالقیس کا ایک قافلہ گزرا۔ ابوسفیان نے انعام واکرام کے وعدہ پر قافلے کے لوگوں سے کہا کہ وہ مسلمانوں کو بی خبر پہنچا دیں کہ انہوں نے دوبارہ پلیٹ کر مدینہ پر جملہ کرنے کا فیصلہ کیا ہے۔ مقصد بی تقافلہ جب جمراء الاسد پہنچا تو انہوں نے مسلمانوں سے کہا کہ مسلمان ان کا تعاقب نہ کریں۔ چنانچہ بی قافلہ جب جمراء الاسد پہنچا تو انہوں نے مسلمانوں سے کہا کہ کہ کہا کہ حشینا اللّٰہ وَ نِعْمَ الْوَ کِیْلُ۔ چندروز کی لشکر کا انظار کرنے کے بعدرسول الله وَ گُورِ ایس اللہ وَ نِعْمَ الْوَ کِیْلُ۔ چندروز کی لشکر کا انظار کرنے کے بعدرسول الله وَ گُورِ کی واپس آگے۔ کہا کہ حشینا اللّٰہ وَ نِعْمَ الْوَ کِیْلُ۔ چندروز کی لشکر کا انظار کرنے کے بعدرسول الله وَ گُورِ کی اس کہ عند واپس آگے۔ (الرحیق المختوم مُ صفحات ۲۹ تا ۲۹۳ سے ماخوذ)

#### آبات ۲ کا تا ۱۸ کا

وَلاَ يَحْزُنُكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفُو ۚ إِنَّهُمُ لَنْ يَضُرُّوا اللهَ شَيْئًا ۚ يُرِيْدُ اللهُ ٱلَّا يَغْعَلَ لَهُمُ حَظَّا فِي الْأَخْرَ بِالْإِيْمَانِ لَنْ لَهُمُ حَظَّا فِي الْأَخْرَ اللهَ اللهَ مَنْكًا ۚ فِي الْكُفْرَ بِالْإِيْمَانِ لَنْ لَهُمُ حَظَّا وَاللهَ شَيْئًا ۚ وَلَهُمُ عَذَابٌ الْيُمْ وَلا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوٓ اللهَ مَنْكًا ثَمُلِي لَهُمُ خَيْرٌ لِيَحْدُوا اللهَ شَيْئًا ۚ وَلَهُمُ عَذَابٌ الْيُمْ وَلا يَحْسَبَنَّ اللّذِينَ كَفَرُوٓ اللهَ اللهُ اللّذِي اللهُ اللّذِي اللهُ اللّذِي اللهُ اللّذِاللّذِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّذِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

#### <u>ح ظ ظ</u>

حَظَّ (س) حَظًّا :كسى چيز مين حصد دار ہونا' نصيب والا ہونا۔ مرقب ديد سرير كر

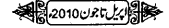
حَظٌّ (اسم ذات) : كسى چيزيس مقرره حصه نصيب \_ آيت زير مطالعه

#### <u>م ل و</u>

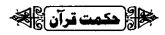
مَلَا (ن) مَلُوًا :(١) تيز چلنا' دوڑنا۔(٢) زمانه يامدت كا دراز مونا۔

مَلِیُّ (فَعِیْلُ کے وزن پرصفت): زندگی کی مدت ہمیشہ کے لیے۔﴿وَاهْبِحُونِیْ مَلِیُّا﴿) (مریم) ''اور تو چھوڑ جھکو ہمیشہ کے لیے۔''

آمُلی (افعال) اِمْلاءً : پاؤں کے بندھن کو ڈھیلا کر کے چھوڑ دینا۔ اس بنیادی مفہوم کے ساتھ متعدو معانی میں آتا ہے: (۱) ڈھیل دینا' مہلت دینا۔ آیت زیر مطالعہ۔ (۲) درازی عمر کی اُمید دلانا۔ ﴿ اَلْشَیْطُنُ







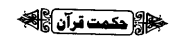
سَوَّلَ لَهُمْ وَٱمْلَى لَهُمْ ﴿ وَمِعْمِهِ ﴾ (محمد) ''شيطان نے فريب ديا ان كواور درازي عمر كي أميد دلائي انہيں''۔ (٣)عبارت يرُ هكرسنا تا يالكھوا تا ۔ ﴿ وَقَالُوْا اَسَاطِيْرُ الْاَوَّلِيْنَ اكْتَسَبَهَا فَهِيَ تُمُلِّى عَلَيْهِ مُكْرَةً وَّاَصِيْلًا ۞ ﴾ (الفرقان) '' انہوں نے کہا پہلوں کے قصے ہیں' اس نے تالیف کیا ہے انہیں' پس وہ پڑھ کرسائے جاتے ہیں اس تركيب: 'لَا يَحْزُنُ ' كَا فَاعُل ' ٱلَّذِيْنُ يُسَادِعُوْنَ ' بِ - " آنَّمَا ' وراصل ' أَنَّ مَا ' ب ج ' جَبَه ' إِنَّمَا '' میں 'مکا''کافّہ ہے (دیکھیں البقرۃ:۱۲) نوٹ۲)۔ 'لِیَزُ ذَادُوْا''دراصل مادہ''زی د''سے بابِ افتعال کا مضارع منصوب ہےاور قاعدے کےمطابق اس کی تاکو دال میں تبدیل کیا گیا ہے۔' اِٹھا'' تمیز ہونے کی وجہ ہے منصوب ہے۔ <u>ترجمه:</u> الَّذِينَ : وه لوگ جو وَ لَا يَعْوِزُنْكَ : اورمُكلين نهرين آپ كو فِي الْكُفُرِ : كَفُرِينَ يُسَادِعُونَ : بالهم سبقت كرتے ہيں لَنْ يَصُولُوا : بركزنقصان بيس كريس ك إِنَّهُمْ : يقيناً وه لوك شَبِئاً : زره برابر الله : الله كا اللهُ : الله يُويْدُ :اراده كرتا ہے لَهُمُ :ان كے ليے أَلَّا يَجْعَلَ : كهوه ندبنائ فِي الْأَخِوَةِ : آخرت مِن حَظًّا : كُونَى حصه عَذَابٌ عَظِيمٌ الكعظيم عذاب ب وَلَهُمْ : اوران كي لي اشتروا :خريدا إِنَّ الَّذِيْنَ : بِي شُك جنهول نے بِالْإِيْمَانِ : ايمان كربد لے الْكُفِّ : كفركو الله : الله كا لَنْ يَصُرُّوا:وه لوگ برگز نقصان

> وَلَهُمْ : اوران کے لیے وَلاَ یَخْسَبَنَّ : اور ہرگز گمان نہ کریں تَفَوُّوْا : کفرکیا نُمْلِیْ : ہم دُهیل دیے ہیں

خیرہ:(وہ)بہتر ہے اِنعَا: کچھبیں سوائے اس کے کہ

اِنعا . وکھندل فواسے اسے م لَهُو دِ :ان کو

14



نُمْلِي : ہم وصل دیتے ہیں

نہ کریں سے

بروم سریجی منسنا : چھومی

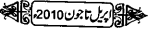
آنگھا : كەجو

لَهُمْ :ان كو

عَذَابٌ أَلِيْمٌ : أيك دروناك عذاب ٢

الَّذِيْنَ : وه لوك جنهول في

لِإِنْفُسِهِمُ :ان كى جانول كے ليے



لِيَزُ دَادُوْلَا: تَاكروه زياده مول وَلَهُمُ : اوران كر ليے

#### آيات ١٨٠\_١٨٠

مَا كَانَ اللهُ لِيكَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا آئتُمُ عَلَيْهِ حَتَى يَمِيْزَ الْخَبِيْثَ مِنَ الطّلِيبِ \* وَمَا كَانَ اللهُ لِيطُلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ الله يَجْتَنِى مِنْ رُّسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ ۖ فَامِنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ \* وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَكَفَّوُا فَلَكُمْ اَجْرٌ عَظِيْمٌ ۗ وَلاَ يَحْسَبَنَّ النّهِ مِنْ يَخْلُونَ بِهَا اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ هُو خَيْرًا لَهُمُ \* بَلْ هُو شَرٌّ لَهُمُ السَّطُوقَوْنَ مَا يَخِلُواْ بِهِ يَوْمَ الْقِيكَةِ \* وَلِلهِ مِنْرَاثُ السَّمُونِ وَالْأَرْضِ \* وَاللهُ بِهَا تَعْمُلُونَ خَيِيْرٌ ﴿

#### مىر

مَازُ (ض) مَیْزاً :کی کوکی سے الگ کرنا منایاں کرنا۔ آیت زیرمطالعہ

تَمَيَّزُ (تَفْعَل) تَمَيُّزًا : پِيتُ كرالگ مونا ' پِيتْ پِرْنا۔ ﴿ تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْغَيْظِ ﴿ ﴾ (الملك: ٨) " \* تَمَيْزُ مِنَ الْغَيْظِ ﴾ (الملك: ٨)

إمْنَازَ (التعال) إمْنِيَازًا :كى سالك بونا ممايل بونا\_

اِمْتَزُ (نَعْلَ امر): تَوَاللَّهُ ور ﴿ وَامْتَازُوا الْيَوْمَ آيَتُهَا الْمُجْرِمُوْنَ ﴿ ﴾ (يْسَ) " ثَمَّ لوگ الگ بوآج كه دن اے جرم كرنے والو"

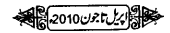
#### طلع

طَلَعَ (ن) طُلُوْعًا : بلند ہو کر سامنے آنا۔ اس بنیا دی منہوم کے ساتھ متعدد معانی میں آتا ہے۔ مثلًا: (۱) چڑھنا' (۲) نگلنا۔ ﴿ وَمَرَى الشَّمْسَ إِذَا طَلَعَتُ ﴾ (الكهف: ۱۷)''اورتم و يجھتے ہوسورج كو جب وہ نكلتا ہے۔''

طَلْعٌ (اسم ذات): کھل نکلنے کا خوشہ' کوٹپل۔ ﴿ وَزُرُوْعٍ وَّ نَخْلٍ طَلْعُهَا هَضِيْتُم ﴿ ﴾ (الشعراء) ''اور کھیتیوں میں اور کھجوروں میں جن کی کوٹپل ملائم ہے۔''

مَطْلَعٌ اور مَطْلِعٌ (اسم الظرف): نَكُفُرَى جَلَهُ وقت وَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجُونَ (القدر) " فَجْر كَ نَكُف كَ جَلَهُ وقت وَ اللّهُ مُولِيَ اللّهُ مُولِيَ الشَّمْسِ ﴾ (الكهف: ٩٠) يهال تك كه جب وه يهني سورج كَ نَكُل كَم جُدِ وه يهني سورج كَ نَكُل كَم جُدِ . "

أَطْلَعَ (افعال )إطْلَاعًا: بلندكر كما من لا نالعن كى كوكى بات سيآ كاه كرنا \_ آيت زيرمطالعه





﴿ فَاجْعَلْ لِنْ صَرْحًا لَّعَلِّنْ آطَّلِعُ إلى اللهِ مُوسَى ﴿ (القصص: ٣٨) ' ' پُرُوُ بَا مِيرِ لِي اللهِ بائد مكان ثايد كه مِن جِها تكون موى كاله كى طرف' - ﴿ وَلَا تَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَى خَآنِنَةٍ مِّنْهُمْ ﴾ (المآئدة: ١٣) ' اورتم بميشة كاه ربو كرس خيانت بران كى طرف سے ''

مُطَّلِعٌ (اسم الفاعل) : حِمِما نَكِنے والا' آگاہ ہونے والا۔ ﴿ هَلْ ٱلْنَهُمْ مُطَّلِعُونَ ﴿ ﴾ (الصَّفَّت) '' كياتم لوگ جِمِما نَكِنے والے ہو؟''

<u>ج ب ی</u>

جَبِلَى (ض) جِبَايَةً : ﴿ ثُن كَراكُهَا كُرَنا 'جِسِے پَهِلَ يا چِندہ وغيرہ۔﴿ يَّتُجْبِلَى إِلَيْهِ فَمَرْتُ كُلِّ شَيْءٍ﴾ (القصص:٥٧)" النَّها كيے جاتے ہيں اس كی طرف ہر چیز کے پھل۔"

جِيَابَةً ج جَوَّابٍ (اسم ذات): پانی اکٹھا کرنے کا حِضْ۔ ﴿ وَجِفَانٍ کَالْجَوَابِ ﴾ (سبا: ۱۳)' اور لگن حوضوں کی مانند''

اِجْتَلَى (افتعال) اِجْتِبَاءً: (۱) اہتمام سے فین لینا منتخب کرنا۔ آیت زیر مطالعہ۔ (۲) کسی کونوازنا۔ ﴿ وَمُمَّ اَجْتَبَاءُ رَبَّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَلَاى ﴿ وَلَهُ اِنْ مُعْرَنُوازا اُن کوان کے رب نے تو اس نے تو بقبول کا ان کی اور ہدایت دی "۔ (۳) کوئی مضمون تصنیف کرنا یعنی الفاظ اکٹھا کرنا۔ ﴿ وَإِذَا لَهُ تَأْتِهِمُ بِأَيْهُ قَالُوا لَوْ لَا اَجْتَبَيْتَهَا ﴾ (الاعراف: ۲۰۳) ' اور جب بھی آپنیس لاتے کوئی آیت تو وہ لوگ کہتے ہیں کیوں نہیں آپ نے تصنیف کیااس کو۔"

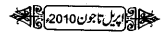
#### <u>ب خ ل</u>

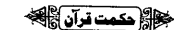
بَخِلَ (س) بَعَعَلًا : جائز ضرورت پرخرج نه کرنا مخوی کرنا - آیت زیرمطالعه-

بُغُولٌ (اسم ذات) : مُنْجَوَى ﴿ اللَّهِ يُنَ يَبْعَلُونَ وَيَاْمُووُنَ النَّاسَ بِالْبُخُولِ ﴾ (النسآء:٣٧)' وه لوگ جوجا رَزخرچ نہیں کرتے اور ترغیب دیتے ہیں لوگوں کو ننجوی کی۔''

تركيب: "لا يَحْسَبَنَ" كَا فَاعَل "أَلَّذِيْنَ يَبْخَلُونَ" بِ- "حَسِبَ" كَ دومفعول آتے ہيں۔ يہال "لا يَحْسَبَنَّ" كامفعول اوّل "بُخلًا" محذوف باور "خَيْرًا" اس كامفعول ثانى ب- اس كساتھ "هُو" كى ضمير "بُخلًا" كے ليے ہے۔

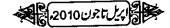
#### ترجمه:





مِنَ الطَّيِّبِ: ياكيزه ي وَمَا كَانَ : اورنبيس ب اللهُ الله لِيُطْلِعَكُمْ : كهوه آكاه كريتم لوگوں كو عَلَى الْعَيْبِ :غيب رٍ وَلَٰكِنَّ : اورليكن الله : الله يَجْتَبِيْ المنتخب كرتاب مِنْ رُسُلِهِ :اب رسولول ميس سے مَنْ : جس كو يَّشَآءُ : وه جا بتا ہے فَأُمِنُواْ : يُسِمِّ لُوكَ ايمان لا وَ باللهِ : الله ير ور مسلم : اوراس کے رسولوں پر وَإِنْ تُوْمِنُوا : اورا كرتم لوك ايمان لا وَ وَتَتَقُوا : اورتقو كَي اختيار كرو فَلَكُمْ : توتمهارے ليے أَجُو عَظِيم : أيك شاندار بدله ب وَلاَ يَهُ حُسَبَنَّ : اور برگز گمان نه كري الَّذِينَ : و ولوگ جو ینځونی : تنجوی کرتے ہیں بمآ: الشرج أَنْهُمُ : دياان كو اللهُ : الله ني مِنْ فَضَلِهِ : این فضل سے هُوَ :(كه)يه خَيْرًا : بہتر ہے لَّهُمُّ :ان کے لیے بَلْ هُوَّ : بِلَكه به مئتر : نقصان ده ہے ہے: ان کے لیے مَيْطُوفُونَ:عنقريب وه طوق پهنائ جائیں سے بَنِعِلُوا : انہوں نے کنجوسی کی هَا :(اس كا)جو به:جس ميں يَوْمَ الْقِيلَمَةِ : قيامت كرن وَلِللهِ : اور الله کے لیے بی ہے مِيْرَاتُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ : زين اور آ سانوں کا تر کہ وَ اللُّهُ : اورالله ہمکا :اس سے جو تَعْمَلُونَ : ثم لوگ كرتے ہو خبير باخري فوت الله تعالى اس صورت حال كو زياده عرصه برقرار نہيں رہنے ديتا كەمىلمانوں كى جماعت ميں مؤمن اور منافق خلط ملط رہیں۔ لیکن ان کی تمیز نمایاں کرنے کے لیے وہ بدطریقد اختیار نہیں کرتا کہ غیب سے مؤمنوں کومنافقوں کے نام بتا دیے' کیونکہ اس طرح منافقوں پر ججت قائم نہیں ہوگی اوران کا دعویٰ برقرار رہے گا۔اس لیےاللہ کے عم سے ایسی آزمائش پیش آتی رہتی ہیں جن سے ایمان کی قبی کیفیت عمل میں نمایاں ہوجاتی ہے۔





### ハイビハニュア

لَقَدُ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِيْنَ قَالُوَّا إِنَّ اللَّهَ فَقِيْدٌ وَتَحْنُ أَغْنِيآ ءُ ۖ سَتَلْتُبُ مَا قَالُوْا وَقَتْلَهُمُ الْأَنْبِياءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوْقُوا عَذَابَ الْحَرِيْقِ وَذَٰكِ بِمَا قَدَّمَتُ آيْدِ يَكُمُ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيْدِةَ الَّذِينَ قَالُوَّا إِنَّ اللهَ عَهِدَ إِلَيْنَا ٓ الَّا نُوْمِنَ لِرَسُولِ حَتَّى يَأْتِيَّنَّا بِقُوْبَانِ تَأْكُلُهُ النَّارُ ۗ قُلْ قَدْ جَاءَكُمْ رُسُلٌ مِّنْ قَبْنِي بِالْبَيِّنَٰتِ وَبِالَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُهُوْهُمُ إِنْ كُنْتُمْ صٰدِقِيُنَ⊕ فَإِنْ كَلَّهُوْكَ فَقَدُ كُذِّبَ رُسُلٌّ مِّنْ قَبْلِكَ جَأَءُوُ بالبيتية والزئر والكيث المنيره

ز ب ر زَبُورَ (ک) زَبَارَةً :برے جبم والا ہونا' موٹا ہونا' مضبوط ہونا۔ ساسط ایمی و میسی ال

زُبُرةً ج زُبُرٌ : لو مِهَ كابوا كلوا لوم كيسل ﴿ الْعُونِي زُبُرَ الْعَدِيدِ ﴾ (الكهف: ٩٦) \* تم لوك لاؤ میرے پاس لوہے کی سلیں۔''

روده ج دُمُوه : (۱) مو فے حروف میں کمنی ہوئی عبارت کا بچہ صحفہ (۲) کسی چیز کا فکرا۔ ﴿ وَأَتَيْنَا ذَاؤُدَ زَبُورًا ﴿ (النساء) " اوربم في وياداؤ دكواك محف " ﴿ فَتَقَطَّعُوا الْمُرَهُمْ بَيْنَهُمْ زُبُرًا ﴾ (المؤمنون:٥٠) '' توان لوگوں نے بانثاا ہے کا م کوآپیں میں گلڑ ہے گلڑ ہے کرتے ہوئے۔''

تركيب:"سَنْحُتُ "كُوم مرفاعلى"الله" كي بي ب-"مَنْحُتُ "روعطف مون اوراس كامفعول مفعول ہے۔ 'وَتَقُولُ ' ' كَا مُعِيرِ فَاعِلى بِعِي ' أَلْلَهُ ' كے ليے ہے۔ 'فَلَمَتْ ' كَا فَاعَل ' أَيْدِيْكُمْ ' باوراس كى رفعی حالت ہے۔ 'تاکله'' کی ممیر مفعول' بِفُرْبَانِ'' کے لیے ہاور''اکتّارُ''اس کا فاعل ہے۔

لَقَدُ مَسِمعَ: بِشُكسُ لايب قَوْلَ اللَّذِينَ :ان لوكول كى بات جنهول نے

انَّ : كه فَقِيرٌ : نقير ٢

أغُنِياً وُ الدارين

مًا :اس کوچو

وَقَتْلَهُم : اور (لكميس مع ) ان كاقل كرنا

اللَّهُ : الله في

قَالُوْ ا : كَهِا اللَّهُ: الله

و نحن : اور بم

مَنْكُتُ : بملكولين مح فَالُوا : انہوں نے کہا

الأنبياء : نبيول كو

18

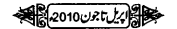
اربل تاجون 2010ء 🖹



بِغَيْرِ حَقِّ : کی حق کے بغیر وَّنَقُولُ : اورجم كبيل مح عَذَابَ الْحَرِيْقِ: بَعِرُ كَالَى كُنَّ آكَ كَاعْدَاب ذُوْفُوْا : ثَمُ لُوكَ چُكُھو ذٰلِكَ : به بِمَا :اسسب سےجو فَدَّمَتْ : أَ مُح بَهِمَا أَيْدِيْكُمُ : تمهارے اِتھوں نے وَأَنَّ : اور بيركه بِظَلام : وره برابر بحى ظلم كرنے والا لَیْسَ بہیں ہے أَلَّذِينَ : جنبول في لِّلْعَبِيْدِ: بندول بِر قَالُوْۤا : كَهَا إِنَّ اللَّهَ : كَرَاللَّهِ فَي عَهدَ إِلَيْنَآ: بم عهدليا الاً مُؤْمِنَ : كهم بات نبيل ما نيل ك يؤسول بمى رسول كى حَتّٰى: يهاں تك كه بِقُوْبَانٍ :ايك الحي قرباني يُأْتِينَا : وه لا ع مارے ياس النَّارُ : آ گ تَأْكُلُهُ : كَمَاتَى بِجَسَ كُو فَذْ جَآءً كُمْ: آ كِي بِينتهار \_ ياس قُلُ : آپ کهه دیجیے ومساه : محدرسول مِّنْ قَبْلِيْ : مِحدت يبلِ بِالْبَتِيْلَةِ : واصح (نشانيوں) كے ساتھ وَ بِاللَّذِي : اوراس كساته جو فَكْتُهُمْ : ثم لوكول نے كہا فَلِمَ أَوْ كُول مَرْمُورُ مُورُ فَتَلْتُمُوهُمْ نَمْ لُوكُولِ نِيْلِّ كِياانْبِيل اِنْ كُنتم : أكرتم لوگ مو فَإِنْ : كِمراكر صْلِيقِيْنَ : سي كمنے والے لَفَدُ كُدِّبَ: تَوْجَسُلاتَ جَاجِكِ بِين كَذَّبُونُكَ : انهول في جمثلايا آب كو يِّنْ قَبْلِكَ : آپ سے پہلے د میل : بہتیرےرسول د میل : بہتیرےرسول بِالْبَيِّنَاتِ : واضح (نشانیوں) کے ساتھ جَآءُ و : وه لوگ آئے وَالْكِتَابِ الْمُنِيْرِ :اور روشن ويے والى وَالزُّبُرِ : اور محفول كساته كتاب كے ساتھ

نوبد ا: جب سورة البقرة كى آيت ٢٣٥ نازل ہوئى كه كون ہے جوالله كوتر ضدد بودا في مجالس ميں نداق كے طور پر كہتے تھے كه آج كل الله تعالى متاج ہوگيا ہے 'اپنے غلاموں نے قرضه ما تك رہا ہے (نعوذ بالله )' توبيه آيت نازل ہوئى كه ان كى بيد بات ان كے تل انبياء كے جرم كے ساتھ لكھى جائے گی۔

سوال یہ ہے کہ یہ بات کہنے والے مدینہ کے یہودی تھے جبکہ نبیوں کو قبل کرنے والے یہودی ان سے بہت پہلے گزر چکے تھے پھران کے جرم کوان کی طرف کیے منسوب کیا گیا؟ اس کی وجہ یہ ہے کہ یہود مدیندا پنے





سابق یہود یوں کے اس نعل کو درست قرار دیتے تھے اور اس پرخوش تھے اس لیے انہیں بھی قاتلوں کے ساتھ شار کیا گیا ہے۔

رسول کریم مُنْ اَفْتِهُم کا ارشاد ہے کہ جب بھی زیمن پر کوئی گناہ کیا جاتا ہے' تو جو محض وہاں موجود ہو گمراس گناہ کی مخالفت کرے اوراس کو براسمجے' تو وہ ایساہے گویاوہاں موجو زنیں' یعنی وہ ان کے گناہ کا شریک نہیں اور جو مختص اگر چہوہاں موجو دنہیں مگران کے اس فعل سے راضی ہے' وہ باوجو دغائب ہونے کے ان کا شریک گناہ مجھا جائے گا۔ (معارف القرآن)

نوت ا: موجودہ دور میں ہارے لیے اس میں ندکورہ بالا راہنمائی کے ساتھ ایک اور راہنمائی بھی ہے کہ بھی نداق میں بھی کوئی خلط بات نہیں کہنی چاہیے۔ کوئی پیتہ نہیں کون ی بات لکھ لی جائے اور گناہ لازم ہوجائے۔

نوٹ ایک بات کی نفی کو قطعی اور حتی قرار دینے کے لیے بھی لائے نفی جنس استعال کرتے ہیں اور بھی منفی جملے میں متعلقہ اسم المبالغہ لا کر بیم نمبوم ادا کرتے ہیں۔ جیسے آیت ۱۸۲ میں ' ظالّام '' کا لفظ آیا ہے۔ یہ 'فقال '' کا وزن ہے اور اس کا مطلب ہے بار بار اور کثرت سے ظلم کرنا۔ جب اس کی نفی کی جائے گی توظم کرنے کی قطعی نفی ہوجائے گی۔ اس مفہوم کو ترجمہ میں ' ذرّہ برابر بھی'' سے ظاہر کیا گیا ہے۔



#### هماری ویب سائٹ

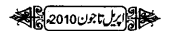
#### www.tanzeem.org

ختظیم اسلامی کا تعارف مدر ذرتنظیمی مرمجة و مراکس

بانی تنظیم اسلامی محترم ڈاکٹر اسراراحمد کا کمل دورہ ترجمۂ قرآن
 بانی تنظیم اسلامی اورامیر تنظیم اسلامی کے مختلف خطابات
 تلاوت قرآن دروس قرآن دروس حدیث اور خطابات جمعہ
 تلاوت قرآن دروس قرآن دروس حدیث اور خطابات جمعہ
 شیخاری صحیح مسلم موطاامام مالک اورار بعین نووی کے تراجم
 بیثاق عکمت قرآن اور ندائے خلافت کے تازہ اور سابقہ شارے
 اردواور انگریزی کتابیں

۲۵ اردواورانکریزی کهاجیں ۲۵ ویورویڈیوکیسٹس ری ڈیز اور مطبوعات کی کممل فہرست









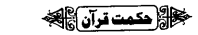
## انسانی زندگی کی قدرو قیمت

#### مدرس: پروفیسرمحمد پونس جنجوعه

عَنُ عُبَيْكِ بَنِ خَالِدٍ عَلَيْهُ أَنَّ النَّبِى تَتَلَطُّ آخى بَيْنَ رَجُلَيْنِ فَقُتِلَ آحَدُهُمَا فِى سَبِيلِ اللهِ ثُمَّ مَاتَ الْآخَرُ بَعُدَهُ بِحُمْعَةِ أَوْ نَحُوهَا فَصَلُّوا عَلَيْهِ فَقَالَ النَّبِى تَتَلَطُّ ((مَا قُلْتُمْ؟)) قَالُوا دَعَوْنَا اللهَ اَنَ يَعْفِرَلَهُ وَيَرْحَمَهُ وَيُلْحِقَهُ بِصَاحِبِهِ فَقَالَ النَّبِي عَلَيْ : ((فَايَنُ صَلَاتُهُ وَعَمَلُهُ بَعُدَ عَمَلِه؟)) اَوُ يَعْفِرَلَهُ وَيَرْحَمَهُ وَيُلْحِقَهُ بِصَاحِبِهِ فَقَالَ النَّبِي عَلَيْ : ((فَايَنُ صَلَاتُهُ وَعَمَلُهُ بَعُدَ عَمَلِه؟)) اَوُ اللهُ وَيَرْحَمَهُ وَيُلُومُونِ))

(رواه احمد وابن ماجه)

'' حضرت عبيد بن خالد خالين سے روايت ہے كه رسول الله مَا الله عَلَيْم نے دوفتحصوں كے درميان موَا خات قائم فرمائی ( بعنی اس وقت کے دستور کے مطابق ان کو باہم بھائی بھائی بنایا ) بھریہ ہوا کہ اُن میں ہے ایک صاحب ( قریبی زمانہ میں ہی) جہاد میں شہید ہو گئے 'مجرایک ہی ہفتہ بعدیا اس کے قریب دوسرے صاحب کا بھی انقال ہوگیا ( یعنی ان کا انقال کسی بیاری ہے گھر پر ہی ہوا ) تو صحابّہ نے ان کی نماز جناز ہ پڑھی۔رسول الله مُنَافِيم نے نماز جناز ہ پڑھنے والے ان اصحاب سے دریافت کیا کہ آپ لوگوں نے (نماز جنازہ میں ) کیا کہا؟ ( یعنی مرنے والے بھائی کے قق میں تم نے اللہ سے کیا دعا کی؟ ) انہوں نے عرض کیا كہم نے اس كے ليے بيده عاكى كەاللداس كى مغفرت فرمائے اس پر رحمت فرمائے اور (ان كے جو ساتھی شہید ہوکر اللہ کے قرب ورضا کا وہ مقام حاصل کر پچلے ہیں جوشہیدوں کو حاصل ہوتا ہے ٔ اللہ ان کو بھی اپنے فضل دکرم سے اس مقام پر پہنچا کے )اپنے اس بھائی اور ساتھی کے ساتھ کر دے' ( تا کہ جنت مِي أَى طرح ساتھ ربي جس طرح كه يهال رجة تھے ) - بيجواب من كررسول اللهُ فَالْفِيْزُ نِي فرما يا كه پھراس کی وہ نمازیں کہاں گئیں جواُس شہید ہونے والے بھائی کی نماز وں کے بعد ( بینی شہادت کی وجہ سے ان کی نماز وں کا سلسلہ ختم ہو جانے کے بعد ) انہوں نے پر حیں 'اور دوسرے وہ اعمالِ خیر کہاں گئے جواس شہید کے اعمال کے بعدانہوں نے کیے 'یا آپ مُلَّا فَیْزِ آنے یوں فر مایا کہاں کے وہ روزے کہاں گئے جواس بھائی کے روز وں کے بعد انہوں نے رکھے؟ (راوی کوشک ہے کہ نماز کے بعدرسول اللہ مَا اللَّهُ مَا يَعْمُ نِهِ عام اعمال كا ذكر كيا تقا على ووزول كا ذكر فرماياتها) \_اس كے بعدرسول الله وَاللَّيْظِ من ارشاد فرمايا كه ان دونوں کے مقامات میں تواس ہے بھی زیادہ فاصلہ ہے جتنا کہ زمین وآسان کے درمیان فاصلہ ہے!'' رسول اللَّهُ كَالْتُلْخِ نَهِ مِيهِ منوره مِين دوآ دميوں كے درميان اخوّت كا رشتہ قائم فرمايا۔ أن مِين ہے ايك



نے اللہ کی راہ میں شہادت پائی اور دوسرااس کے آٹھ دی دن بعد فوت ہوگیا۔ پس جب اصحابِ رسول نے اُس کی نماز جنازہ پڑھ لی تو آپ نے حاضرین سے پوچھا جم نے مرنے والے کے حق میں کیا دعا کی؟ لوگوں نے جواب دیا: ہم نے اس کے حق میں پروردگار سے دعا کی کہ وہ اسے بخش دے اس پررحم کرے اور اس کے درجات کو بلند کر کے اُسے اس کے شہید بھائی کے مقام تک پہنچا دے۔ اس پر آپ نے حاضرین کی بات کی اصلاح کرتے ہوئے وضاحت فرمائی کہ اس مخفی کا مقام تو شہید بھائی کے مقام سے بہت بلند ہے کو نکہ بیخفی اصلاح کرتے ہوئے دن زندہ رہا اور ان دنوں میں اس نے نمازیں پڑھیں 'ا بیچھ ممل کے اور روز ب شہید بھائی کے نقام تبین ہوئیں' کو تکہ وفات کے رکھ وان چند دنوں کی شکیاں وہ جی جو اُس کے شہید بھائی کو نصیب نہیں ہوئیں' کیونکہ وفات کے بعد تو انسان کوئی عمل نہیں کرسکتا اور اس کا نامہ اعمال بند ہوجا تا ہے ۔ شہید بھائی کو نامہ اعمال دوسرے بھائی سے جنہید بھائی کا نامہ اعمال دوسرے بھائی کے خور میں اس نے نیک مل کے اور وہ نکیوں میں اسے شہید بھائی سے آگئل گیا۔

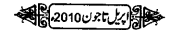
غورطلب بات یہ ہے کہ شہید کا مقام تو بہت بلند ہوتا ہے 'ای لیے صحابہ کرام بھائی نے بھی اس شہید کا مقام بہت او نچا سمجھا اور دوسرے بھائی کے حق میں اس کے مقام تک و بہنچنے کی دعا کی ۔ مگر حقیقت بیتھی کہ اس دوسرے بھائی کی تمنا شہادت پانے کی تھی کیکن اس کو موقع نہ ملا۔ اگر اس کو موقع ملتا تو وہ بھی ضرور فی سبیل اللہ جہاد میں نکلتا۔ چنا نچر حسن نیت کی وجہ سے اسے شہادت نہ پانے کے باوجود شہادت کا درجہ نصیب ہوا اور وہ شہید بھائی کے برابر ہوگیا اور جو چندروز اُسے اضافی طے اور اس نے ان دنوں میں نیکیاں کیس تو اس کا درجہ شہید بھائی سے بڑھ گیا 'بلکہ رسول اللہ مُنافِظ کی خبر کے مطابق وہ شہید بھائی ہے اتنا و نچا چلاگیا کہ جتنا آسان زمین سے بلند ہے۔

انیان کی زندگی مہلتِ عمل کا دورانیہ ہے اور دنیا دارالعمل ہے۔انیان اپنی زندگی میں جوہمی عمل کرے گا اس کا بدلہ اے آگلی زندگی میں ضرور ملے گا۔ آگلا جہان دارا لآخرت ہے۔ دنیا کی زندگی میں اجتھے اعمال کا بدلہ اچھائی میں اور برے اعمال کا بدلہ برائی میں نہیں ملآ۔ وجہ بالکل ظاہر ہے کہ بید نیا جزا وسزا کی جگہ ہے ہی نہیں ' یہاں تو انیان آز مائش میں ہے۔ اس کو معلی چھٹی ہے کہ چاہے تو نیک عمل کرے اور چاہے برائیاں کمائے۔ قرآن مجید میں ارشاد ہے:

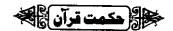
﴿ اللَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوةَ لِيَنْكُوكُمْ اَيُّكُمْ اَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ (الملك: ٢) " أس في موت اورزندگي تخليق كيا تاكه (انسان كو) آزمائ كدكون اليحظ كرتا ہے- " ونياكى زندگى ميں طرح كى ولكثياں ہيں \_جيساكة رآن مجيد ميں فرمايا كيا:

﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوْتِ مِنَ النِّسَآءِ وَالْيَنِيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُقَنْطَرَةِ مِنَ اللَّهَبِ وَالْفَضَةِ وَالْمَنْسُونِ وَالْمَنْسُونِ وَالْمَنْسُونِ وَالْمُنْسُونِ وَالْمُخْرِثِ ﴾ (آل عمران: ١٤)

''لوگوں کے لیے مرغوبات نفس بڑی خوش آئے کند بنادی گئی ہیں ۔۔ جیسے عور تیں' جیٹے' جمع کیے ہوئے سونے ادر چاندی کے خزائے انشان گلے ہوئے گھوڑ نے مولیثی اور کھتی۔''







گویاانسان کاامتخان ہے کہ وہ دُنیاوی زیب وزینت کی محبت میں اُلھے کررہ جاتا ہے یادامن بچا کر چاتا ہے کہ دُنیا کی پُرکشش چیزیں اسے مقصد زندگی سے غافل نہ کرسکیں۔ گویا ۔

رُخِ روش کے آگے شمع رکھ کر وہ یہ کہتے ہیں اِدھر آتا ہے دیکھیں یا اُدھر پروانہ جاتا ہے!

خوش نصیب ہیں وہ لوگ جوزندگی کے شب وروز کی قدر وقیت سے واقف ہیں اور وہ مہلتِ عمر سے بھر پور فائدہ اٹھاتے ہیں۔ یہ لوگ فوز وفلاح پائیں گے اور آخرت کے انعامات سے سرفراز کیے جائیں گے۔ اور جولوگ اس دنیا کی زندگی میں نفسانی خواہشات اور حرص وہوا کا شکار ہو گئے طلال وحرام کی تمیز نہ کی محقوق اللہ اور حقوق العباد کو پامال کیا 'موت کے وقت سوائے صرت وافسوس کے ان کے ہاتھ پچھ نہ آئے گا اور وہ اپنی ہوگا اور وہ اپنی اللہ اللہ اللہ کا گئے گئے اسے عرض کیا :اے اللہ کے رسول اللہ کا گئے گئے سے عرض کیا :اے اللہ کے رسول آئے دمیوں میں کون اچھا ہے؟ (لیمی سن من آئرت میں زیادہ کا میاب اور فلاح یاب رہے گا) آپ من المنظم کے ارشاد فر مایا: ''وہ جس کی عمر کمی ہوئی اور اس کے اعمال اچھے ہوئے''۔ پھر آپ نے عرض کیا کہ آومیوں میں زیادہ کرا (اور آخرت میں زیادہ خدارے میں رہنے والا) کون ہے؟ آپ کا گئے آئے ارشاد فر مایا: ''جس کی عمر لمبی ہوئی اور اس کے اعمال کردندگی کے شب وروز بہت اہم ہیں۔ یہ وئی اور اس کے اعمال کردندگی کے شب وروز بہت اہم ہیں۔ یہ وئی اور اس کے اعمال کو جنت کی طرف بھی۔ ۔

قُلزمِ ہتی ہے تُو اُمِرا ہے ماندِ حباب اس زیاں خانے میں تیرا امتحال ہے زندگ!

صبح طلوع ہوتی ہے تو انسان کارو بارِزندگی میں مشغول ہوجا تا ہے۔ایک مخص دنیا کے کام خالق کا تئات کی رضا کے مطابق کرتا ہے کسی کے حقوق تلف نہیں کرتا بلکہ دین کے تقاضوں کو ہروقت کمح ظ خاطر رکھتا ہے وین کی سر بلندی کے لیے جدوجہد کرتا ہے اوراللہ کے ذکر کے ساتھ اپنی زبان کور رکھتا ہے اس طرح اس کا دن گر رجاتا ہے۔ رات ہوتی ہوتی ہوتی وہ اللہ کا ذکر کرتے کرتے نیندگی آغوش میں چلا جاتا ہے رات کو اگر بھی جاگ جائے تو تبیع ، تجمیر اور ہلیل اس کی زبان پر جاری ہوتے ہیں میح آٹھ کر پھر اللہ کا نام لیتا ہے اور کارو بارزندگی میں لگ جاتا ہے تو ایسامخص کا میاب و کا مران ہے 'کونکہ یہ اللہ کی نافر مانی والے کا موں سے پختا ہے۔ایسے مخص کی زبان ہے وہتنی کم بھر باتا ہے 'کونکہ یہ اللہ کی نافر مانی والے کا موں سے پختا ہے۔ایسے مخص کی زندگی معصیت میں گزارتا ہے کہی عمر اس کے نامیا عمال میں ثو اب بڑھتا چلا جائے گا۔اس کے برعس جو خص زندگی معصیت میں گزارتا ہے کہی عمر اس کے نامیا عمال میں ثرائیوں میں اضافے کا سب سے گی اور رسول اللہ گا اللہ گا گئے کے زبان کے مطابق ایسام پاکر بلند سے بلند مرتبے پر فائز ہوں گے۔ یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے وقت کی اہمیت کو والے اللہ کے ہوئے زندگی کولہو ولعب میں نہیں گزارا بلکہ شہادت کی تمنا لیے ہوئے' نماز وروزہ اور ذکر و طاوت میں مشغول رہے ہوئے زندگی گولہو ولعب میں نہیں گزارا بلکہ شہادت کی تمنا لیے ہوئے' نماز وروزہ اور ذکر و طاوت میں مشغول رہے ہوئے زندگی گزار دی تو ایسے لوگ بلا شہدا کر کہی عمر پائیں گرتو بڑے برے برے صلیاء سے اجرو و او اس میں



آ مےنکل جائیں ہے۔

زندگی میں اسلام اورا بیان کے ساتھ لمی عمر گراں قد رتخہ ہے اس پر جتنا بھی اللہ کاشکرا واکیا جائے کم ہے کہ کے کونکہ فرائض وین کی اوا کیگی کے ساتھ ساتھ اگر مؤمن بندہ سجان اللہ الحمد للہ اللہ اللہ الا اللہ زبان پر جلکے بھیک ورکھے تو عظیم تواب پاتا ہے۔ ان کلمات کی فضیلت میں رسول اللہ کا فیزان ہے: ''دو کلے زبان پر جلکے بھیک و میزان عمل میں بڑے بھاری اور خداوند مہربان کو بہت پیارے ہیں اور وہ یہ ہیں: مُسبّحانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ مُسبّحانَ اللهِ الْعَظِیمَ۔'' (بخاری)

زندگی عطیئے خداوندی ہے۔ برهخف کی زندگی ایک دن ختم ہو جاتی ہے۔موت سے پہلے پہلے اسے نیک عمل کرنے کی مہلت ہے اور بیمہلت ہرروز کم ہوتی جارہی ہے

عافل تخفی گریال یہ دیتا ہے منادی گردوں نے گری عمر کی اک اور گھٹا دی!

زندگی کی جو گھڑیاں گزر کئیں ہیں وہ واپس نہیں آ سکتیں عقلندی کا تقاضا یہی ہے کہ وقت ہے بھر پور فائدہ اٹھایا جائے' ورنہ پچھتا وے کے سوالچھ ہاتھ نہ آئے گا اور پھر پچھتا واعذاب کی شکل افتیار کر لےگا۔

کیتے ہیں کہ ایک خدار سیدہ ہزرگ تھے۔وفات کے بعدوہ اپنے ایک عقیدت مندکو خواب میں ملے۔اس مخف نے بڑے مخف نے انہیں سلام کیا گرانہوں نے جواب نہ دیا۔ اس مخف نے بڑے ادب سے پوچھا: حضرت آپ سلام کا جواب نہیں دے رہے؟ اس پرانہوں نے کہا: ''سلام کا جواب دینا تو نیک عمل ہے' گرہم جونوت ہو چک ہیں اب کوئی نیک عمل نہیں کر سکتے' ہماری مہلتِ عمل شم ہوچک ہے۔ یہ تو آپ خوش فصیب ہیں جن کے پاس نیک کام کرنے کے لیے زندگ کے ایام باتی ہیں' ۔ یہ بات تو خواب کی ہے اورخواب کی بنیاد پر کوئی تھم نہیں نگایا جا سکتا۔ تا ہم اس خواب سے اس مسلمہ حقیقت کی تا ئید ہوتی ہے کہ دنیا دار العمل ہے اور یہاں سے کوچ کرنے کے بعد دار الجزاء ہے' وہاں کی نیک یا بیمل کرنے کا موقع نہیں۔ مسلمان خوش قسمت ہو بھی اور یہاں سے کہ ایام ویا بیمن قواب ہے ہی جد وجہد کرتا ہے تو بھی تو اب یا عثر ہوتی ہے۔ لہذا س دنیا کی زندگی کو غنیمت جان کی جائز ضروریات پرخرج کرتا ہے وہ بھی صدقہ و خیرات شار ہوتی ہے۔ لہذا س دنیا کی زندگی کو غنیمت جان کی جائز ضروریات پرخرج کرتا ہے وہ بھی صدقہ و خیرات شار ہوتی ہے۔ لہذا س دنیا کی زندگی کو غنیمت جان کی جائز ضروریات پرخرج کرتا ہے وہ بھی صدقہ و خیرات شار ہوتی ہے۔ لہذا س دنیا کی زندگی کو غنیمت جان کر کے جائز ضروریات پرخرج کرتا ہے وہ بھی صدقہ و خیرات شار ہوتی ہے۔ لہذا س دنیا کی زندگی کو غنیمت جان کر کے جائز ضروریات پرخرج کرتا ہے وہ بھی صدقہ و خیرات شار ہوتی ہے۔ لہذا س دنیا کی زندگی کو غنیمت جان کر کہاں کے شام و تحر سے بھر پورفائدہ اُنگی دائش مندی ہے۔

**\$\$** 

قر آن حکیم کی مقدس آیات اورا حادیث نبوی آپ کی دین معلومات میں اضافے اور دعوت و تبلغ کے لیے شائع کی جاتی ہیں۔ان کا احترام آپ پر فرض ہے۔لبذا جن صفحات پریہ آیات درج ہیں ان کوسی اسلای طریقے کے مطابق بے حرمتی ہے محفوظ رکھیں۔





## ڈاکٹراسراراحر<sup>ہ</sup> – ایک عظیم داعی قرآن

#### نثاراحمرملك' چكوال <sup>يم</sup>

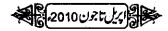
ڈ اکٹر اسرارا حمد بلاشہ بیسویں صدی کے عظیم دائی قرآن تھے۔ ڈاکٹر صاحب کی دینی خد مات کے گئی پہلو
ہیں' ان کی فکر کی بے شار جہتیں ہیں جو وقت کی ہر کروٹ کے ساتھ کھلتی چلی جا ئیں گی۔ ان کی فکر می تشکیل میں
مولا ناسید ابوالاعلیٰ مودود کی کے تصوراتِ دین نے بنیاد کی کر دارا داکیالیکن انہوں نے بلاشہ اس فکر کے گئی خلائر
کے اور بہت سے نے گوشے آشکار کیے۔ ان کی تمام سعی و جُہد' حرکت و ممل اور تنظیم و تحریب کا مرکز و محور قرآن اور
سنت رسول مُؤالِی خابی تھا۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن کی تعہیم کے لیے ان کی زبان کی گر ہیں کھول وی تھیں' مویا قرآن کو
ان کی زبان پر آسان کر دیا تھا۔ ان کے دروسِ قرآن کا غلغلہ نصف صدی سے زائد تک پوری و نیا میں برپار ہا اور
بلاشہ قرآن حکیم کے بیان میں ان کا کوئی ٹائی اور قرمقائل نہ تھا۔ ان کی فکر کا منبع و ما خذ قرآن تھا۔

ڈاکٹر صاحبؒ کا ایک مستقل' دخفیس' پیتھا کہ کوئی بھی اسلامی فکری تحریک اس وقت تک کوئی اجہائی اور موثر تبدیلی نہیں لائکتی جب تک اس تحریک کے ارکان' ایمانِ حقیق' کی نعمت سے سرفراز نہ ہوں' اپنی انفراد می رندگیوں میں اسلام کے احکام پر کمل طور پر عمل پیرانہ ہوں اور اپنی معاشرت ومعیشت کو اسلامی خطوط میں نہ دُھال چکے ہوں۔ اس' دخفیس' کا اگلا جزویہ ہے کہ' ایمانِ حقیق' کے حصول کے ذرائع تو بہت ہیں' پیغمت عمل صال کی جا سکتی ہے اور صالحین کی صحبت سے بھی' لیکن ایمانِ حقیق کے حصول کا مؤثر ترین ذرایعہ قرآن تک می بیدا کرے گا۔ لہٰذاقرآن کی طرف حقیق رجوع کے بغیر صالحین کی قرآن تک بی جماعت بیدانہیں ہو عتی جو اسلامی انقلاب کا پیش خیمہ ثابت ہو۔

ڈاکٹر صاحب کواس بات کا بھی شعوری ادراک تھا کہ اُمتِ مسلمہ کے زوال کی اصل وجہ قرآن سے مجوری ہے۔ جب اُمت نے قرآن کے پیغام کوفراموش کردیا تو وہ فقہی اسلکی 'کلای اور فروی مسائل میں الجھ کرروگی۔

یوں اختلا فات کی فلیج وسیج سے وسیج تر ہوتی چلی گئی۔ قرآن سے اُمت کا تعلق محض ایک مقدس کتاب ہجھنے حصول اثواب اور حصول برکت تک محدود ہو کررہ گیا۔ چنانچہ ڈاکٹر صاحب نے عظمت قرآن کو اُجا گر کیا اور اس بات کو باور کرایا کہ قرآن حکیم کی صورت میں اُمت مسلمہ کے پاس کتی عظیم نمت موجود ہے۔ بید حضور مُنافیکا کا زندہ و جاوید مجزہ ہے۔ پھرانہوں نے تعاریکیں' جو بعد میں اُقاعدہ کتابی شکل میں وسیع پیانے پر شائع کی گئیں۔ اس اشاعت عام کا مقصد اُمت کوقرآن حکیم کی طرف

🖈 سابق نائب مدير بغت روزه ندائے خلافت







ہمہ پہلو راغب کرنا تھا تا کہ وہ قرآن تھیم کی تلاوت کے ساتھ ساتھ تغییم کی طرف متوجہ ہو۔ یہ بلاشہ ایک لاجواب تحریب ۔ پہنا نجاس کاعر بی ترجمہ 'ماذا یجب علی المسلمین تبجاہ اللو آن' کے تام ہے محرّم ڈاکٹر صہیب حسن صاحب نے کیا جو پانچے اقساط میں ندوۃ العلماء المسلمین تبجاہ اللو آن' کے تام ہے محرّم ڈاکٹر صہیب حسن صاحب نے کیا جو پانچے اقساط میں ندوۃ العلماء کھنو کے عربی کیلے ''البعث الاسلامی'' میں شائع ہوا۔ جدید تعلیم یافتہ نو جوانوں کوتر آن کی طرف راغب کرنے کے لیے ڈاکٹر صاحبؒ نے حضور مُلَّ الْقُرُآنَ وَعَلَمَهُ)) کے لیے ڈاکٹر صاحبؒ نے حضور مُلَّ الْقُرُآنَ وَعَلَمَهُ)) دیں'۔ (صبح بخاری)''تم میں ہے بہترین وہ لوگ ہیں جوتر آن کو جمیں اور دوسروں کواس کی تعلیم دیں'۔

ڈ اکٹر صاحب نے بیسویں صدی کے عظیم مجد ذمجا ہداور رجل عظیم شیخ البند مولا نامحود حسن دیوبندی کے درج ذیل قول سے تقویت حاصل کی اور اسے بہت عام کیا۔ حضرت شیخ البند فرماتے ہیں:

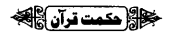
'' میں نے جہاں تک جیل کی تنہائیوں میں اس پر خور کیا کہ پوری دنیا میں سلمان دینی اور دنیوی ہر حیثیت سے کیوں جاہ ہور ہے ہیں تو اس کے دوسب معلوم ہوئے۔ایک ان کا قر آن کا چھوڑ دینا' دوسرے آپی کے اختلافات اور خاند جنگ ۔اس لیے میں وہیں سے سیوزم لے کر آیا ہوں کہا پی باتی زندگی اس کام میں صرف کروں کہ قر آن کریم کو لفظا اور معنا عام کیا جائے' بچوں کے لیفظی تعلیم کے مکا تب بستی بستی میں قائم کیے جائیں' بروں کو عوای درس قر آن کی صورت میں اس کے معانی سے روشناس کرایا جائے اور قر آنی تعلیمات پر عمل کے لیے آیا دہ کیا جائے' اور مسلمانوں کے باہمی جنگ و جدال کو کسی قیت پر رداشت نہ کہا جائے'۔ (۱)

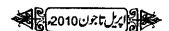
راک کام میں کھیا دی۔ ان کی اس تشخیص پر کامل یقین تھا'لہذا انہوں نے اپنی زندگی قرآن سکیم کی نشرواشاعت کے مبارک کام میں کھیا دی۔ ان کی اس تشخیص کومزید تقویت بیسویں صدی کے عظیم فلاسفر علامہ اقبال کے افکار سے حاصل ہوئی۔ وہ زمانہ طالب علمی ہے ہی علامه اقبال کی فکر ہے متاثر تھے۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ علامه اقبال کے افکار آپ پرآشکارا ہوتے گئے۔ چنانچہوہ خود علامه اقبال کی عظمت کا اعتراف ان الفاظ میں کرتے ہیں:

د' چنانچہ اُن کے اشعار تو ایمان ویقین کے کیف وسرور' مجبتِ اللی اور عشق رسول کے سوز وگداز اور جذبہ جوثِ ملی ہے مملو ہیں ہی' ان کے خطبات' بھی در حقیقت وقت کی اعلیٰ ترین فکری سطح پر مطالع تقرآن کی میں میں کے ذریعے علامہ مرحوم نے جدید ریاضیات وطبیعیات اور فلفہ ونفیات کی ایک کوشش کی ایک کوشش کی اسے کو ایمان تعلیمات کے ساتھ جوڑنے کی کوشش کی ہے۔ اور ظاہر ہے کہ اس کے بغیر دور ماضریں دین دنہ ہرب کی گاڑی کا آھے چانا محال مطلق ہے'۔ (۲)

ڈاکٹر صاحبؒ علامہ اقبال کے اشعار کے ذریعے جدید تعلیم یافتہ طبقے کو یہ پیغام بھی دینا چاہتے تھے کہ قرآن کی قوت تنجیراس قدرشد یہ ہے کہ مغرب ومشرق کے فلسفوں کا شناور بھی اس کے سامنے گھائل ہے۔ یہ فقط ذہبی ذہبن کے حال لوگوں کو ہی متا تر نہیں کرتا بلکہ علامہ اقبال جبیا مغربی دنیا کے علوم سے فیض یاب ہونے والا فلسفی بھی قرآن کی عظمت کا قائل ہے۔ وہ اقبال کو بہت بڑا ترجمان القرآن سیجھتے تھے۔ ڈاکٹر صاحب علامہ اقبال سے کیوں متاثر تھے انہی کے الفاظ میں سنے:







"واقعہ یہ ہے کہ میرے نزدیک اس دور کا سب سے بڑا ترجمان القرآن اور سب سے بڑا داعی الی القرآن علامه قبل ہے۔ اس لیے کہ قرآن مجید کی عظمت کا جس گیرائی اور گہرائی کے ساتھ احساس علامہ اقبال کو ہوا میری معلومات کی حد تک اس درج عظمت کا انکشاف کسی اور انسان پڑہیں ہوا۔ جب وہ قرآن مجید کی عظمت بیان کرتے ہیں تو ایسامحسوں ہوتا ہے کہ بیان کی دیداور ان کا تجربہہے۔" (۲)

ڈاکٹر صاحبؓ کی قرآنی خدمات کے خمن میں اوّلیت توان کے دروسِ قرآن کو حاصل ہے۔ ڈاکٹر صاحبؓ کے بقول زمانہ طالب علمی میں ہیں ان کے دروسِ قرآن کا عام چرچا تھا۔ ان دروسِ قرآن کے ذریعے انہوں نے لاکھوں انسانوں کو متاثر کیا اور ان کی زندگیوں میں انقلاب ہر پاہوئے۔ جب ڈاکٹر صاحب ۱۹۵۹ء میں ایم لی بی الکھوں انسانوں کو متاثر کیا اور ان کی زندگیوں میں انقلاب ہر پاہوئے۔ جب ڈاکٹر صاحب ۱۹۵۹ء میں ایم لی بی الس کرنے کے بعد ساہوال میں سکونت پذیر ہوئے تواس وقت انہوں نے ساہوال اور گردونواح میں حلقہ ہائے دروسِ قرآن قائم کے۔ بیدروس انتہائی مقبول ہوئے۔ جب آپ ۱۹۵۸ء میں کراچی تشریف لے گئے تو واس مجھی آپ متقلاً لا ہور میں رہائش پذیر ہوئے تواس کے بعد دروسِ قرآنی کے حلقے وسیج سے وسیج ترہوئے گئے۔ چنانچہ ڈاکٹر صاحبؓ خودر قم طراز ہیں:

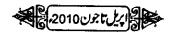
''1970ء بی کے وسط میں راقم الحروف غلبہ وا قامتِ دین کی جدوجبد کے پختہ ارادے' اور تعلّم و تعلیم قرآن کی خدوجبد کے پختہ ارادے' اور تعلّم و تعلیم قرآن کی منظم منصوبہ بندی کے عزم مصم کے ساتھ دوبارہ وار دِلا ہور ہوا۔ چنانچہ وہ ون اور آئ کا دن بھی دوکام میری زندگی کا مرکز و محور رہے ہیں۔ اور ان مجیس سالوں کے دور ان المحدیلاً ثم المحدیلاً کم المحدیلاً کم اوقات اور میری صلاحیتوں اور توانا نیوں کا اکثر و بیشتر حصد اصلاً غلبہ واقامت دین کی جدوجبد اور عملاً تعلّم و تعلیم قرآن کی مساعی میں ضرف ہوا ہے''۔ (ا)

قار کین! ڈاکٹر صاحبؒ کی مندرجہ بالاتحریرا ۲ سال پہلے کی ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ ڈاکٹر صاحب نے اپنی حیات مستعار کا آخری لحد بھی اس کام میں صرف کیا ہے۔

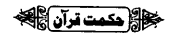
لا ہور میں مجد خصراء من آباد اور مبحد شہداء کے ہفتہ وار دروی قرآن کو بہت شہرت ملی۔ جولوگ ان دروی قرآن کا ہور میں مبحد خصراء من آباد ورمبح رشیداء کے ہفتہ وار دروی قرآن کا جو ان وروی قرآن کا قرآن میں شریک رہے ہیں وہ ان روح پرور مناظر کے چٹم دید گواہ ہیں۔ ڈاکٹر صاحب کے ان وروی قرآن کی محافل پر سلسلہ لا ہور اور اس کے مضافات تک محد و دند رہا بلکہ ووسرے بڑے شہروں میں بھی ماہانہ دروی قرآن کی محافل منتقد ہونے گیس۔ چنانچ کراچی میں تاج محل ہول کی''شامِ البدی'' اور اسلام آباد کے کمیونی سنٹر آب پارہ کے ماہانہ دری قرآن سے ہزاروں تشکان علم سیراب ہوئے۔ ان سطور کا راقم بھی ۱۹۸۷ء میں اسلام آباد کے ماہانہ دری قرآنی سے بی ڈاکٹر صاحب کی فکر اور شخصیت سے متعارف ہوا۔

ڈاکٹر صاحبؒ کے ان دروسِ قرآنی کے سامعین کی بڑی تعداد اعلی تعلیم یافتہ اور مرفّہ الحال طبقہ پرمشمثل ہوتی تھی' کیونکہ ان دروسِ قرآن کا معیار انتہائی اعلی علمی سطح کا ہوتا تھا۔ وہ خود فرماتے تھے کہ میرے مخاطبیان بہل لوگ ہیں'اگر سوسائی کا بیطبقہ تبدیل ہوجائے توبیہ تبدیلی خود بخود کچل سطح تک پہنچ گو' کیونکہ یہی لوگ معاشرے کا رجیان (trend) بنانے اور بگاڑنے والے ہوتے ہیں اور عام لوگ انہی کے نقش قدم پر چلتے ہیں۔

ڈاکٹر صاحبؒ کی فکر قر آنی جغرافیائی سرحدوں سے نکل کر دوسرے ممالک تک پینچ گئی۔ چنانچے انہوں نے







1949ء میں امریکہ کا پہلا دعوتی و تبلیغی دورہ کیا جو بعد میں مختفر و تفوں کے ساتھ مسلسل جاری رہا۔ امریکہ کی سرز مین بھی آپ کی دعوتِ قرآنی کے لیے انتہائی سازگار ثابت ہوئی۔ ۱۹۸۳ء میں مکہ مجد حیدرآباد وکن (بھارت) میں مسلسل تین دن ہزاروں خواتین و حضرات نے آپ کئی گھنٹوں پر محیط درویِ قرآن سے۔ ۱۹۸۵ء میں آپ نے ابوظہبی کا دورہ کیا اور وہاں مختلف موضوعات پر بھر پور درویِ قرآن دیے جن کی ویڈ یو ریکارڈ مگ بھی موجود ہے۔ میں نے یہاں ڈاکٹر صاحبؓ کے صرف ابتدائی بیرونی اسفار کا ذکر کیا ہے اگر اس داستان کو مرتب کیا جائے تو علیحدہ ایک کتاب کی متقاضی ہے۔ میں صرف یہ باور کرانا چاہتا ہوں کہ دائی قرآن کی فرقرآنی کا علم لے کرکہاں کہاں نہیں گیا 'بقول شاعرع ' میں کو چہ رقیب میں بھی سرے بل گیا!''

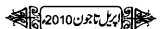
ر اکثر صاحب کی قرانی فکر کوئس وقت ایک نئی جہت کی جب پاکستان ٹیلی ویژن نے ان کے لیے اپنے دروازے وا کیے۔ ان دروس نے آپ کی فکر اور شخصیت دونوں کو خوب متعارف کرایا۔ PTV کے ان پروگراموں میں''یان القرآن' کے عنوان ہے ایک پروگرام شروع ہوا' جو چارسال تک مسلسل چلتا رہا۔ اس کے علاوہ تین سال تک جررمضانِ مبارک میں پی ٹی وی پرآپ کے پروگرام''الکتاب''،''الم ''اور'' محکمت و ہدایت' جاری رہے۔ اس کے علاوہ رہے الاول کے مہینے میں فلف ترسالت کے بارے میں آپ کا پروگرام ''درسول کا مل فائی ہیں ٹی وی پر ٹیلی کاسٹ ہوا۔ اس پروگرام کی ویڈیور یکارڈ مگر بھی موجود ہے۔

رسوں کا رہا ہے۔ اس مال میں کا دی ہور اس ہوا۔ اس پروس میں بندیوں تک پہنچا دیا وہ درس قرآن کا ہفتہ وار پروس میں البدی '' ہے جو پندرہ ماہ تک جاری رہا۔ جب یہ پروس میں ہور عبوا اُس وقت تک ٹی وی خاصاعام ہو چکا تھا' لہٰدالوگ بتاتے ہیں کہ ہم اس پروس ماکاس شدت سے انتظار کرتے تھے جیسے ڈرامہ کا بھی نہیں کیا جاتا تھا۔ اس پروس اور سکولر تھا۔ اس پروس میں مقبولیت کا اندازہ اس بات سے نگایا جا سکتا ہے کہ اس نے دین بیزار' الحاد پرست اور سکولر طبقے کی نیندیں جرام کردیں۔ چنانچواس پروس اور سکولر نے کے لیے مظاہر سے شروع ہوگئے۔ جزل ضیاء الحق نے نام نہا دروش خیال بباطن چگیز سے تاریک ترخوا تین و حضرات کے سامنے کھنے فیک دیے اور پروس اور پروس انہوں نے نام نہا دروش خیال بباطن چگیز سے تاریک ترخوا تین و حضرات کے سامنے کھنے فیک دیے اور پروس انہوں نے نام نہا دروش خیال بباطن چگیز سے تاریک ترخوا تین و حضرات کے سامنے کھنے فیک دیے اور پروس انہوں انہوں نے ذاکر صاحب کے خول و عرض میں بھر پور مظاہر سے کے حلول و عرض میں بھر پور مظاہر سے کے حلول و عرض میں بھر پور مظاہر سے کے حال و عرض میں بھر پور مشاہر سے کے حال و قرف میں اور پروس اس خیال سکوں لیکن میر سے پاس ایسے تربیت یا فتہ لوگ نہیں ہیں ہیں ہور کی طرف کو کو کی خوا ک دونوں کی شان میکی کہ ذاکر صاحب نے جوال کی نام ہوں کہ آپ کی حکومت کے خلاف نورو اور دوار ترکم کیک چالاسکوں لیکن میر سے پاس ایسے تربیت یا فتہ لوگ نہیں بہنچا نا چاہتا۔ یوں ڈاکٹر صاحب کی ترکم کیک کی طرف لوگوں کا رجوع نیا دورہ دوگیا۔

پاکتان ٹیلی ویژن نے اپنے دروازے ڈاکٹر صاحبؓ پر بند کر دیے لیکن ککر قرآنی کے افشاء کے لیے اللہ تعالیٰ نئے نئے رائے واکرتا رہا۔ جب الیکٹرانک میڈیا آزاد ہوا اور پرائیویٹ سیکٹر میں نئے حینلز کھلنے لگے تو داکٹر صاحبؓ کے دروسِ قرآنی کا سلسلہ مختلف حینلز پر پھر سے شروع ہوگیا۔ چنانچہ آپ کا ترجمہ و تغییر قرآن کا پروگرام'' بیان القرآن' Qtv سمیت مختلف حینلز پر لاکھوں انسانوں کے قلوب واُذہان کو مخرکرنے کا ذریعہ







بنا۔لیکن ڈاکٹر صاحبؒ کی زوردار قرآنی فکرنے پھر کچھ لوگوں کو پریشان کر دیا۔ان شر پیندعناصر نے اپنی مسلکی تک نظری کے باعث اس فکر انگیز پروگرام کو بند کرا دیا 'لیکن اللہ تعالیٰ نے ایک اور راستہ ٹکال دیا' چنانچہ محترم ڈاکٹر عبدالکریم ذاکر نائیک حفظہ اللہ کے Peace-TV کے ذریعے آج بھی لاکھوں لوگ نور قرآنی سے فیض یاب ہورہے ہیں۔

ڈاکٹر صاحبؒ کی خدماتِ قرآنی میں ایک اہم سٹک میل نمازِ تراوت کے ساتھ دورہ ترجمۂقرآن کو حاصل ہے۔ اس طرح کے طویل دورائیے کے پروگرام کی کوئی دوسری مثال ڈاکٹر صاحبؒ سے پہلے نہیں ملتی۔ اس پروگرام کا آغاز ۱۳۰۴ھ (۱۹۸۳ء) کے رمضان المبارک میں''جامع القرآن' قرآن اکیڈی لا ہور سے ہوا۔ صلوٰۃ التراوت میں قرآن مجید کے جتنے جھے کی تلاوت کی جاتی 'پہلے اس کا ایک رواں ترجمہ اور مختر تغییر بیان کر دی جاتی۔ اب قاری جب قرآن کی تلاوت شروع کرتا تو سامعین پرایک عجیب کیفیت طاری ہو جاتی اور یہ تلاوت علامہ اقبال کے اس شعر کا مصداق بن جاتی ۔

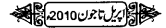
ترے ضمیر پہ جب تک نہ ہو نزول کتاب گرہ کشاہے نہ رازی نہ صاحب کشاف ہیں دوح پرور پروگرام کواس قدر پذیرائی بخشی کہ ہیروح پرور پروگرام رات دواڑھائی ہج تک جاری رہتا۔ اللہ تعالیٰ نے اس پروگرام کواس قدر پذیرائی بخشی کہ ہر رمضان المبارک ہیں قر آن اکیڈی کی' جامع القرآن' ہیں ایک عجیب ایمان پرورمنظر دیکھنے کو ملائے مبحد نمازیوں سے کچھا تھے بھری ہوتی اورانہاک بھی دیدنی ہوتا۔ پھرد کھتے ہی دیکھتے ملک بھر میں دورہ ترجمہ تر آن کے پروگرام شروع ہوگئے جو آج تک جاری ہیں۔ بلامبالغہ ملک بھر میں سیکٹروں مقامات پر ڈاکٹر صاحب کے پروگرام شعقد ہوتے ہیں۔ اس کے علاوہ چھوٹے گروپوں کی شکل میں ہزاروں مقامات پر ڈاکٹر صاحب کی ویڈیو کیسٹس کے ذریعے یہ پروگرام منعقد ہوتے ہیں۔ یہ ایما کام ہے جس کی ابتدا کام ہے جس

کیا پابندِ نے تالے کو میں نے یہ طرزِ خاص ہے ایجاد میری! ڈاکٹر صاحب نے مختلف مواقع پرالگ الگ علی سطح کے دروس قرآن دیے ہیں۔ بعض دروس انتہائی مختصر اور عام قہم ہیں 'جیسے دور ہَ ترجم مِقرآن ہے' لیکن بعض دروس اعلیٰ علمی سطح کے حامل ہیں۔ ایک درس قرآن ۱۹۵۱ء میں شروع کیا اور ۹ نومبر ۱۹۹۱ء کو تم قرآن کی تقریب منعقد ہوئی۔ بیا نتہائی منصل دروس ہیں 'بعض اوقات ایک آیت کا درس ایک سمحضے پر شتمل ہے۔ بدقت ہے ان دروس کی مکمل ریکارڈ تگ موجو دنہیں ہے' تاہم کانی حصوں کی ریکارڈ تگ موجود ہے۔ ان دروس کو کتا بی شکل میں سامنے لا تا بہت ضروری ہے۔ بیڈا کٹر صاحب کی علمیت کا شاہ کار ہوگا۔

دروسِ قرآن کے ضمن میں''مطالعہ قرآن حکیم کے نتخب نصاب'' کا ذکر کرنا ضروری ہے۔ اس نتخب نصاب کی بنیا دتو سورۃ العصر کے مضامین کو ہی کھو لتے نصاب کی بنیا دتو سورۃ العصر کے مضامین کو ہی کھو لتے ہیں۔ اس میں ڈاکٹر صاحب نے تصویر دین کو واضح کرنے کے ساتھ ساتھ ایک مؤمن کے دینی فرائض کی ہے۔ اس نتخب نصاب کو ڈاکٹر صاحبؒ نے مختلف مواقع پر بیان کیا ہے۔ بعض دروس مختفر ہیں اور







بعض بہت مفصل اورعلمی سطح کے حامل ہیں۔ مختصر ریکا رؤنگ جو چوالیس آڈیوکیسٹس پرمشمتل ہے' اس کی مدد سے قر آن تکیم کی علمی وفکری راہنمائی پرمشمتل خط و کتابت کورس تیار کیا گیا ہے۔ یہ فاصلاتی طرز تعلیم گھر بیٹھے ہزاروں خوا تمین وحضرات کی رہنمائی کا ذریعہ فابت ہور ہا ہے۔ اس' منتخب نصاب'' کو ماہنامہ'' تحکمت قر آن'' اور ماہنامہ'' میں بھی شائع کیا گیا ہے اور کتا بچوں کی صورت میں بھی دستیاب ہے۔ اب اسے کتا بی شکل میں شائع کیا گیا ہے۔ اور کتا بچوں کی صورت میں بھی دستیاب ہے۔ اب اسے کتا بی شکل میں شائع کرنے کا اہتمام بھی کیا جارہاہے۔

اس نتخب نصاب کے علاوہ ڈاکٹر صاحب نے '' نتخب نصاب حصدوم'' بھی مرتب فر مایا۔ یہ بھی بہت اہم ہے۔اس حصہ میں قرآن تکیم کی روشیٰ میں ایک اسلای تحریک کے رفقاء کے باہمی تعلقات امیر وما مور کا باہمی تعلق' تحریک کے کام کے نقاضے اور اہمیت کو واضح کیا گیا ہے۔ اس میں بہت سے ملمی مباحث شامل ہیں' اس کی مدو سے حضور تا الحظیٰ کی برپاکروہ اسلای تحریک کو سمجھنے میں مدوماتی ہے۔ یہ بہت علمی سطح کے دروس ہیں اور انہیں ماہنامہ'' میں شائع کیا گیا ہے۔ اب یہ دروس'' حزب اللہ کے اوصاف اور امیر و مامورین کا باہمی تعلق'' کے عنوان سے کتا بی صورت میں موجود ہیں۔

ڈاکٹر صاحبؒ کے دروی قرآن کے حوالے سے ایک خمنی بات بیان کر نا ضروری ہے۔ ڈاکٹر صاحب نے دری قرآن کا جواسلوب متعارف کرایا وہ یہ ہے کہ قرآن حکیم کے متن کو بنیا دبنا کر درس دیا جائے۔ دری قرآن کا جواسلوب متعارف کرایا وہ یہ ہے کہ قرآن حکیم کے متن کو بنیا دبنا کر درس دیا جائے۔ دری قرآن کی بھتا بلکہ مقرر کسی خاص موضوع پر قرآن وسنت اور دیگر دلائل کو بروئے کا رلاکر ایک مقلی وسیح تقریر کر دیتا ہے یا اپنا حاصلِ مطالعہ چیش کر دیتا ہے قرآن حکیم کے کسی خاص مقام کو بیان نہیں کیا جاتا 'جبکہ ڈاکٹر صاحبؒ کا اسلوب یہ ہے کہ وہ ایک تسلسل کے ساتھ قرآن کے اس خاص مقام پر آنے والے لگات کو بیان کرتے چلے جاتے ہیں۔ مویا اصل کے ساتھ قرآن ہوتا ہے۔ یہی انداز ڈاکٹر صاحبؒ کے تلاندہ نے بھی اختیار کیا ہے۔ ان دونوں اسلیب سے جو ہری فرق واقع ہوجاتا ہے۔

اسالیب سے جو ہری فرق واسع ہوجاتا ہے۔ ڈاکٹر صاحب کی قرآنی خدمات میں '' قرآن کا نفرنسوں '' کوایک انتیازی مقام حاصل ہے۔ ستر اوراشی
کی دہائی میں ان کا نفرنسوں کو بہت شہرت ملی ۔ قرآن حکیم کے علوم ومعارف کوعام کرنے میں ان کا نفرنسوں نے
اہم کر دار اداکیا ۔ ان کا نفرنسوں میں مختلف مکا تب فکر کے علاء اور اہل فکر ودائش کو مدعو کیا جاتا ۔ ہرکا نفرنس کا ایک
خاص موضوع ہوتا' جس پر علاء مقالے بھی پڑھتے اور تقاریب می کرتے ۔ چنانچہ پاکستان کے علاوہ بھارت سے
بھی جید علاء کرام' جیسے مولا تا اخلاق حسین قائمی' مولا نا سعید احمد اکبر آبادی' مولا تا عبد الکریم پار مکھ اور مولا تا
وحید الدین خان وغیر ہم' کو بھی مدعو کیا جاتا ۔ بیسلسلہ چلتا رہا' لیکن بعد میں ان'' قرآن کا نفرنسول'' کی جگہ
د' محاضرات قرآنی'' کا سلسلہ شروع کیا گیا۔ اس حوالے سے ڈاکٹر صاحب وضاحت کرتے ہیں:
د' کا ضراب قرآنی'' کا سلسلہ شروع کیا گیا۔ اس حوالے سے ڈاکٹر صاحب وضاحت کرتے ہیں:

"مركزى الجمن خدام القرآن لا بوركا قيام اى بنياد برعمل ميل آيا قعا ، چنانچداس كے زير اجتمام ديمبر ١٩٤١ء مصلل سات سال تك قرآن كانفرنسوں كانفقاد كاسلسله جارى رہا ـ لا بوراوركرا في



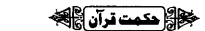




میں بفضلہ تعالی ہم نے سات نہایت عالی شان سالانہ قرآن کا نفرنسیں منعقد کیں۔ اس کے بعد بعض اسباب ہے ہم نے عنوان بدلا بن میں سب سے بواسب جس کے متعلق میں جمحتا ہوں کہ یہ ہمارے لیے باعث مسرت اور بارگا ورب العزت میں ہماری ان حقیر کوششوں کے مقبول ہونے کا کسی درجہ میں سبی ایک مظہر بھی ہے 'یہ تھا کہ'' قرآن کا نفرنس 'کا لفظ اتنا مقبول' اتنا معروف اور اتنا مشہور ہوا کہ جا بجا دوسر سے اواروں کی طرف سے نہ صرف متعدد قرآن کا نفرنسیں' جنہیں بجاطور پر قرآن کا نفرنسیں قرار دیا جا سکتا ہے' منعقد ہوئیں' بلکہ بات یہاں تک جا گہنی کہ اگر کسی تجوید کے مدر سے کے سالانہ جلسے تقسیم اساد کا انعقاد ہوا تواس کا عنوان بھی'' قرآن کا نفرنس' قرار دیا جانے لگا' تو ہم نے پھراس کو چھوڑ کر'' محاضراتِ قرآنی'' کی اصطلاح سے ان بجال کے انعقاد کا سلسلہ شروع کیا''۔ (°)

عَالبًا١٩٨٩ء سے محاضراتِ قرآني كاآغاز هوا۔ يه محاضرات كراچي ميں بھي منعقد ہوئے اور لا بور ميں بھی۔ چنانچہا یک موضوع کا نتخاب کیا جاتا'اس پر ڈاکٹر صاحبؓ متعدوقر آنی لیکچردیتے۔ ہرلیکچر کے بعدالل فکر ودانش کا ایک پینل اس علمی موضوع سے متعلق سوالات کرتا واکٹر صاحب اس کی وضاحت کرتے۔ یہ پینل مختلف مكاتب فكرك جيدعلاء جديد فكرك حامل الل فكر وكلاء اورصحافيون بمشتل موتا- ١٩٨٩ء من منعقد مون والعصاصرات قرآني كاموضوع "اسلام كانظام حيات" تقارة اكثر صاحب في اسلام كاروحاني واخلاقي نظام اسلام کا معاشرتی نظام ٔ اسلام کا سیاس وریاسی نظام اوراسلام کا معاشی نظام پراژهائی اژهائی گھنٹے کے خطاب فرماے اور بعد میں تیکھے اور چھتے ہوئے سوالات کے جوابات دیے۔ ١٩٩١ء میں لا بور میں منعقد ہونے والے محاضراتِ قرآنی کا موضوع '' حقیقتِ ایمان'' تھا۔اس موضوع کو پانچ ویلی موضوعات میں تقتیم کیا گیا۔ یہ عاضرات قرآنی اب کتابی شکل میں موجود ہیں۔ ١٩٩١ء میں "تحریک خلافت پاکستان" کا آغاز کرنے کے بعد محترم ڈاکٹر صاحبؒ نے بورے یا کتان کامفصل دورہ کیا'جس کے دوران تمام بڑے شہروں میں عوامی جلسوں ے خطاب فرمایا۔ بعدازاں کراچی کا ہور'راولپنڈی' پشاور' کوئٹداور ملتان میں ہالزاور آ ڈیٹور ٹیز کی متقف جار دیواری میں محصور ٹرسکون ماحول میں''خطباتِ خلافت'' کی صورت میں خالص علمی اور عقلی استدلال کے ساتھ نظام خلافت سے متعلق ان جملہ مسائل ومشکلات کاحل پیش کیا جو بالعموم نہ صرف مخالفین بلکہ موافقین کے ذہنوں میں بھی پائے جاتے ہیں۔ لا ہور میں یہ'' خطباتِ خلافت'' ٹاؤن ہال میں ہوئے۔ یہ پانچ خطبات اب "خلافت کی مقیقت اور عمر حاضر میں اس کا نظام" کے عنوان سے کتابی شکل میں دستیاب ہیں۔ ندکورہ بالا محاضرات اعلیٰ علمی سطح کے حامل ہیں'ان کے ذریعے اہل علم و دانش تک قر آن تکیم کی دعوت کو پہنچایا گیا۔

ڈاکٹر صاحبؒ اس اعتبار سے انتہائی خوش قسمت انسان تھے کہ انہیں ایسے رفقاء کارمیسر آئے جو آپ کے کام کو جدید انداز میں محفوظ کرتے رہے۔ چنانچہ ڈاکٹر صاحب کے دروس قر آئی آڈیؤ ویڈیو کیسٹس CDsاور DVDs میں محفوظ ہیں۔ دعوتِ قر آئی کی نشر واشاعت میں ان کیسٹس اور CDs نے انتہائی اہم کر دار اداکیا ہے۔ ان کی مدد سے لاکھوں نفوسِ انسانی نور قر آئی سے مستفید ہورہے ہیں۔ عملی موضوعات پر مشتمل ان کیسٹس اور CDs کی نہ صرف پاکستان بلکہ بیرون ملک میں بھی بہت مانگ ہے۔ ڈاکٹر صاحبؒ اگر چہ اب ہمارے اور CDs کی نہ صرف پاکستان بلکہ بیرون ملک میں بھی بہت مانگ ہے۔ ڈاکٹر صاحبؒ اگر چہ اب ہمارے



درمیان موجود نہیں ہیں 'لیکن جدید سائنس کا بیم عجزہ ہے کہ ان کی آڈیؤ ویڈیویسٹس اور CDs ہے ہم ان سے ایسے بی مستفید ہو سکتے ہیں جیسے کہ وہ ہمارے سامنے درس دے رہے ہوں۔ خدمتِ قرآنی کا پیسلسلہ نہتم ہونے والا ہے۔۔

ڈ اکٹر صاحب کواس بات کا کائل ادراک تھا کہ''رجوع الی القرآن' کی اس تحریک کوآ گے بڑھانے کے لیے تھوں بنیادوں پر کام کرنے کی ضرورت ہے' چنانچہ انہوں نے اس کام کواداراتی شکل میں منظم کرنے کا خواب دیکھا۔ ان کے بہت سے خواب ان کی زندگی میں شرمندہ تعبیر ہوئے جبکہ پچھکام وہ ادھورے چھوڑ گئے جوان کے فکری وارثوں کے کرنے کے ہیں۔

انہوں نے سب سے پہلے اپنے قیامِ ساہیوال کے دوران ایک'' قرآنی دار القامہ'' قائم کیا تھا جس میں کالج میں زیر تعلیم طلبہ کور ہائش فراہم کرکے' انہیں عربی زبان اور قرآن حکیم کی تعلیم دی جاتی تھی۔نو جوانوں کو قران حکیم کی طرف لانے کی یہ اڈلین کوشش تھی۔

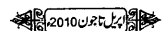
1940ء میں حضرت ڈاکٹر صاحبؒ نے ایک اشاعتی ادارہ'' دار الاشاعت الاسلامی'' قائم کیا۔ اس ادارے کا مقصد قرآنی مطبوعات کی اشاعت تھا۔ یہ ادارہ ڈاکٹر صاحب نے اس رقم سے قائم کیا جوانہیں اپنے بھائیوں سے کاروباری علیحدگ سے حاصل ہوئی۔ اس ادار سے نے مولا نا امین احسن اصلاحی کی تصانیف اور ان کی معرکۃ الآراء تغییر'' تدبر قرآن' کی ابتدائی جلدیں شائع کیں۔ باہنامہ'' جیاق'' جو پہلے مولا نا امین احسن اصلاحی کی زیرادارت لگا تھا اور پھے عرصہ سے بندھا'وہ بھی دوبارہ شائع کرنا شروع کیا۔

ڈ اکٹر صاحبؒ نے ۱۹۷۲ء میں'' انجمن خدام القرآن' قائم کی۔اس کے قیام کے مقاصد میں علوم قرآنی کی اشاعت اور مختلف تعلیمی اداروں کے قیام کے لیے وسائل مہیا کرنا تھا۔ ڈاکٹر صاحبؒ نے ۱۹۶۷ء میں ایک قرآن اکیڈمی کا خواب دیکھا تھا۔ چنانچہ وہ خودرقم طراز ہیں:

''……ایک قرآن اکیڈی کا قیام عمل میں لایا جائے' جو ایک طرف علوم قرآنی کی عموی نشرواشاعت کا بندوبست کرے تاکہ قرآن کا نور عام ہو اور اس کی عظمت لوگوں پرآشکارا ہو اور دوسری طرف ایسے نو جو انوں کی تعلیم وتربیت کا اہتمام کرے جو بیک وقت علوم جدیدہ سے بھی بہرہ ورہوں اور قرآن کے علم وحکمت سے بھی براوراست آگاہ ہوں تاکہ متذکرہ بالاعلمی کا موں کے لیے راہ ہموار ہو سکے علوم قرآنی وحکمت سے بھی براوراست آگاہ ہوں تاکہ متذکرہ بالاعلمی کا موں کے لیے راہ ہموار ہو سکے علوم قرآنی کی عموی نشروا شاعت کا اہم ترین نتیجہ یہ نظے گا کہ عام لوگوں کی توجہات قرآن حکیم کی طرف مرکوز ہوں گن ذہنوں پراس کی عظمت کا نقش قائم ہوگا' دلوں میں اس کی عجت جاگزیں ہوگی اور اس کی جانب ایک عام التفات پیدا ہوگا۔ نتیجناً بہت سے ذبین اور اعلیٰ صلاحیتیں رکھنے والے نو جوان بھی اس سے متعارف ہوں گے۔ اور کو کی وجنہیں کہ ان میں سے اچھی بھی تعدادا لیے نو جوانوں کی نظل آئے جواس کی قدر و قبت کے۔ اور کو کی وجنہیں کہ ان میں سے اچھی بھی تعدادا لیے نو جوانوں کی نظل آئے جواس کی قدر و قبت سے اس درجہ آگاہ ہوجا کیں کہ پوری زندگی کواس کی میں موگا اور اس کے لیے مرد ری ہوگا کہ ان کو کر یہ سے اس کردیں۔ ایے نو جوانوں کی تعلیم و تربیت اس اکیڈی کا اصل کا مہوگا اور اس کے لیے مرد ری ہوگا کہ ان کو کردیں۔ ایے نو جوانوں کی تعلیم و دی جائے' یہاں تک کہ ان میں زبان کا گہرانہم اور اس کے ادب کا سقرا ذوق







پیدا ہوجائے۔ پھر انہیں سبقا سبقا قرآن پڑھایا جائے اور ساتھ ہی حدیث نبوی مَا لَیْتُمَ اُفقہ اور اصولِ فقہ کی تعلیم دی جائے۔'' (٦)

ڈاکٹر صاحب نے قرآن اکیڈی کا خواب کیوں دیکھا'اس کی وضاحت بھی انہوں نے کر دی۔ ڈاکٹر صاحب کو اس بات کا بھی ادراک تھا کہ دینی ہدارس ہیں قرآن کی طرف رجوع بہت کم ہے۔ پھراس بات کی نہ کوئی ترغیب ہے' نہ اہتمام کہ جوام الناس تک قرآنی علوم پہنچائے جا کیں۔ چنانچہ ڈاکٹر صاحبؒ لکھتے ہیں:

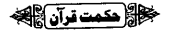
د' بیعوض کرنا غالبؓ خارج ازمحل شار نہیں ہوگا کہ خود علاء کے صلقوں میں تا حال قرآن تھیم پر توجہ اس درجہ مرکوز نہیں ہوئی جتنی ہوئی چاہیے تھی۔ راقم الحروف نے ایک بارمولا تا سید تھر پوسف بنوریؓ سے دریافت کیا کہ اس کا کیا سب ہے کہ اصول مدیث اور اصول فقہ پر تو ہمارے یہاں تھنے مقمانیف موجود ہیں لیکن اصول تغییر پر کل دومخضر رسالے ملتے ہیں' ایک الم ابن تیسے کا اور دوسرا شاہ ولی اللہ دہلویؓ کا؟ اس کا جواب تو مولا تانے قدرے تو قف کے بعد بید دیا کہ اصل ہیں اصول فقہ کی کتابوں میں اصول تغییر بھی زیر بحث آب کے دار العلوم ہیں تختص فی الحد یہ کی ہو اور تختص فی الفقہ کا بھی' اس کا کیا سب ہے کہ آپ کے دار العلوم ہیں تختص فی الحد یہ کی ہو اور تختص فی الفقہ کا بھی' کیا تھیں کا الغیر کا شعبہ موجود نہیں ہے؟ تو اس پر مولا تانے پوری فراخد کی ساتھ تعلیم فر مایا کہ بی کیات تھیں کیا الفیر کا شعبہ موجود نہیں ہے؟ تو اس پر مولا تانے پوری فراخد کی ساتھ تعلیم فر مایا کہ بی دریان کیاتھ کا بھی' کیاتھ کا بھی' کیاتھ کا بھی' کہ کہ کا دریان کا کیاتھ کیاتھ کا بھی' کیاتھ کا بھی' کیاتھ کیاتھ کا بھی' کیاتھ کا بھی' کیاتھ کا بھی' کیاتھ کیاتھ کیاتھ کیاتھ کیاتھ کیاتھ کیاتھ کیاتھ کا بھی کر ان کیاتھ کی کیاتھ کی کو کر کیاتھ کیاتھ

چنانچانہوں نے ۱۹۷۱ء میں قرآن اکیڈی قائم کی تا کہ اعلیٰ تعلیم یافۃ نو جوان قرآن تکیم پر خور و فکر 'بحث و تحقیق اور نشر واشاعت کا بیڑا اٹھا کیں اور بیان کی زندگی کا مقصد تھر ہے۔ قرآن اکیڈی کے قیام کے ساتھ ہی ایسے نو جوانوں کی تیاری کا کام شروع کر دیا گیا۔ ابتداء جب دوسالد دینی کور سز کا اجراء ہوا تو نو جوانوں کور اغب کرنے کے لیے باقاعدہ و ظاکف بھی دیے جاتے' مفت رہائش اور خوراک کا اجتمام بھی کیا جاتا۔ الحمد للہ نو جوانوں کی ایک اچھی خاصی تعداد اس کام کے لیے تیار ہوگئی۔ بعداز ال ایک سالٹ 'رجوع الی القرآن کورس' نو جوانوں کی ایک اچھی خاصی تعداد خواتین میں خواتین ہی شریک ہوتی ہیں۔ چنانچے حلقہ خواتین متعارف کرایا گیا جواب تک باقاعد گی ہے جاری ہے' اس میں خواتین کر بھی تیار ہو چکی ہے جن میں حضرت ڈاکٹر میں قرآنی فکر پہنچانے کے لیے اچھی خاصی تعداد خواتین مدرسین کی بھی تیار ہو چکی ہے جن میں حضرت ڈاکٹر صاحبز ادیاں بھی شامل ہیں۔

ابتداءً لا ہور میں قرآن اکیڈی قائم ہوئی المحد للہ ابتمام بڑے شہوں کرا چی نیصل آباد ملتان اور جھنگ میں قرآن اکیڈ میز معرضِ وجود میں آچی ہیں البذا تمام جگہ اس نوعیت کے ورسز کا اجراء کیا جاتا ہے۔ طویل کورسز کے ساتھ ساتھ مختصر دورانیے کے عربی زبان کی تعنیم کے کورسز بھی تمام جگہوں پر جاری رہجے ہیں۔ اس خمن میں قرآن اکیڈی کرا چی کے روح رواں انجیئر قرآن اکیڈی کرا چی کے روح رواں انجیئر نویدا حمد ہیں جواکھ کے در المہام انجیئر نویدا حمد ہیں جواکھ کے در المہام انجیئر کو بیدا حمد ہیں جواکھ ہیں جنہوں نے اپنی پوری جوانی اس کام میں لگائی ہے اوراب ان کا شار ڈاکٹر صاحب مختار حسین فاروقی مدخلہ ہیں جنہوں نے اپنی پوری جوانی اس کام میں لگائی ہے اور اب ان کا شار ڈاکٹر صاحب کے اس شاگر دوں میں ہوتا ہے جوخود بھی بزرگی کی دہلیز پر دستک دے رہے ہیں۔ ان اوران جیے دوسرے حضرات







كوبهم تيج معنوں ميں ڈاکٹر صاحبٌ كافكرى جانشين اور شاگر درشيد كہديكتے ہيں۔

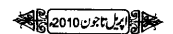
قرآن اکیڈمیوں کے علاوہ ۱۹۸۹ء پس قرآن کا کی کا قیام بھی عمل میں آیا۔ اس کا مقصد بھی عصری علوم کے ساتھود بی علوم خصوصا قرآن حکیم کی تفہیم کا اہتمام کرنا ہے۔ اب قرآن کا لی کو' کلیۃ القرآن' میں بدل کر ایک جدید اسلای مدر ہے کی شکل دی گئی ہے ، جہاں درس نظامی کے ساتھ عصری علوم بھی پڑھائے جاتے ہیں۔ قرآن کا لی بینی کلیۃ القرآن کے ساتھ ایک شاند ارقرآن آن ڈیٹور یم بھی قائم ہے جہاں ڈاکٹر صاحب ہفتہ وار درس قرآن درس قرآن دیا کرتے تھے۔ اب یہاں ان کے خلف الرشید ڈاکٹر عارف رشید صاحب ہفتہ وار درس کی ذمہ داری اداکر تے ہیں۔ نیز دیگرد بی پروگرام' سیمینار وغیرہ کا انعقاد یہیں ہوتا ہے۔ اس سے ایک بہت بری ضرورت پوری ہوگئ ورنداس طرح کے پروگراموں کے لیے شہر کے وسط میں ہال کرائے پرلینا پڑتے تھے۔

ڈ اکٹر صاحبؒ نے ۱۹۷۸ء میں ایک قرآن یو نیورٹی کا خواب بھی دیکھا تھا' جس میں تمام علوم قرآن تھیم کے گردگھو متے ہوں۔ چنانچی ڈ اکٹر صاحبؒ لکھتے ہیں:

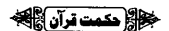
"بیکام ظاہر ہے کہ اُس وقت تک نہیں ہوسکتا جب تک عالم اسلام میں جا بجا الی یو نیورسٹیاں قائم ندہوں جن میں سے ہرایک کا اصل مرکزی شعبہ" تد برقر آن" کا ہواوراس کے گردتما معلوم عظی جیسے منطق ابعد الطبیعیات اخلا قیات نفسیات اور اللہیات علوم عمرانی جیسے معاشیات سیاسیات اور قانون اور علوم طبی جیسے ریاضی کی میں طبیعیات ارضیات اور فلکیات وغیرہ کے شعبوں کا ایک حصار قائم ہواور ہرایک طالب علم "تد برقر آن" کی لاز ما اور ایک یاس سے زائد دوسرے علوم کی اپنے ذوق کے مطابق تحصیل کرے اور اس طرح ان شعبہ بائے علوم میں قر آن کے علم و بدایت کو تحقیقی طور براخذ کر کے مؤثر انداز میں چیش کر سکے "۔ (^)

مرح ان شعبہ بائے علوم میں قرآن کے علم و جائے تھے قبی طور پراخذ کر کے مؤر انداز میں بیش کر سے'۔ (۸)
حضرت ڈاکٹر صاحب کا پی خواب تا حال پورائیس ہوا۔ اُن کے تلا نہ واو فکری و رقاء پر بہت سے قرض باتی ہیں جوانہوں نے چکا نے ہیں۔ ان کی فکر کی بہت ہی ہیں ابھی کھنی ہیں 'کی فکری گوشوں کو اُجا گر ہونا ہے۔ ان کا بہت سافکری کام ماہنامہ' میثاق' اور'' حکمت قرآن' کے صفحات ہیں بھر ایرا ہے' جے مرقب و قدون کرنے کی ضرورت ہے۔ ای طرح ڈاکٹر صاحب کے قرآنی افکار ہزاروں کی تعداد ہیں کیسٹس میں محفوظ ہیں' جنہیں کتا بی شکل میں لا ناباقی ہے۔ کیسٹس کی اہمیت اپنی جگہ سلم ہے' ید دعوت کا انتہائی مؤثر ذریعہ ہیں لیکن ان کی اہمیت وہ نہیں ہونی ہے۔ کس بھی بڑے مفکر' دانشور' ادیب اور سکالر کے افکار کا حوالہ کتب ہوتی ہیں' لہذا فرا ماحب کے قرآنی افکار کا کتا بی شکل میں مدوّن ہونا باقی ہے۔ اگر ڈاکٹر صاحبؒ فر و واحد کی حیثیت سے خواکٹر صاحبؒ کی ہوئی افکار کا کتا بی شکل میں مدوّن ہونا باقی ہے۔ اگر ڈاکٹر صاحبؒ فر و واحد کی حیثیت سے کام کا آغاز کر کے'' رجوع الی القرآن' کی اتن عظیم تحریک برپا کر سکتے ہیں تو کیا اسے سارے اوار کے افراد کام کا آغاز کر کے'' رجوع الی القرآن' کی اتن عظیم تحریک برپا کر سکتے ہیں تو کیا اسے سارے دوار کے فور و قبر دیا کو سائل اس کام میں کوئی اضافہ نہیں کر سکتے ؟ یہ ایک سوال ہے جو جمیسیت ان تمام لوگوں کو دعوت قبول عطا فرمائے اور انہیں جنت الفردوس میں اعلیٰ مقام عطافر مائے۔ آئین!

(مضمون کے حواثی صفحہ 54 پر ملاحظہ فر مائیں)







## موجوده دور میں رجوع الی القرآن کی دعوت انحرافات اوران کا تدارک محرض الاسلام ندوی ش

قرآن کریم اورسیرتِ رسول علی صاحبها الصلاة والسلام والتسلیم کے مطالعہ ہے معلوم ہوتا ہے کہ غیرا قوام کے ورمیان اسلام کی دعوت و تبلیغ اور اُمتِ مسلمہ کی اصلاح و تزکیهٔ دونوں کا صحیح طریقے سے قرآن کو بنیا دبنا کر ہی کیے جاسکتے ہیں ۔ قرآنی تعلیمات میں انسانیت کی تمام مشکلات کا حل موجود ہے۔ ان میں وہ نور ہے جس کے ذریعے اسے اپنے تمام مصائب و ذریعے طلتوں میں بھٹکی و نیاسیدھی راہ پاسکتی ہے اور وہ نخر کیمیا ہے جس کے ذریعے اسے اپنے تمام مصائب و آلام سے چھٹکارا عاصل ہوسکتا ہے۔ اس طرح قرآنی تعلیمات میں اہلی ایمان کے لیے بھی بدایت رحمت بیارت نجات اور فوز وفلاح کے اسباب پوشیدہ ہیں۔ قرآن کریم کی بہت می آیات میں سیمضا مین فرکور ہیں۔ چند آبات ملاحظہ ہوں:

﴿ لَهَا يَكُهَا النَّاسُ قَدُ جَآءَ تُكُمُ مَّوْعِظَةٌ مِّنُ رَّبِّكُمُ وَشِفَآءٌ لِّمَا فِي الصُّدُوْدِ \* وَهُدَّى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِيْنَ۞﴾ (يونس)

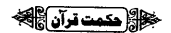
''لوگوُ تمبارے پاس تمبارے رب کی طرف سے نصیحت آگئی ہے۔ بیدوہ چیز ہے جو دلوں کے امراض کی شفاہے اور جواسے قبول کرلیس ان کے لیے رہ نمائی اور رحمت ہے۔''

﴿ وَنَرَّ لُنا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَّى وَّرَحْمَةً وَّبُشُولى لِلْمُسْلِمِيْنَ ﴿ (النحل النحل من عَلَيْكَ مَا فَ صاف وضاحت كردي والى إور مايت و رحت اور بايت و رحت اور بشارت عِان لوگول كے ليے جنہول نے سِتِلمِ خم كرديا ہے۔''

mrnadvi@yahoo.com (انثریا) معاون درسه مانی " تحقیقات اسلای " علی گره و (انثریا)







﴿ هٰذَا بَصَآئِرُ لِلنَّاسِ وَهُدِّى وَّرَحْمَةٌ لِّقَوْمٍ يُؤْقِنُونَ ﴿ ﴾ (الحاثية)

'' يهصيرت كى روشنيال بين سب لوكول كے ليے أور مدايت اور رحمت ان لوكوں كے ليے جويقين لا كيں۔''

اُمت کی بھلائی قرآن کی طرف رجوع ہونے میں ہے

اُمتِ مسلمہ کی چودہ سوسالہ تاریخ شاہد ہے کہ جب اس نے قرآن کریم کو اپناہادی ورہ نما بنایا 'استے سینے ہے لگائے رکھا' اس سے روشی حاصل کرتی رہی' اس کے احکام وفر اجین کو اپنی زندگی جس نافذ کیا اور ان پڑل پر ا رہی' اس وقت تک اقوام عالم کی امامت و قیادت کی زمام اس کے ہاتھ جس رہی' دوسروں نے اس کی سیادت سلم کی' کا میابی وکا مرانی نے اس کے قدم چوہے اور اس کی عظمت ورفعت مسلم رہی' لیکن جب اس کا رشتہ کتاب اللہ سے کزور ہوا' اس نے اسے پس پشت ڈال دیا اور قرآنی تعلیمات کی جگہ نفسانی خواہشات و آئی مفادات اور رسم ورواج نے لے لی تو اس کی ہوا ا کھڑ گئ اس کا شیراز ہ منتشر ہوگیا' اس کا رعب و دبد بہ اور سطوت مفادات اور رسم ورواج نے لے لی تو اس کی ہوا ا کھڑ گئ اس کا شیراز ہ منتشر ہوگیا' اس کا رعب و دبد بہ اور سطوت و جیبت کا فور ہوگئ دوسری قو جس اس پر شیر ہوگئیں اور اس طرح ٹوٹ پڑیں جس طرح بھو کے کھانے پر ٹوٹ برٹتے جیں۔ ذلت و بحبت اور پسماندگی و گلست خوردگی اس کا مقدر بن گئی۔ اُمتِ مسلمہ کے عروج و ذوال کی اس تاریخ پر سول اللہ مُن اللہ کا مقدر بن گئی۔ اُمتِ مسلمہ کے عروج و ذوال کی اس تاریخ پر سول اللہ مُن اللہ کو ان صادق آتا ہے:

((إِنَّ اللَّهَ يَرْفَعُ بِهٰذَا الْكِتَابِ آقُوَامًا وَيَضَعُ بِهِ آخَويُنَ)) (١)

''الله اس كمّاب كى وجه سے پچھ تو موں كو بلندى عطا كرتا ہے اور پچھ تو موں كوپستى ميں دھكيل ديتا ہے۔''

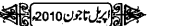
اس مفہوم کوشاعر مشرق علامه اقبال نے اس شعر میں ادا کیا ہے:

وہ زمانے میں معزّز تھے سلماں ہو کر اور تم خوار ہوئے تارک قرآں ہو کر!

اس لیے ہرز مانے کی طرح آج بھی اُمت کی بھلائی اس بات میں ہے کہ وہ قر آن کریم کی طرف رجوع کرے' اس سے اپناتعلق مضبوط کرے اور اس کے چشمۂ صافی سے سیرانی حاصل کرے۔اُمت کی اصلاح وفلاح آخری زمانے میں بھی اُسی ذریعے سے ممکن ہے جس ذریعے سے ابتدائی زمانے میں ہوئی تھی۔

### مصلحینِ اُمت کی دعوت وتحریک کامحور ومرکز

قرآن کریم کی ای اہمیت کی بنا پر ہر دور کے مسکمین و مجددین نے اپنی دعوت و ترکیک کامحور و مرکز قرآن کریم کو بتایا ہے۔ انہوں نے لوگوں کے دلوں میں قرآن کی عظمت کا سکتہ بٹھانے کی کوشش کی انہیں شرک و بدعات باطل افکار ونظریات اور غلط رسوم ورواج ہے بچانے اور کتاب اللہ ہان کا رابطہ جوڑنے کی مہم چلائی۔ انہوں نے اپنے مواعظ و خطبات دروی قرآن اور تصانیف کے ذریعے بھر پوراور منصوبہ بند جدو جہد کی تاکہ لوگوں کا قرآن سے تعلق مضبوط ہو دوا سے پڑھیں سمجھیں اس میں غور و تد ترکریں اپنے معاملات میں اس سے رہنمائی حاصل کریں اپنے مسائل و مشکلات کو اس کی روشنی میں حل کریں اور اسے اپنی زند گیوں میں جاری و ساری کریں۔ یہاں بطور مثال نہ کہ بلور حصر و دخضیات کا تذکرہ کیا جارہا ہے۔



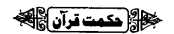


علامہ ابن تیمیہ مینیہ (م ۲۸ مے ۱۳۲۸ء) آٹھویں صدی ہجری / چودھویں صدی عیسوی کے عظیم منظم اسلام گزرے ہیں۔ ان کے زمانے میں مسلمانوں کے درمیان جہاں ایک طرف مشر کا نہ عقا کد درسوم مقابر برتی اور بدعات وخرا فات عام تھیں وہیں دوسری طرف یونانی فلے کا بہت زورتھا اور دینی ثو ابت ومسلمات کواس کی روشن میں سمجھا جار ہا تھا۔ علامہ ابن تیمیہ نے باطل افکار ونظریات اور غیر اسلامی ملل وفرق کا زبر دست روکیا اور کتاب وسنت کی روشن میں فکر اسلامی کو کھار کر پیش کیا۔ ان کی فکر میں قرآن کریم کومرکزی مقام حاصل تھا۔ مولانا سید ابوالحس علی ندوی نے ان کی شخصیت کے اس پہلو پر روشنی ڈوالتے ہوئے لکھا ہے:

دوسری قابل ذکر شخصیت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی مجھنے (م۲۷۱ه ۱۷۲/۱۱ء) کی ہے۔ان کے عہد میں بھی بدعات دمنکرات کا بڑاز در تھا'لوگ مشرکانہ رسوم وعا دات کے اسیر تصے طبقہ علاء کو بھی فقہی اتعقبات نے جکڑر کھا تھا۔ شاہ ولی اللہ "نے قرآن کریم کے مطالعہ وفہم اور غور وقد برکوان امراض کا سب سے مؤثّر علاج سمجھا۔ ان کی تجدیدی خدمات کے اس پہلو پرمولا نا ابوالحن علی ندویؓ نے یوں روشی ڈالی ہے:

''شاہ صاحبؒ نے سفر تجازے والی کے پانچ سال بعد ..... یہ فیصلہ کیا کہ ہدایت عام اصلاح عقا کداور اللہ تعالیٰ سے طاقتور رابطہ پیدا کرنے کا کوئی ذریع قرآن مجید کی ہدایت وتعلیمات کی براہ راست اشاعت وتبلغ سے زیادہ مو تر نہیں ہوسکا اور اس کا ایک ہی طریقہ ہاور وہ ہے قرآن مجید کا فاری ترجمہ اور اس کی اشاعت ..... شاہ صاحبؒ نے ترجمہ اور تغییر فتح الرحمٰن کے علاوہ اصول ترجمہ پرایک مقدمہ بھی اکھا ہے جو مختر ہونے کے باوجود برابصیرت افروز اور عالمانہ ہے ..... ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ترجمہ اور قرآن مجید کی تبلغ عام کے رات میں جو چٹان حائل ہوگی تھی شاہ صاحبؒ جیسی عظیم الرتبت ہت کے اقدام سے یہ چٹان ہٹ گئی اور راستہ صاف ہوگی تھی شاہ صاحبؒ جیسی عظیم الرتبت ہت کے اقدام سے یہ خزان ہٹ گئی اور راستہ صاف ہوگیا۔ پھر شاہ صاحبؒ کے ترجمہ کے پچاس برس بعدہ ہدی ہو اس کے فرز ندار جند حضرت شاہ عبدالقا در صاحب و ہلوگ (م ۱۲۳۰ھ) نے قرآن کا ایسا ترجمہ کیا جس کے مزز ندار جند حضرت شاہ عبدالقا در صاحب و ہلوگ (م ۱۲۳۰ھ) نے قرآن کا ایسا ترجمہ کیا جس کے مزز ندار جند حضرت شاہ عبدالقا در صاحب و ہلوگ (م ۱۲۳۰ه) نے قرآن کا ایسا ترجمہ کیا جس کے مزز ندار جند حضرت شاہ عبدالقا در صاحب و بلوگ (م ۱۲۳۰ه) نے قرآن کا ایسا ترجمہ کیا تو براہ میں نیادہ رفع الدین (م ۱۲۳۳ه) نے برخ آن مجید کا تحت اللفظ ترجمہ کیا ، جوا بی احتمال کی دو مری دین کیا ہوئے اور رفع الدین (م ۱۲۳۳ه) کی دو سری دین کا ایسا دواج مسلمانوں کے گمروں میں ایسے عام ہوئے اور قرآن مجید کی تلاوت کے ساتھ ان کے پڑھنے کا ایسا دواج ہواجس کی مثال کی دوسری دین کا تعلق ہوئ ان دونوں ترجہ میں نہیں مل سکتی۔ جہاں تک اصلاح عقا کہ اورعقیدہ تو حید کی اشاعت کا تعلق ہوئان دونوں





تر جموں سے فائدہ اٹھانے والوں کی کوئی تعداد نہیں بیان کی جاسکتی کہ وہ لاکھوں ہے متحاوز ہوگی ۔حقیقت میں کوئی اسلامی حکومت بھی اینے وسائل کے ساتھ دعوت واصلاح کا اتنا بڑا کام انجام نہیں دیے سکتی تھی جو ان متیوں تر جموں نے انجام دیا جوایک ہی شجرہَ طونیٰ کی شاخیں ہیں ..... دعوتُ الی اُلقر آن اورخواص و ابل علم کے حلقہ میں تد برقر آن کی صلاحیت پیدا کرنے اور اس کے ذریعہ سے اُمت کی اصلاح کا جذبہ بیدار کرنے کے سلسلہ میں شاہ صاحب کی ایک تجدیدی وانقلابی خدمت اور کارنامہ الفوز الکبیر کی تصنیف ہے جواب موضوع پر (ہمارے علم میں پورے اسلامی کتب خاند میں ) مفرد کتاب ہے۔''(۲) عجددین ومصلحین اُمت کی فہرست میں سے بیدو نام محض بطور مثال پیش کیے گئے ہیں ورند حقیقت بیہ کہ ہر دور میں مصلحین نے اُمتِ مسلمہ کا تعلق کتاب اللہ سے مضبوط کرنے کی کوشش کی ہے اور رجوع الی القرآن کوانی دعوت کامحور بنایا ہے۔

## فرق ضالهاورقر آن كريم

اس کے ساتھ ریجی ایک حقیقت ہے اور تاریخ اسلامی اس پر گوای دیتی ہے کہ گمراہ فرقوں 'تحریکوں اور ا فراد نے بھی اپنی گمراہیوں کے لیے قرآن سے دلیل حاصل کرنے کی کوشش کی ہے۔معتدل اسلامی فکر کوا ختیار كرنے كے بجائے وہ افراط وتفريط كاشكار ہوئے ان كے افكار وخيالات ميں غلوور آيا انہوں نے اپنے منحرف نظریات و دعاوی کومنی برحق ثابت کرنے کے لیے آیاتِ قرآنی کی دُوراز کارتادیلات کیں اور انہیں بطور دلیل بيش كيا-اس طرح الله تعالى كايه فرمان برحق ثابت موا:

﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيْرًا " وَّ يَهُدِى بِهِ كَثِيْرًا " وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلَّا الْفُسِقِينُ ﴿ ﴾ (البقرة) ''الله اس کے ذریعے بہتوں کو گمراہی میں متلا کردیتا ہے اور بہتوں کوراہِ راست دکھا دیتا ہے اور اس سے عمرا ہی میں وہ انہی کو مبتلا کرتا ہے جو فاسق ہیں ۔''

صدر اوّل کی اسلامی تاریخ میں ایسے متعدد فرقوں کا نام ملتا ہے جن کا ظہور اگر چہ سیاس اسباب سے ہوالیکن بہت جلدان میں دینی رنگ آگیا۔مثلاً خوارج 'شیعهٔ معتزلد۔ پھران فرقوں کے اصحابِ فکراورا کا برمیں

معمولی معمولی با توں میں اختلاف ہوااور ہرفرقد کے تحت بہت سے ذیلی فرقے وجود میں آئے۔(1) ان فرقوں نے بھی قرآن کواپنا ہادی ورہنما بنانے کا دعویٰ کیا 'کیکنعملا انہوں نے اسے اپنی اہواء وآ راء

کے تابع بنادیا۔ تاریخ تفسیر پرایک نظر ڈالنے سے معلوم ہوتا ہے کہ بہت ی تفسیریں ان فرقوں کے اصحاب علم نے لكهي جير-اعتزالي فكركي حامل تفاسير مين قاضي عبدالجبار (م١٥٥ه ١٠٢٥) كي تفيير منزيد القرآن عن

المطاعن اور زمخري (م ٥٣٨ هـ/١١٣٠ء) كي تفيير الكشاف عن حقائق التنزيل شهرت ركهتي بين ١٠ي طرح شیعی تفاسیر مین عبداللطیف گازرونی کی نمر آه الانوار و مشکاه الاسوار و مسکری (م۲۷۰ه/ ٨٧٣ء) كي تغير فضل بن حسن طبري (م ٥٣٨ه ١١٣٨ء) كي تغيير مجمع الميان لعلوم القرآن الماحسن كاثي

(م بعد ٢٤ ٢ هـ/ ١٠٤٥) كي تغيير 'المصافى في تفسير القرآن الكريم' كوشيرت حاصل بوئي - ذخيرة تغيير میں صوفیہ کی بھی متعدد تفاسیر ہیں جن میں مہل بن عبداللہ تسترمی (م۲۸۳ ۵/ ۸۹۲) کی تفسیر القرآن مجمہ







بن حسین سلمی اَزدی (م۲۱۲ه/ ۱۰۱۱ء) کی 'حقائق التفسیر' اور ابومحد شیرازی (م۲۰۲ه/ ۱۰۲۹ء) کی عوائس المبیان فی حقائق القرآن' قابل ذکر ہیں۔صوفیہ کے اندازِ تفییر سے ایک نے منج تفییر کا اضافہ ہوا جے' تفییر اشاری' کہا جاتا ہے۔ان تفاسیر میں ان کے لکھنے والوں نے آیاتِ قرآنی کی اس انداز سے تفییر و تاویل کی کہان سے ان کے عقائد ونظریات کا تصاوم نہ ہو' بلکہ تائید وموافقت کا پہلونکل آئے۔ (۵)

بعد کے زبانوں میں بھی متعدد فرقے ایسے وجود میں آئے جنہوں نے قرآن سے اپنے تعلق کا اظہار کیا' اپنے افکار ونظریات کے اثبات کے لیے قرآن کے حوالے دیے'لیکن حقیقت میں وہ قرآنی تا سُیات نہ تھیں' بلکہ ان کے منحرف معتقدات کے لیے آیا ہے قرآنی کی بے جاتا و ملات تھیں۔ یہاں بطور مثال دوفرقوں کا تذکرہ کرتا مناسب معلوم ہوتا ہے:

#### () ماضی بعید کی مثال: خوارج

خوارج کا ظہور حضرت علی جی فی اور حضرت معاویہ جی کی فوجوں کے درمیان معرکہ صفین (۲۷ھ/۱۵۷ء) کے بعد واقعہ حکیم کے موقع پر ہوا۔ اس معرکہ میں ان لوگوں نے حضرت علی کا ساتھ دیا تھا کین معرکہ یک بعد جب دونوں فریق اس بات پر متفق ہوگئے کہ ہرایک اپنے ایک نمائندہ کو حکم بنائے اور دونوں فریق اس بات پر متفق ہوگئے کہ ہرایک اپنے ایک نمائندہ کو حکم بنائے اور دونوں فریق سلے دونوں فریق سلے مرکیس تو ان لوگوں نے حضرت علی سے ملیحدگی اختیار کرلے۔ اس بنا پر وہ خوارج (یعنی علیحدگی اختیار کرنے والے) کہلائے۔ ان کا استدلال قرآنی آیت ران المعمد گاون المعمد اللہ تعالی کا منصب ہے۔

یوگوگ بڑے متنی و پر ہیزگارانتہائی عبادت گزاراورصوم وصلوٰ ہے پابند سے فرآن سے ان کا گہراتعلق میں گھرانی ان کے غلو آمیز نظریات میں فی ۔ ان کے تقوی وصالحیت کا انداز ہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ دو گانا کہ ہیر و بلکہ بسااوقات گناہ صغیرہ کے مرتکب کو بھی کا فرقر اردیتے سے اس لیے خود بھی کبارُ وصغائر سے بہت کی حتی الا مکان کوشش کرتے تھے عصرِ حاضر کے ایک مورخ عمرابوالنصر نے ان کے بارے میں لکھا ہے:

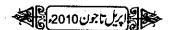
د خوارج کی ایک شانِ اتمیاز رہتی کہ انہوں نے قرآن کو مضبوطی سے پکڑر کھا تھا اور اس کے احکام پرختی سے عمل کرتے تھے۔ اس معالمے میں انہوں نے بہت زیادہ غلوسے کام لیا اور قرآنی آیات کی بے جا تاویلات کیں۔ انہوں نے گناہوں نے بہت زیادہ غلوسے کام لیا اور قرآنی آیات کی بے جا تاویلات کیں۔ انہوں نے گناہوں کے مرتکب کومنا فی اور کا فرقر اردیا۔'' (۱)

جرمن مستشرق ولهوزن في ان كابيد وصف بيان كياب:

'' پیلوگ انتہائی متقی د پر ہیزگار تنے قرآن کی تلاوت کرتے تنے نہصرف زبان سے بلکہ اپنی عبادتوں میں اس کا ورد کرتے رہتے تنے اور رات دن اس میں غور دفکر میں مشغول رہتے تنے عبادت گزاری اور شب بید اری ان کا نمایاں وصف تھا' کثرتِ جود ہے ان کی پیشانیاں گھس گئی تھیں' وہ اموردین میں برابرغور وفکر کرتے رہے تنے اور اس کے احکام میں مہارت کے ساتھ بحث ومباحثہ کرتے تھے۔'' (۷)

وے رہے اور کی ابو مزہ نے اپنے اصحاب کا تعارف بہت اوچھے الفاظ میں ہوں کرایا ہے:

"الله في انبين رات كي تنها في مين و يكها تو پايا كه ان كي پير قرآن كه اجزاء پر جنكي مونى ہے۔ وہ جب كى







الی آیت ہے گزرتے جی جس میں جنت کا ذکر ہوتا ہے تو اس کے اشتیاق میں ان کی آنکھوں ہے آنسو روال موجاتے میں اور جب کوئی الی آیت آتی ہے جس میں جہنم کا ذکر موتا ہے قوایے وہاڑی مار مارکر رونے لکتے میں کو یا جہم کی چھاڑ انہیں سنائی دے رہی ہے۔ ' (^)

خوارج کے قرآن سے استے گہرتے ملق کے باوجودان کی فکرکوا عتبار حاصل نہ ہوسکا'ان کا شار فرق ضالہ میں کیا گیااور حضرات صحابہ رضوان الله علیهم اجمعین نے رسول الله مُلافِیّا کی اس پیشین کوئی کا مصداق انہی کوقر اردیا: ((يَخُرُجُ فِيْكُمْ قَوْمٌ تَحْقِرُوْنَ صَلَا تَكُمْ مَعَ صَلَاتِهِمْ وَصِيَامَكُمْ مَعَ صِيَامِهِمُ وَعَمَلَكُمْ مَعَ عَمَلِهِمْ وَيَقْرَءُ وْنَ الْقُوْآنَ لَا يُجَاوِرُ حَنَاجِرَهُمْ ' يَمْوُقُوْنَ مِنَ اللِّينِي كَمَا يَمْوُقُ السَّهُمَ مِنَ الرَّمِيَّةِ) (٩)

''تم میں کچھلوگ ایسے ظاہر ہوں گے جن کی نماز دن' روز وں اور دیگر اعمال کو دیکھ کر تنہیں اپنی نمازیں' روزے اور دیگراعمال حقیر معلوم ہونے لگیس مے۔وہ قرآن پڑھیں مے کیکن وہ ان کے حلق نے نیچنیں ا ترے گا۔وہ دین ہےاس طرح با ہرنگل جا ئیں گے جس طرح تیرشکارہے با ہرنگل جا تا ہے۔''

#### ب) ماضى قريب كى مثال: ابلِ قرآن

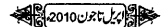
بیسو س صدی عیسوی کے اوائل میں مخصوص ذہنیت رکھنے والے پچھا بیے افراد سامنے آئے جنھوں نے قرآن سے اپنی وابیکی اور مجرے تعلق کا اظہار کیا، قرآنی تعلیمات کو عام کرنے کے لیے کتابی تصنیف کیں ٔ رسائل جاری کیے دروس قرآن کی مجلسیں آ راستہ کیں اور تغییریں کھیں انگین انہوں نے آیات قرآنی کی من مانی 'وُوراز کاراورغلاتا ویلات کے ذریعے ایک ایسے'اسلام' کا ڈھانچہ تیار کیا جس کے خدوخال حقیقی اسلام

اس طا کفہ کے سرخیل چودھری غلام احمد پرویز (م۱۹۸۵ء) رہے ہیں۔انہوں نے قرآ نیات پرمتعدد كَا بين تصنيف كين جن مين مفهوم القرآن معارف القرآن تبويب القرآن اورلغات القرآن (٣ جلدي) مشہور ہوئیں۔انہوں نے اپنے ہم فکر اصحاب کے ساتھ مل کرایک جمعیت بنائی جو برم الل قرآن کے تام سے مشہور ہوئی۔اینے افکار ونظریات کی اشاعت کے لیے طلوعِ اسلام کے نام سے ایک ماہ نامہ جاری کیا۔ای مروہ کے ایک فردمولوی احمد الدین امرتسری ہیں' انہوں نے اپنے افکار وخیالات کی اشاعت کے لیے البیان' نای ایک ماہ نامہ جاری کیا اور اُمتِ مسلمہ کے نام ہے اپنے ہم فکر اصحاب کا ایک حلقہ تشکیل دیا۔

ان حفرات نے اس بات پر زور دیا کہ قرآن کمل ہے اس لیے اس کے علاوہ کسی اور چیز کی ضرورت نہیں بہاں تک کے حدیث کی بھی نہیں۔ان کے نزدیک پیغیر کی حیثیت عام انسانوں کے مثل ہے جس کی ذمدداری بس بیتھی کہ وہ اللہ کا کلام دوسرے انسانوں تک پہنچادے ورنداس کافہم دوسرے انسانوں سے بڑھ کرنہیں اس لیے وہ وا جب الا تباع بھی نہیں ہے۔اس کی اطاعت کے جوا حکام قر آن میں فدکور میں وہ' مرکز ملت' کی حیثیت ے ہیں نہ کدرمول کی حیثیت ہے۔انہوں نے اسلام کا ایک ایبالبرل تصور پیش کیا جس کے عقا کدتمام فداہب





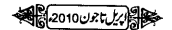


کے مانے والوں کے زور کیے تعلیم شدہ ہوں 'جس کا نظام عبادات اتنا ڈھیلا ڈھالا ہوکہ ان کی ادائیگی کسی پر بار نہ ہو۔ ان کے زور کیے نماز'روز ہ' جح' 'دکو قستقل ارکان اسلام نہیں 'بلکہ احوال وظروف کے مطابق ان میں تغیر و تبدل ہوسکتا ہے۔ ان گمراہ کن خیالات کی تائید میں انہوں نے قرآنی آیات پیش کیس اور الفاظ قرآنی سے تعلوا ثر تر ہوئے انہیں حسبِ منشا معانی کا جامہ پہنایا۔ اس طرح قرآن کے نام پراٹھنے والی اس تحریک نے حقیق اسلام کا حلیہ یگا ڈکرر کھ دیا۔ (۱۰)

## موجوده دور میں رجوع الی القرآن کی کوششوں پرایک اجمالی نظر

موجودہ دوریں اگر چہ مسلمانوں میں ایک معتبہ بتعدادا سے لوگوں کی پائی جاتی ہے اور بعض دینی جماعتیں بھی ایسی موجود ہیں جن کی باتیں عام لوگوں کو قرآن سے قریب کرنے کے بجائے دور کرنے والی ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ عام سلمانوں کے لیے قرآن کی محض تلاوت کرلینا کافی ہے اسے بھینا ان کے بس کی بات نہیں۔ اس لیے وہ دینی احکام وتعلیمات سے آگاہ کی کے لیے قرآن سے رجوع کرنے کے بجائے دوسری کتابوں اور علاء سے رجوع کرنے کا مصورہ ویتے ہیں۔ لیکن مقام شکر ہے کہ انہی کے پہلو بہ پہلواللہ تعالیٰ کی توفیق وعنایت سے ایسی مخصوں نے اُمت کو قرآن کریم سے جوڑنے اس کے اندرقرآنی گرکوعام کرنے اور معاملات زندگی اور اُمورو دیا ہیں اسے ہاوی ورہنما بنانے پرآبادہ کرنے کی بحر پورکوششیں کیں۔ اس کے لیے معاملات زندگی اور اُمورو دیا ہیں اس کے بلیے مناز کریم سے جوڑے اُس کے انداز ہیں پیش کرنے کے معاملات زندگی اور اُمورو دیا ہیں اس کے خوابات انہوں نے تعلقہ زبانوں ہیں قرآن کی تعلیمات واحکام کوعام قہم انداز ہیں پیش کرنے کے لیے کتا ہیں تصنیف کیں ترآن کی خلاف اٹھائے جانے والے شکوک وشبہات اور اعتراضات کے جوابات لیے کتا ہیں تصنیف کی ہیں بنا کر اسلامی عقائد و شعائر اور احکام کی توضیحات و تشریحات کیں دروس قرآن کے لیے متابع کی دروس قرآن سے مسلم عوام اور خواص دونوں کا گہرار بطوت تعلقی پیدا کرنے کی کوشش کی۔ اس طرح قرآن سے مسلم عوام اور خواص دونوں کا گہرار بطوت تعلقی پیدا کرنے کی کوشش کی۔ اس طرح قرآن سے مسلم عوام اور خواص دونوں کا گہرار بطوت تعلقی پیدا کرنے کی کوشش کی۔ اس طرح قرآن سے مسلم عوام اور خواص دونوں کا گہرار بطوت تعلقی پیدا کرنے کی کوشش کی۔ اس طرح قرآن سے مسلم عوام اور خواص دونوں کا گہرار بطوت تعلقی پیدا کرنے کی کوشش کی۔ اس طرح قرآن سے مسلم عوام اور خواص دونوں کا گہرار بطوت تعلقی پیدا کرنے کی کوشش کی۔ اس طرح قرآن سے مسلم عوام اور خواص دونوں کا گہرار بطوت ہیں۔ اس طرح قرآن سے مسلم عوام اور خواص دونوں کا گہرار بطوت ہیں۔

موجودہ دور کی جن شخصیات نے اپن فکر اور عمل میں قرآن کو مرکزی مقام دیا ان میں سرفیرست مولا تا محیدالدین فرائی (م ۱۳۳۹ء) کا نام گرائی آتا ہے۔ قرآن سے متعلق ان کی خدمات کی متنوع جہات میں۔ اولا انہوں نے اُمت کو قرآن سے جوڑنے کی کوشش کی۔ ان کا خیال تھا کہ مسلمانوں کی پستی ذلت و محبت اور انتشار دافتر ان کی بنیادی وجہان کی قرآن سے دُوری اور اس سے تعلق میں کمزوری ہے اور اس کا از الدای صورت میں ہوسکتا ہے جب انہیں اس کا صحیح فہم حاصل ہو اور وہ اپنے تمام معاملات کی تنظیم اس کی روشی میں ان کی تشکیل میں کریں۔ ٹانیا انہوں نے قرآن کریم کو تمام علوم کا محور اور اساس قرار دیا اور اس کی روشی میں ان کی تشکیل جدید کا عظیم منصوبہ تیار کیا۔ ٹانٹا انہوں نے مرقبہ نظام تعلیم کی اصلاح کا پیڑا اٹھایا اور اس کے لیے انہوں نے مرقبہ نظام تعلیم کی اصلاح کا پیڑا اٹھایا اور اس کے لیے انہوں نے مرقبہ نظام دیا جائے اور و گرعلوم اس کے گردگردش کریں۔ اس کے لیے انہوں نے مرتب الاصلاح کو میدانِ عمل بنایا اور اپنی زندگی کے آخری دس گیارہ سال وہاں رہ کرا پنے تیار کردہ خاکے میں رگھ کھرتے رہے۔ (۱۲)





ان کے بعد ان کے متا گردوں' بالخصوص مولانا امین احسن اصلاحیؒ (م ۱۳۱۸ھ/ ۱۹۹۷ء) نے ان کے نام سے ناتمام کا موں کی شکیل کی اور ان کے افکار وافا وات کی روشی میں قرآن کی تغییر لکھی جو تہ تر قرآن کے نام سے بیشارلوگوں کا مرجع بنی ہوئی ہے۔ نیز مدرسۃ الاصلاح کے فارغین نے ' فکر فراہی' کی مشعل بلند کر رکھی ہواور ونیا کے مختلف خطوں میں قرآن کی خدمت میں لگے ہوئے ہیں۔ اوار ہُ علوم القرآن' جس کے زیر اہتمام سے سیمینار منعقد ہور ہا ہے' بھی وابستگانِ کمتب فراہی کا ایک باوقار اوارہ ہے جو رائع صدی سے علوم قرآنی کی اشاعت کی قابل قدر خدمت انجام وے رہا ہے۔ (۱۲)

قرآنی فکرکو عام کرنے اور اُمت کا قرآن سے ربط و تعلق مضبوط کرنے کے سلسلہ میں مولانا سیّد ابوالاعلیٰ مودودیؒ (م ۱۹۷۹ء) کی خدمات بھی زرّیں حروف سے لکھے جانے کے لائق ہیں۔ان کی شہرہ آ فاق تغییر تغییم القرآن ایک انقلا بی تغییر ہے جو قاری کو حرکت وعمل پرآمادہ کردیتی ہے۔ بلا مبالغہ اس نے لاکھوں انسانوں کی زندگیاں بدل دی ہے اوران کو قرآن سے جوڑ دیا ہے۔ان کی برپاکردہ تحرکہ کی جماعت اسلای نے لوگوں میں قرآن کو تبحی کر پڑھنے کا رجحان پیدا کیا ہے۔ اس کے متعدد وابستگان کو قرآن کی خدمت کرنے کا شرف حاصل ہے۔ مولانا صدرالدین اصلاحیؒ (م ۱۹۹۸ء) نے تیسیر القرآن کے نام سے تغییر کسی ہے (جوسورۃ الفاتحہ اور مورۃ البقرۃ کی تغییر پرمشمل ہے) اس کے علاوہ مولانا مودودیؒ کی تغییم القرآن کی تنجیم القرآن کی تغییم کی بھی خدمت انجام دی ہے۔ مولانا محمد فاروق خاس نے قرآن کا اردو ہیں ترجمہ کرنے کے علاوہ بندی میں گئ ترجمے کی ہیں۔ مولانا محمد سلیمان قامی نے دروس القرآن کے نام سے سات جلدوں میں ایک عام فیم تغییر کسی ہے۔ جماعت بیس۔مولانا محمد سلیمان قامی نے دروس القرآن کے نام سے سات جلدوں میں ایک عام فیم تغییر کشرم مراد اسلامی پاکستان کے رہنماؤں میں قرآنی فکرکو عام کرنے کے حوالے سے ایک قابل ذکر نام انجینئر خرم مراد اسلامی پاکستان کے رہنماؤں میں قرآنی فکرکو عام کرنے کے حوالے سے ایک قابل ذکر نام انجینئر خرم مراد (م ۱۹۹۹ء) کا ہے۔

رجوع الی القرآن کی دعوت کے سلیلے میں موجودہ دور کی ایک نمایاں شخصیت ڈاکٹر اسراراحمر' پاکستان استان اور ۱۹۳۲ء۔ ۲۰۱۰ء) کی ہے۔ انہوں نے اپنے خطبات ومواعظ اور رسائل دتھنیفات کے ذریعی قرآن ٹی تعلیمات کو عام کرنے کی طویل جدو جہد کی ہے۔ مرکزی المجمن خدام القرآن لا ہور' مجلّہ تحکمت قرآن' قرآن اکیڈمی اور قرآن کا کی خدمات کے چندعناوین ہیں۔ ترجمۂ قرآن کریم سمریمپ رجوع الی القرآن کورس' دور ہُ ترجمۂ قرآن اور دیگر سرگرمیوں کے ذریعے دہ برابر قرآنی تعلیمات کی اشاعت میں گلے ہوئے ہیں۔ (۱۲)





اورمولا تا وحیدالدین خان (پ۱۹۲۵ء) کی تغییر تذکیرالقرآن سے بڑے پیانه پراستفادہ کیا جارہا ہے۔(۱۰) جن علاء نے قرآن کی تغییر تونبیں کھی کیکن ان کی تصنیفات میں قرآنی آیات کے کثرت سے حوالے ملتے ہیں اوران سے رجوع الی القرآن کی راہ ہموار ہوئی ہے ان میں علامہ سیدسلیمان ندویؒ (م۱۹۵۳ء) اورمولا ناسید ابوالحن علی ندویؒ (م۱۹۹۹ء) خصوصیت سے قابلِ ذکر ہیں۔ (۵۰)

## رجوع الى القرآن كے بعض داعيوں ميں فكرى انحرا فات

یہ بات خوش آئند ہے کہ آج مختلف حلقوں ہے رجوع الی القرآن کی آ وازیں اٹھ رہی ہیں۔ اس کی عظمت اور مقام ومرتبہ کی یا د د ہانی کے ساتھ مسلمانوں پراس کے حقوق اور اس کے سلسلے میں ان کی ذہرواریاں یا د دلائی جارہی ہیں۔ اس سمجھ کر پڑھنے'اس کی تعلیمات کو زندگیوں میں نافذ کرنے اور ان کے مطابق اپنے معاملات و مسائل حل کرنے پرزور دیا جارہا ہے۔ اور مسلمانوں میں بیشعور عام ہور ہاہے کہ قرآن سے اپناتعلق مضبوط کر کے اور اسے اپناہا دی ورہ نما بنا کر ہی وہ دنیاوی ترقی اور اُخروی فلاح سے ہم کنار ہوسکتے ہیں۔

اس خوش آئند پہلو کے ساتھ تشویش کے بھی بعض پہلو ہیں۔ وہ یہ کدر جو کا الیالقر آن کے بعض واعیوں کے افکار میں بسا اوقات انحوافات کا مشاہدہ ہوتا رہتا ہے۔ وہ جونتائج تحقیق پیش کرتے ہیں اوراپی تائید میں قر آن سے جودلائل لاتے ہیں وہ اسلام کی بنیادی اقد اراور قر آن کی حقیق تعلیمات ہے میل نہیں کھاتے۔تاریخ اپنے آپ کو دہرارہی ہے۔ جس طرح ماضی بعید وقریب میں قر آن کے نام پر اٹھنے والے فرقے اور تحریکیں مخرفین کا شکارتھیں'ان کے افکار وخیالات قر آن کی حقیق تعلیمات سے کوسوں دور تھے'ای طرح موجودہ دور کے مخرفین بھی قر آن کے نام پر جوافکار وخیالات پیش کررہے ہیں ان کا اسلام سے دور کا بھی علاقہ نہیں ہے۔ مخرفین کی بیآ وازیں اگر چہا بھی کمزور ہیں'ان کی کوئی مضوط اجتماعیت بھی نہیں ہے' لیکن اندیشہ ہے کہ اگران پر مخرفین کی بیآ وازیں آگر چہا بھی کمزور ہیں'ان کی کوئی مضوط اجتماعیت بھی نہیں ہے' لیکن اندیشہ ہے کہ اگران پر مخرفین کی بیآ وازیں آگر چہا تھی کمزور ہیں'ان کی کوئی مضوط اجتماعیت بھی نہیں ہے' لیکن اندیشہ ہے کہ اگران پر مخرفین کی بیآ وازیں کی کے بڑھی جائے گا وران سے اسلام کو بہت زیادہ نقصان ہوگا۔

## منحرفين كاطريق واردات

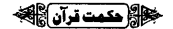
یم خرفین کون ہیں؟ ان کے نام کیا ہیں؟ ان کی تعداد کتنی ہے؟ ان کی کوئی فہرست مرتب کرنے کا یہ موقع مہیں ہیں۔ ان کی جو بھی فہرست مرتب کرنے کا یہ موقع خہیں ہے۔ ان کی جو بھی فہرست مرتب کی جائے گی وہ نامکسل ہوگی اور متاز عہ بھی۔ اس لیے ان کے ناموں کا ذکر کرنے کے بچائے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اجمال واختصار کے ساتھ ان کے افکار ہے بحث کی جائے اور واضح کیا جائے کہ ان کے استدلال کی نوعیتیں کیا ہیں اور کس کس طرح وہ بطا ہر قرآن کا مام لے کر گمرائی کی سوداگری کرر ہے ہیں۔

## (۱) ایک آیت سے استدلال ٔ دیگر آیات سے صرف نظر

قرآن کا ایک وصف یہ بیان کیا گیا ہے کہ تذکیرہ یادد ہانی کے مقصد سے اس میں مضامین کی تحرار پائی جاتی ہے۔ ﴿ اللَّهُ نَوْلَ اَحْسَنَ الْحَدِیْثِ بِحُبّاً مُّمَنَسَابِهَا ﴾ (الزمر: ٢٣) کی ایک جگد ایک پہلو سے وضاحت ہوتی ہے تو دیگرمقامات پردوسرے پہلوز ریحث آتے ہیں۔ تمام مقامات پیش نظرر کھنے سے تمام پہلوکھل کرسامنے







آ جاتے ہیں اور معانی کی پوری وضاحت ہوجاتی ہے۔لیکن په حضرات ایبانہیں کرتے۔ بیا پے مدّ عارکسی ایک آ جاتے ہیں۔اس طرح وہ بسا اوقات کوئی ایک آ ہت ہے استدلال کرتے ہیں اور دوسری متعلقہ آیات سے صرف نظر کرجاتے ہیں۔ اس طرح وہ بسا اوقات کوئی ایک بات تابت کرنے کی جی تو ڑکوشش کرتے ہیں جو قرآن کی پوری دعوت پر خطِ سنے تھینچ و بی ہے۔اس موقع پر صرف ایک مثال چیش ضدمت ہے۔ سورة البقرة کی آیت ہے:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ أَمَنُوْا وَالَّذِيْنَ هَادُوْا وَالنَّصْلَى وَالصَّبِئِينَ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ آجُرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ ﴿ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُوْنَ ﴿ ﴾

''یقین جانو کہ (نی عربی کو ) مائنے والے ہوں یا یہودی نمیسائی ہوں یا صابی جوبھی اللہ اور روز آخر پر ایمان لائے گا اور نیک عمل کرے گاس کا جراس کے رب کے پاس ہے' اور ان کے لیے کی خوف اور ربح کا موقع نہیں ہے۔''

يېمضمون سورة المائدة "آيت ۲۹ يس بھي فدكور ہے۔

اس آیت ہے استدلال کرتے ہوئے بعض حضرات کہتے ہیں کہ مختلف فداہب کے مانے والوں کے لیے آخری نبی حضرت مجرم کا انتظام پرائیان لا ناضروری نبیس وہ اللہ اور آخرت پرائیان رکھتے ہوں توبیان کی نجات کے لیے کا فی ہے 'اس لیے کہ اس آیت میں نجات کے لیے ایمان بالرسالہ کا ذکر نبیس کیا گیا ہے۔ (۲۱)

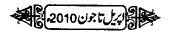
جب کے حقیقت یہ ہے کہ اس آیت میں ایمانیات کی کوئی فہرست نہیں پیش کی گئی ہے۔ سورۃ البقرۃ اورسورۃ الممائدۃ دونوں جگہ یہود سے خطاب کے حمن میں یہ آیت آئی ہے اس سے ان کے اس زعم باطل کی تر دید مقصود ہے کہ نجات پران کی اجارہ داری ہے۔ سورۃ البقرۃ میں مولا ناامین احسن اصلاحی نے بہت اچھی طرح اس آیت ہے یہ یہ بہونے والی غلط نبی کا از الدکیا ہے۔ فرماتے ہیں:

''اس زبانہ کے بعض متعکمین اور منکرینِ سنت اس غلوانہی میں جتلا ہیں کہ جواہل کتاب اپنے اپنے محیفوں کی تعلیمات پرنیک نیتی کے ساتھ عمل کررہے ہیں' قرآن مجیدان کی نجات کے لیے رسول اللّٰہ فَالْمُنْظِمْ پرا میان لا نا ضرور کی نہیں مخبرا تا۔''

#### آ کے انہوں نے متعدو نکات کی شکل میں اس کار دکیا ہے:

"ایک بیک میر آیت اس سورہ میں وارد ہے جس کاعودی رسول الله کا الله کا اور آن مجید پرایمان لانے کی دعوت ہے۔ دوسرے بیک سورۃ الماکدۃ میں جہاں بیآ بت ہاسے متصلاً اوپر کی آیت میں قرآن مجید پرایمان لانے کا مطالبہ کیا گیا ہے۔ تیسرے بیک قرآن مجید میں اس بات کی تصریح ہے کہ نجی کا الفاقا کی بعث بعث سے دوہی المل کتاب مصر پائیں گیا ہوئی مصرت میں سے وہی المل کتاب مصر پائیں گئا ہوئی محت میں المان لائیں گئی ہوئی ہے کو آن مجید میں اس بات کی بھی تصریح ہے کہ آن معرت کا الفاقا کی بعث تم منا کے دوہ کی اور آپ کا الفاقا کی بعث منام دنیا کے لوگوں کے لیے ہوئی ہے اور آپ کا الفاقا کی نبوت پر ایمان لانے کی نبایت غیر مبہم الفاظ میں دعوت بھی دی ہے۔ "

آ خرمین خلاصه کرتے ہوئے فرماتے ہیں:







"اس تفصیل سے یہ بات معلوم ہوئی کہ نجات کے لیے جس طرح دوسروں کے لیے نبی مَا اَلْتَحْوَا برایمان لانا ضروری ہے ای طرح الل کتاب کے لیے بھی ضروری ہے ...اس معاطع میں قرآن مجید نے اچھے الل کتاب اور بُرے الل کتاب میں کوئی فرق نہیں کیا ہے۔ جہاں تک نجات کا تعلق ہے دونوں ہی جسم کے الل کتاب کی نجات کے لیے آل حضرت مُلَّاتِیْمُ اور قرآن مجید پر ایمان لانا ضروری ہے ....آل حضرت مُلَّاتِیْمُ اک بعد نیا کے لیے آل حضرت مُلَّاتِیْمُ اور قرآن مجید پر ایمان لانا ضروری ہے ....آل حضرت مُلَّاتِیْمُ الله بعث کے بعد دنیا کے لیے صراط متقیم پانے اور نجات حاصل کرنے کا واحد ذریعے آگر کوئی ہے تو بہی ہے کہ آل حضرت مُلَّاتِیْمُ ایمان لایا جائے اور آپ کی بیروی کی جائے۔ اس کے سوانجات حاصل کرنے کا کوئی اور ذریعیٰ بیروی کی جائے۔ اس کے سوانجات حاصل کرنے کا کوئی اور ذریعیٰ بیروی کی جائے۔ اس کے سوانجات حاصل کرنے کا کوئی

#### (۲) الفاظِقر آنی کی بے جاتا ویل

آیات قرآنی سے حسبِ خواہش معانی کے استباط و استخراج کے لیے یہ حضرات قرآنی الفاظ و استخراج کی من مانی اور بے جاتا ویلیں کرتے ہیں۔ جہاں چاہتے ہیں حقیقت کو مجاز سے اور انشاء کو خبر سے بدل دیتے ہیں۔ انہیں اس سے کوئی غرض نہیں ہوتی کہ سیاق وسباق سے ان کے مستبط معانی کی تائید ہوتی ہے یا نہیں؟ ان کے مراد لین کا دائرہ اتنا وسیع ہوتا ہے کہ جس لفظ سے جو چاہیں مراد لے لین خواہ عربی زبان و لفت کا مرب اور قرآنی استقراء سے اس کی تائید ہوتی ہو یانہ ہوتی ہو۔ چندمثالیں درج ذیل ہیں:

() قرآن كريم من دومقامات پرني كريم النيخ كي ايك صفت أي آني آني بـ

﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأُمِّيُّ ﴿ (الاعراف: ١٥٧)

﴿ فَأَمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ ﴾ (الاعراف: ١٥٨)

اً تی مدری و کتابی تعلیم و تعلم سے نا آشنا کو کہتے ہیں۔ (۱۸)

بعض حضرات اس معنی میں اس صفت کو نبی مُنَافِیْتُا کے لیے عار سجھتے ہیں' چنانچہ دہ اس کی تاویل کرتے ہیں اور مختلف حوالوں سے آں حضرت مُنَافِیْتُا کو پڑھا لکھا ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔(۱۹) حالانکہ حضور مُنَافِیْتا کے پڑھنالکھٹانہ جانے کی صراحت قرآن میں موجود ہے:

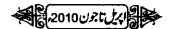
﴿ وَمَا كُنْتَ تَنْلُوا مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِينِ وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِنِيكَ إِذًا لَآرُتَابَ الْمُبْطِلُونَ ﴿ (العنكبوت) ''(اے نبی )اس سے پہلے تم كوئی كتاب نہيں پڑھتے تھاور ندا پنے ہاتھ سے لکھتے تھے۔اگر ایسا ہوتا تو باطل پرست لوگ شک میں پڑسکتے تھے۔''

شہید مرتضی مطہری نے اس نقط برنظر کے رد میں بڑی عمدہ تحقیقی بحث کی ہے۔ (۲۰)

( ب) يبود كے جرائم ميں ان كااكيہ جرم قرآن نے وقتِ انبياء مجھى بيان كيا ہے:

﴿ فَقَوِيْقًا كَذَّبُتُمُ ۚ وَفَرِيْقًا تَقْتُلُونَ ۞ ﴾ (البقرة) ﴿ وَفَرِيْقًا تَقْتُلُونَ ۞ ﴾ (البقرة : ٩١)

بعض حضرات بیتاویل کرتے ہیں کہ اس کے معنی ہیں مخالفت اورلڑ ائی کرنا' یہاں جان ہے ماردیے کا







معنى مراونبيس ہے۔اس كى دليل ميں وہ اس تسم كى آيتيں پيش كرتے ہيں۔ ﴿ تَحَبَ اللّٰهُ لَاَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِيْ ۖ إِنَّ اللّٰهَ فَوِيٌّ عَزِيْزٌ ﴿ ﴾ (المحادلة)

''اللہ نے لکھودیا ہے کہ میں اور میرے رسول ہی غالب ہوکر رہیں گئی الواقع اللہ زبر دست اور زور آور ہے۔''
وہ کہتے ہیں کہ''اللہ نے وعدہ کیا ہے کہ میں اور میرے رسول ضرور غالب آئیں گے۔ پس اگر اللہ تعالیٰ مغلوب ہوسکتا ہے تو اس کے رسول بھی مغلوب ہوسکتا ہے تو اس کے رسول بھی مقتول ہوسکتا ہے تو اس کے رسول بھی مقتول ہوسکتا ہیں۔ چونکہ اللہ تعالیٰ مغلوب ومقتول نہیں ہوسکتا اس لیے اس کے رسول بھی ہرگز مغلوب ومقتول نہیں ہوسکتا اس لیے اس کے رسول بھی ہرگز مغلوب ومقتول نہیں ہوسکتا اس لیے اس کے رسول بھی ہرگز مغلوب ومقتول نہیں ہوسکتا ہوسکتے''۔ (۱۲)

یہود کے جرم'قلِ انبیاء' پرخودان کی تاریخ شاہر ہے۔ بائبل کے متعدد بیانات میں اس کی صراحت موجود ہے۔اس بنا پراس قر آنی بیان کی تاویل کر تاور حقیقت اے اس کے حقیقی معنی سے پھیرنا ہے۔ ☆

ہے۔ اس بنا پراس فرای بیان فاتا ویں فرقا دیں میں دور سیست اسے اس سے بیرا ہے۔

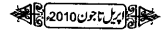
(ع) سورة التوری ابتدائی آیات میں دوّوع قیامت سے قبل اور بعد کے بولناک احوال بیان کیے گئے ہیں۔ اس میں ایک آیت ہے: ﴿ وَإِذَا النَّفُوسُ رُوِّ بَعْنَى ﴾ اس کا مطلب ہے کہ قیامت میں لوگوں کے (عقا کہ واعمال کے کاظ ہے) الگ الگ گروہ بنادیے جا کیں گے [ائی کوسورة الواقعة میں ﴿ وَ كُنْتُمُ اَزُواجًا لَلْفَدُ ﴾ سے تعبیر کیا گیا ہے ] اس کے آگے ایک اور آیت ہے ﴿ وَإِذَا الصَّحْفُ لُشِوتُ ﴿ وَالْمَا الصَّحْفُ لُشِوتُ ﴿ وَالْمَا اللَّهِ اللّٰهِ اللّٰ کَامارا کی چھواس کے ماردلوگوں کے ناما المال میں اوران کے کو لے جانے ہے۔ تھو دیہے کہ ہرایک کاسارا کی چھواس کے سامنے آجائے گا۔ آگ فر مایا: ﴿ عَلِمَتُ اللّٰ مِن مِن اللّٰ کَامارا کی چھواس کے اس نے کیا گیا ہے)۔ (۲۰)

لیکن بعض حضرات سیاق وسباق ہے آزاد ہوکران آیات میں سائبراتہیں (Cyber Space) کا اشارہ پاتے ہیں۔ان کے نزدیک 'وَاِفَا النَّفُوْسُ زُوِّ جَتْ '' ہے مراد موجودہ دورکا وہ virtual world) کا ہے جہاں کروڑ ہاکروڑ نفوں ایک دوسرے ہے بحث و مباحثہ اور باہمی استفادے میں مشغول ہیں اور 'وَافَا النَّصُحُفُ نُشِوَتُ '' کا مطلب ہے' جب صحفوں کی نشروا شاعت کی کثرت ہوگی'۔ان کے نزدیک آج 'اِفَا الصُّحُفُ نُشِوتُ '' کا غلغلہ ہرطرف بلند ہے۔واشکشن کے پُرآ سائٹ سوٹ میں بیٹھے والا انسان ہویا افغانستان کے نامعلوم بہاڑی سلسلوں میں بسے والا انسان انٹرنیٹ کی دنیا میں دونوں برابر کے شریک ہیں'۔ (۲۳)

یہ ایک نکتہ تو ہوسکتا ہے لیکن قرآن کا سیاق وسباق اسے قبول کرنے سے اِبا کرتا ہے۔ اس مفہوم کو قرآن کے ساتھ کھلواڑ ہی کہا جاسکتا ہے۔

#### (٣) نئى بات كہنے كا خبط

بعض حضرات کی ناور قرآ نی تحقیقات پڑھ کرول میں بیا احماس پیدا ہوتا ہے کہ شاید انہیں کوئی نئی بات کہنے کا خط ہوگیا ہے۔ وہ اس کوشش میں گےرہتے ہیں کہ آیاتِ قرآ نی کے حوالے سے کوئی ایسا نکتہ پیدا کرویں یا کوئی ایسی بات کہدویں جو آج تک کسی نے نہ کہی ہوئا کہ ان کا شار بھی نکتہ رس اور نکتہ وال محققین میں ہونے ہی ان حضرات کی غلط تاویلات کی ایک بنیاد میر تھی ہے کہ میدرسول اور نی میں فرق نہیں کرتے۔ ( حکمت قرآ ن)





#### لگے۔ چندمثالیں درج ذیل ہیں:

() ہم سب جانتے ہیں کہ حضرت اسحاق علیہ حضرت ابراہیم علیہ اور حضرت لیعقوب علیہ ان کے بیٹے اور حضرت لیعقوب علیہ ان کے بیتے۔ اللہ تعالی نے حضرت ابراہیم علیہ اسکا کی اللہ اسکا کی مطرت اسکا کی سے خوشخبری کے ساتھ ہی بین فوشخبری کے مصرت اسکا گئے ہونے کی بھی دی کہ حضرت اسکا گئے ہونے کی ایک دلیل شارکیا گیا ہے۔ (۲۱)

قرآن کریم میں متعدد مقامات پر حضرت ابراہیم عالیّقِا کے تذکرہ میں حضرت اسحاق اور حضرت یعقوب علیہ کا تذکرہ ایک ساتھ ہواہے۔مثلاً:

﴿ وَوَهَبُنَا لَهُ إِسْحُقَ وَيَعْقُونُ بَ \* ﴾ (الانعام: ٤٨ مريم: ٩٩)

﴿ فَبَشَّرُنْهَا بِالسَّحْقَ \* وَمِنْ وَرَآءِ اِسْحُقَ يَعْقُونُ بَ ﴿ ) (هود)

﴿ وَوَهَٰكَ اللَّهُ اِسْحُقَ وَيَعْقُونُ مَا فِلَةً ۗ ﴾ (الانبياء: ٧٢)

قرآن کے اس انداز بیان ہے بعض حضرات نے بینکھ نکالا ہے کہ'' حضرت لیقوب علیٹیا حضرت ابراہیم علیٹیا کے بوتے نہیں بلکہ بیٹے ہیں' کیونکہ قرآن حضرت اسحاق اور حضرت لیقوب دونوں کے حضرت ابراہیم علیٹیا کوعطا کیے جانے کا تذکرہ کرتاہے''۔ (۲۰)

ان حضرات کوشایز بیں معلوم کدعر بی زبان میں اور عربی بی کیاد نیا کی ہرزبان میں پوتے کی نسبت دادا کی طرف کردینے کا اسلوب رائج ہے۔ کتبِ سیرت وحدیث سے معلوم ہوتا ہے کدغر وہ حنین (۹ھ) کے موقع پر جب مسلم فوج میں بھگدڑ مج کئی تھی اللہ کے رسول مُنافِق ان (الله الله عَبْدِ الْمُقطّلِبُ)) کانعرہ لگایا تھا۔ (۲۷)

اورالک موقع پراپنواے حضرت حسن دائن کی طرف اشارہ کر کے فر مایا تھا:

((إِنَّ ابْنِي لَهٰذَا مَيِّدٌ وَلَعَلَ اللَّهُ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِلْتَيْنِ عَظِيْمَتَيْنِ مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ)) (۲۷) ''میرایه بیٹا سردار ہے'امید ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے ذریعے مسلمانوں کے دو بڑے گروہوں میں صلح کروائے گا۔''

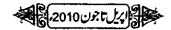
عربی زبان میں اُب ' کے معنی باپ کے ہیں کیکن جب اس کی شنیہ (اَبُوَانِ) یا (آباء) استعال ہوتی ہے تو باپ کے ساتھ دادا' پر داداوغیر ہ بھی اس میں شامل ہوجاتے ہیں جیسا کہ درج ذیل آیات میں ہے۔

حضرت يعقوب اليِّطان اب بيخ حضرت يوسف اليِّطات يول خطاب كياتها:

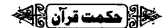
﴿ وَكَذَٰلِكَ يَجْعَيِنُكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِنْ تَأْوِيْلِ الْاَحَادِيْثِ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَعَلَى الْ يَعْقُوْبَ كَمَا اَتَمَّهَا عَلَى اَبَوَيْكَ مِنْ قَبْلُ إِبْرُهِيْمَ وَاسْطَقَ ﴾ (يوسف:٦)

ای طرح انہوں نے اپنی وفات کے وفت جب اپنے بیٹوں سے دریافت کیا تھا کہتم میرے بعد کس کی عبادت ٔ کروگے؟ توانہوں نے جواب دیا تھا:

﴿ نَعُبُدُ اللَّهَكَ وَإِلَّهَ أَبَآئِكَ اِبْرُهِمَ وَاسْمُعِيْلَ وَاسْحُقَ اللَّهَا وَاحِدًا عَ ﴾ (البقرة: ٣٣)







اور حضرت بوسف اليَلِان قيد خانه كساتفيوں كونخاطب كرے فرمايا تھا:

﴿ إِنِّي تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَهُمْ بِالْأَخِرَةِ هُمْ كَفِرُوْنَ۞ وَاتَّبَعْتُ مِلَّةَ أَبَآءِ ئَ إِبْرُهِيْمَ وَإِسْحٰقَ وَيَعْقُوْبَ ۖ ﴾ (يوسف: ٣٧-٣٨)

(ب) رسول اكرم كالتيام كى از داج مطهرات كى كل تعداد كياره بتائى جاتى ہے ان ميں سے نوآپ كى وفات ك

رب کروں میں ایکن بعض حضرات نے بیٹ تحقیق پیش کی ہے کہ'' زیادہ سے زیادہ چا رنکاح کرنے کا جو تھم قرآن میں عام مسلمانوں کے لیے ہے وہی رسول الله مَنْ النَّمْ اللهُ عَلَيْهِمْ کے لیے بھی تھا۔ چنانچہ آپ کے نکاح میں کبھی چارسے زیادہ

خوا تین نہیں رہی ہیں'' یہ حضرات از واج مطہرات کی تعداد جار سے زائد بتانے والی روایات کومنافقین و ملف کر چیزہ میں میں میں مردی

غالفین کی تراشیده قرار دیتے ہیں۔ <sup>(۲۸)</sup>

حالانکہ تعدّدِاز داج کے عام عکم سے رسول اللّه مَنْ الْخِیْرُ کے مشکیٰ ہونے کا ذکر قر آن میں موجود ہے۔ سور ق النساء 'جس میں مسلمانوں کو زیادہ سے زیادہ چار ہویاں رکھنے کی اجازت دی گئی ہے' ۳ ھے میں تازل ہوئی تھی۔ اُس دفت آں معزت مَنْ الْخِیْرُ کے گھر میں بھی چاراز داج مطترات ( حضرت سودہ ٔ حضرت عائشۂ معنرت هفسہ ادر

حضرت أم سلمہ نفائق ) تھیں۔ (حضرت خدیجہ ناتی اور حضرت زینب بنت خزیمہ ناتی کا انقال ہو چکا تھا) کیکن اللہ تعالی نے آپ کواس عکم ہے مشکیٰ رکھا۔ چنا نچہ آپ نے جب پانچویں خاتون (حضرت زینب بنت جحش نظائیا)

المدعال کے دون کا اسے میں وقت کردی کہ تعد دِاز واج کی ندکورہ تحدیدے آپ کا ایوا مشکل ہیں: سے نکاح کیا تواس موقع پر قرآن نے صراحت کردی کہ تعد دِاز واج کی ندکورہ تحدیدے آپ کا ایوا مشکل ہیں:

كُونَ يَهِ وَانَ وَنَ يُرِرُانَ كُلُونَا لَكَ اَزُواجَكَ الْتِنْ الْمَيْتَ ٱجُوْرَهُنَّ وَمَا مَلَكَتُ يَمِيْنُكَ مِمَّا آفَآءَ ﴿ لِمَا يَكُهُ النَّبِيُّ إِنَّا آخُلُلُنَا لَكَ اَزُواجَكَ الْتِنْ الْمَيْتَ ٱجُوْرَهُنَّ وَمَا مَلَكَتُ يَمِيْنُكَ مِمَّا آفَآءَ

اللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنْتِ عَقِكَ وَبَنْتِ عَقْتِكَ وَبَنْتِ خَالِكَ وَبَنْتِ خَالِكَ وَبَنْتِ خَالِكَ الَّذِي هَاجَرُنَ مَعَكَ اللَّهُ عَلَيْكَ وَبَنْتِ خَالِكَ وَبَنْتِ خَالِكَ وَبَنْتِ خَالِكَ وَبَنْتِ خَالِكَ اللَّذِي مَنْ دُوْنِ وَامْرَاهُ مُؤْمِنِيْنَ ۚ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِنْ أَزْوَاجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ ٱبْمَانُهُمْ لِكَيْلَا يَكُوْنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ۚ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِنْ آزْوَاجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ ٱبْمَانُهُمْ لِكَيْلَا يَكُوْنَ

سلورتین سنت و معلق میں ہو معلق ہوگا ہی رو یو گار رہ ہوں ہوں۔ عَلَیْكَ حَرَجٌ ﴿ وَ كَانَ اللّٰهُ غَفُورًا رَّحِیْمًا۞﴾ (الاحزاب) ''اے نبی!ہم نے تہارے لیے علال کرویں تہاری وہ بیویاں جن کے مہرتم نے اوا کیے ہیں'اوروہ

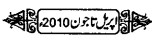
''اے تی! ہم نے تمہارے لیے طال کر دیں تمہاری وہ یویاں بن کے مہرم نے اوالیے ہیں اور وہ عورتیں جواللہ کی عطا کر وہ لوٹھ یوں بیس سے تمھاری ملکیت میں آئیں' اور تمھاری وہ چچازا د' چھوچی زاد' ماموں زاداور خالہ زاد بہنیں جنہوں نے تمھارے ساتھ ہجرت کی ہے' اور وہ مؤمن عورت جس نے اپنے آپ کو نبی کے لیے ہہ کیا ہو' اگر نبی اسے نکاح میں لینا چاہے۔ بیر عایت خالصة تمھارے لیے ہے' دوسرے مومنوں کے لیے نہیں ہے۔ ہم کو معلوم ہے کہ عام مومنوں پر ان کی بیویوں اور لونڈ یوں کے بارے ہیں ہم نے کیا حدود عاکد کیے ہیں (تمھیں ان حدود سے ہم نے اس لیے مشخی کیا ہے۔ '' (۲۹)

#### (۴) احادیث کاانکار داستخفاف

دین کی دو بنیادی مین: ایک قرآن اور دوسری سنت \_رسول الله مُثَافِیْظٌ کا فریضهٔ منصبی جہال سیقعا کہ لوگوں







تک قرآن پہنچا کیں وہیں آپ کی ذمدداری یہ بھی تھی کہ اس کی تبیین وتشریح فرما کیں: ﴿ وَاَنْوَلُنَاۤ اِلْیُكَ اللّهِ نُحَرَ لِتَبَیّنَ لِلنَّامِی مَا نُزِّلَ اِلَیْهِمُ ﴾ (النحل: ٤٤) ''اورہم نے یہ ذکرتم پرنازل کیا ہے تا کہتم لوگوں کے سامنے اس تعلیم کی تشریح و توشیح کرتے جا وجوان کے لیے اتاری گئی ہے۔''

سنت کاعلم احادیث ہے ہوتا ہے۔ محدثین کرام نے احادیث کی حفاظت میں غیرمعمولی جد وجہد کی ہے اور صحیح احادیث کو ضعیف اور موضوع روایات ہے الگ کردیا ہے۔ دین کی تعبیر وتشریح میں قرآن اور حدیث دونوں ہے استفادہ ضروری ہے مگران کے معاطے میں افراط وتفریط کا مظاہرہ ہوتا رہتا ہے۔ جہاں پچھلوگ ایسے ہیں جو عام لوگوں کو قرآن ہے براہ راست فیض اٹھانے ہے روکتے ہیں اور ان کے درمیان ضعیف و موضوع روایات اور بزرگوں کے کشف و کرامات کے جموٹے سیخ قصوں کو رواج دیتے ہیں وہیں کچھ ایسے معشورات بھی ہیں جونہم دین کے معاطے میں صرف قرآن کو بنیاد بناتے اوراحادیث ہے مطلق اعراض کرتے ہیں۔ حضرات بھی ہیں جونہم دین کے معاطے میں صرف قرآن کو بنیاد بناتے اوراحادیث ہے مطلق اعراض کرتے ہیں۔ بعض روایات ہے معلوم ہوتا ہے کہ اس روئے کا مظاہرہ عہد نبوی ہی میں ہونے لگا تھا۔ ایک موقع پر رسول التد کے رسول التد کے رسول التد کے رسول التد کے رسول التہ کے رسول التد کے رسول التہ کے رسول ان التہ کے رسول انتہ کے رسول التہ کے رسول گا تو بڑے ہیں کروں گا تو بڑے خدارے میں آئے فرمایا نظر مایا قون میں انساف نہیں کروں گا تو بڑے خدارے میں رسوں گا!) اس کی اس حرکت پر بعض صحابہ بھی طیش میں آگے مگر آپ شائے کے انہیں شندا کیا اور فرمایا :

((إِنَّهُ يَخُرُجُ مِنُ ضِنْضِيْمِي لِهَذَا قَوْمٌ يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ رَطُبُّ لَا يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ ؛ يَمْرُقُوْنَ مِنَ الدِّيْنِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ)) (٢٠)

''اس هخف کی طرح سوچنے والے کچھا بیے لوگ ظاہر ہوں گے جن کی زبانیں کتاب اللہ کی تلاوت سے تر رہیں گی'لیکن وہ ان کے حلق سے پیچنہیں اُ ترے گی۔وہ دین سے اس طرح نکل جا کیں گے جس طرح تیرشکار سے نکل جاتا ہے۔''

اس حدیث کے الفاظ قابلی غور ہیں۔ اطاعتِ رسول سے انکار کارویۃ دیکھر آپ نے ان لوگوں کی پیشین گوئی کی تھی جن کی زبانیں تو آیاتِ قرآنی ہے تر رہیں گی کیکن احاد بیتِ رسول کے انکار کی وجہ سے وہ بے دینی ک باتیں کریں گے۔ صحابہ کرام میں گئی نے اپنے دور میں اس کا مصداق خوارج کو قرار دیا تھا جو قرآن سے اپنے گہر ہے تعلق کا اظہار کیکن احادیثِ نبوگ کا انکار کرتے تھے۔ یہی بات موجودہ دور کے بعض داعیانِ قرآن پر بھی صادق آتی ہے۔ وہ قرآن کی عظمت کا دم بھرتے ہیں اسے سلمانوں کی ترقی اور اصلاح کی بنیا دقرار دے کر انہیں اس کی طرف رجوع ہونے کی دعوت دیتے ہیں اس میں انسانیت کی موجودہ مشکلات کا حل بتاتے ہیں کین حادل کرتے ہیں کا رویۃ تھی نہیں ہے۔ ان میں سے بعض حضرات احادیث کو مانتے اور اس بات اسے استدلال کرتے ہیں کیکی مفہوم کا استنباط ان سے استدلال کرتے ہیں کیکی مفہوم کا استنباط



کرتے ہیں اور اپنے اخذ کر دہ مفہوم کونقیِ قر آن کا درجہ دے دیتے ہیں۔ پھراگر پچھا حادیث اس مفہوم سے حکر اتی ہیں تو انہیں نقی قر آن سے متعارض کہدکرر دکر دیتے ہیں اور سیسو چنے کی زحمت نہیں کرتے کیمکن ہے ان

کا استنباط غلط ہوا ورضی مفہوم وہ ہو جوا حادیث کی روشنی میں واضح ہور ہائے۔ بعض حضرات احادیث کی جیت ہی ہےا نکار کرتے ہیں'ان کے نز دیک احادیث کی حیثیت محض' تاریخی سرمایۂ کی ہے جس پردین کی تعبیر وتشریخ کے

(۵) قرآن میں صریح تھم کی تلاش

رہے ہیں۔ احرس مقاط میں وق مناسب میں پانے بیان کا بطائی مناب معتب رہا دے دیتے ہیں یعض مثالیں درج ذیل ہیں: () کیاایک مسلمان کڑی کئی ہندولڑ کے سے شادی کر سکتی ہے؟ اس سوال کا جواب بعض حضرات کی طرف سے سے

گیا ہے: ''ایک مسلمان لڑکی کے ایک غیرمسلم لڑ کے سے شادی کرنے کا براہ راست ذکر' سوائے مشرک مردوں کے' قرآن مجید میں مثبت یامنی' کسی پہلو ہے موجو دنہیں ہے ۔ یعنی اسلای شریعت میں میدواضح طور پر بیان نہیں کیا گیا کہ ان کی شادی ہوسکتی ہے یا نہیں ۔ لبلذا ... غیرمسلم کے ساتھ شادی کوممنوع یا حرام قرار نہیں

قرآن جیدیں منبت یا میں می چہونے تو بودنی ہے۔ یہ منان کریٹ میں میرون تو پہیں ہوتا ہے۔ کیا گیا کہ ان کی شادی ہو یکتی ہے یانہیں ۔لہذا ...غیر مسلم کے ساتھ شادی کوممنوع یا حرام قرار نہیں دیا جاسکتا'' (۳۲) ان حضرات کوقر آن میں واضح تھمنہیں ملا۔ جب کہ سورۃ البقرۃ آیت ۲۲۱ میں صراحت کے ساتھ مسلمان

ان مطرات بوتران میں وال سم بیں ملائیب بدعورہ ابسرہ ایس الایں ہو است ملے ماہ سے سے ماہ سے میں مردد سے میں ماردیا مَرددں کے لیے مشرک عورتوں ہے اور مسلمانوں عورتوں کے لیے مشرک مردوں سے نکاح ممنوع قرار دیا گیا ہے:﴿ وَلاَ تَذِیكِ مُحوا الْمُشْوِ کُتِ حَتِّى يُؤْمِنَ ۗ ﴾ ... ﴿ وَلاَ تُذْیكِ مُحوا الْمُشْوِ کِیْنَ حَتَّٰى يُؤْمِنُوْ ا ﴾ (ب) کچھ عرصة قبل ایک واقعہ کے نتیج میں بیسوال اٹھا کہ کیا کوئی عورت مردوں اورعورتوں کی مشتر کہ جماعت

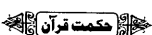
(ب) کیجه عرصه قبل ایک واقعہ کے بہتے میں بیسوال اٹھا کہ کیا کوئی عورت مردوں اور عور توں کی مشتر کہ جماعت کی امامت کر سکتی ہے؟ بعض حضرات نے اس کے جواز کا فتویٰ دیا اور آیت ﴿ إِنَّ اَ کُرِ مَکُمُ عِنْدُ اللَّهِ اَ تُفْکُمُ مُ ﴾ (الحجرات: ۱۳) اور دیگر آیات سے استدلال کرتے ہوئے کہا کہ 'جو مخص بھی علم و تقویٰ میں بڑھا ہوا ہو وہ

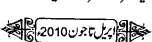
ر این کی رویے اس کا اہل ہے 'خواہ وہ مرد ہویاعورت''۔ <sup>(۲۲)</sup> قرآن کی رویے اس کا اہل ہے 'خواہ وہ مرد ہویاعورت''۔ <sup>(۲۲)</sup>

عالانکہ قرآن وحدیث میں مسلمان خواتین کے جوحدو دِ کارمتعیّن کیے گئے ہیں ان سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ مردوں کی جماعت کی امامت نہیں کرسکتیں' اور بیان کی حق تلفی نہیں ہے۔اسی بنا پرعہد نبوی مُثَاثِیْم میں اس کی کوئی

مثال نہیں ملتی اور تابعین کے درمیان بھی بھی کسی صحابیہ نے امامت نہیں گی۔ سطور بالا میں منحرفین کے طریق واردات کی صرف چند صورتیں بیان کی گئی ہیں اور ہرایک کی صرف چند مثالوں پراکتھا کیا گیاہے۔اس طرح کی مثالیں بے شار ہیں حتیٰ کہان کے لیے دفتر کے دفتر ناکافی ہیں۔







#### تدارك كي بعض صورتيں

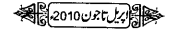
۔ آیاتِ قرآنی کی تغییر و تاویل میں اگر درج ذیل امور کو پیش نظر رکھا جائے تو انحرافات سے بڑی حد تک بحاجا سکتا ہے:

- (۲) کسی آیت ہے وہی معنی ستنط کیا جائے جو سیات و سباق سے مطابقت رکھتا ہو۔ سیاق و سباق سے کاٹ کر کسی آیت کو نے معنی بہنا نا درست نہیں۔
- (س) الفاظ قرآنی کے وہی معانی مراد لیے جائیں جوعر بی زبان وقواعداوراستعالات سے مطابقت رکھتے ہوں۔ جہاں تک ممکن ہوان کے حقیق معانی مراد لیے جائیں 'بلاشد بیضر درت مجازی معانی سے احتر از کیا جائے۔
- ( ) فہمِ قرآن میں علمائے سلف کی کاوشوں ہے استفادہ کیا جائے اور جہاں تک ممکن ہو کوئی ایسی بات کہنے ہے اجتناب کیا جائے جوان کے اجماع کے خلاف ہو۔
- (۵) یطحوظ رہے کہ قرآن کا نزول انسانوں کی ہدایت کے لیے ہواہے اس لیے اس سے ایسی باتوں کا استنباط نہ کیا جائے کہ وہ جدید سائنس نیکنالوجی یا مرقحہ عصری علوم کی کوئی دری کتاب معلوم ہونے لگے۔
- (۲) قرآن سے ایسے معانی کا استنباط نہ کیا جائے جوسی احادیث سے نکراتے ہوں۔ ضروری ہے کہ کسی حدیث کی جائے ہوں۔ فروری ہے کہ کسی حدیث کی جائے پر کھ محد ثانداصولوں پر کی جائے محض اس بنا پر اسے ردنہ کردیا جائے کہ وہ ہمارے استنباط کے خلاف ہے۔ ہمارااستنباط بنی برحقیقت بھی ہوسکتا ہے اور تکلف محض بھی۔ اگر کوئی حدیث ہمارے استنباط قرآن کے خلاف ہے تو حدیث کورد کرنے کے بجائے اپنے استنباط کا بار بارجائزہ لینے کی ضرورت ہے۔ قرآن کے خلاف ہے تو حدیث کورد کرنے کے بجائے اپنے استنباط کا بار بارجائزہ لینے کی ضرورت ہے۔

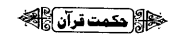
#### حرني آخر

موجوده دور میں قرآن کی تغییر و تا ویل میں پائے جانے والے انحوافات کا جو جائزہ سطور بالا میں لیا گیا ہے اس کا مقصد نہ کسی کی تکفیر و تضلیل ہے نہ دل آزاری 'بلکہ اس کے ذریعے انحوافات کی بعض صور توں کی نشان وہ می کر کے قد برقرآن کے میچے منچ کی طرف رہنمائی کی گئی ہے۔ حضرت علی بن ابی طالب والٹو سے کسی نے خوارج کے بارے میں دریا فت کیا: کیا وہ کا فر ہیں؟ حضرت علی نے جواب دیا: ''انہوں نے تو کفر سے راو فرارا فتار کی ہے۔ ہے' ۔ اس نے پھر پوچھا: تو کیا وہ منافق ہیں؟ حضرت علی نے فرمایا: ''منافقین اللہ کو بہت کم یاد کرتے ہیں ' جب کہ پوگ تو صبح و شام ذکر اللی میں مشغول رہتے ہیں' ۔ پوچھنے والے کا اگلاسوال تھا: پھر پدلوگ کیا ہیں؟ فرمایا: (انھم قوم اُصابتھم فتنة فعموا و صمّوا) (''') '' یہ ایسے لوگ ہیں جوفت میں بہتلا ہیں' اس بنا پر اند سے بہر ۔ ہوگ ہیں' ۔

۔۔ اللہ تعالیٰ ہمیں نفس کے شرور ہے محفوظ رکھے اور شیح قر آنی فکر کوعام کرنے کی توفیق عطا فرمائے ۔ آمین!

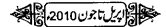






#### حواثى ومراجع

- (١) صحيح مسلم كتاب صلاة المسافرين باب فضل من يقوم بالقرآن و يعلّمه 'حديث نمبر:١٧٨\_
- (۲) مولانا سید ابوالحن علی ندوی ٔ تاریخ وعوت و عزیمت مجلس تحقیقات و نشریات اسلام لکھنو ، جلد دوم طبع . ۳۱٬۲۰۰۸ من سار ۳۱۸ ۲۰۰۸ من سار ۳۱۸ سار ۳۱۸ میلان تحقیقات و نشریات اسلام لکھنو ، جلد دوم طبع
- (٣) مولانا سيد ابوالحن على ندوى' تاريخ وعوت وعزبيت' مجلس تحقيقات ونشريات اسلام لكھؤ' جلد پنجم' طبع ١٣٠) ٢٠٠٨ء' ص ١٣٥٥ – ١٥٥ (بتلخيص) -
- (۱) خوارج کے ذیلی فرقوں میں ازارق من طریۃ 'اباضیہ بیسیہ 'نجدات' عجارہ۔شیعہ کے ذیلی فرقوں میں علویہ'امامیہ (اثناعشریہ)' زید میہ اساعیلیہ' (باطنیہ) باقریہ جعفریہ۔معترلہ کے ذیلی فرقوں میں واصلیہ' نہیلیہ' نظامیہ' حائطیہ' بشریہ معمریہ' معرور میں مرجہ' غیلانیہ' جہیہ ' جریہ' بشریہ' معمریہ' مزواریہ' ثمامیہ' جافظیہ' خیاطیہ' جبائیہ' ہاشمیہ' ان کے علاوہ دیگر فرقوں میں مرجہ' غیلانیہ جہیہ ' جریہ' فدریہ' نجاریہ' کر امیہ' صفاتیہ اور مشتمہ وغیرہ قابل ذکر جیں۔ان فرقوں کے عقائد ونظریات اور بنیادی افکار کے لیے ملاحظہ بیجے: الملل والنحل للشہرستانی' مکتبہ خیاط بیروت سنطیع ندار دالفصل فی الملل والاهواء وانحل ابن حزم الاندلی' برحاشیہ الملل وانحل للشہرستانی' اردو ورائرۃ المعارف الاسلامیۃ' وانش گاہ بنجاب لاہور' جلد 10 مقالہ' فرقہ'۔
- (°) معتزلۂ شیعہ اور صوفیہ کی ان تفاسیر کے تعارف اور ان میں آیات قر آنی کی دور از کارتا ویلات کی مثالوں کے لیے ملاحظہ سیجیے: غلام احمد حریری ٔ تاریخ تغییر ومفسرین ٔ تاج ممپنی وہلی ۱۹۹۴ء۔
  - (٦) عمر ابوالنصر الخوارج في الاسلام مكتبة المعارف بيروت ١٩٣٩ ع ١٠٠٠.
- (۷) یولیوس ولہوزن النحوارج والشیعة 'جرمنی ہے عربی ترجمہ: عبدالرحمٰن بدوی مکتبة النهضة المصرية مصرُ 19۵۸ء ص۲۲۔
  - (٨) عمرابواتصر حواله سابق صسم-
  - (٩) صحيح البخاري كتاب فضائل القرآن باب اثم من راءى بقراءة القرآن ....حديث :٥٠٠٥ ـ
- (۱۰) اہل قرآن کے افکار وخیالات اوران کی طرف ہے آیات قرآنی کی من مانی تاویلات کی تفصیل کے لیے ملاحظہ سے انتقارا حمد بنخی 'فتنڈ انکار حدیث کا منظر و پس منظر' مکتبہ چراغ راہ کراچی 'سنطبع غیر ندکور' ۳ جلدیں۔
- (۱۱) مولا نافرائی کی قرآنی خدمات کی تفصیل کے لیے ملاحظہ سیجے مجموعہ مقالات فرائی سیمیناً ربی عنوان علامہ حیدالدین فرائی۔ حیات و افکار طبع سرائے میر اعظم گڑھ ۱۹۹۲ء بالحضوص خطبہ استقبالیہ از پروفیسر اشتیاق احمد ظلی ' ص ۷-۲۰۔ اور مقالہ 'امام فرائی اور علم تفییر۔ پانچ انتیازی خصوصیات از مولانا محمد عنایت اللہ سجانی ' ص ۷-۱۲۳۔
- (۱۲) ادارۂ علوم القرآن کی خدمات کے تعارف کے لیے ملاحظہ سیجیے مقالہ''ادارہ ومجلّہ علوم القرآن اور قرآنی علوم کی اشاعت از پروفیسرظفرالاسلام اصلاحی''شائع شدہ درخصوصی اشاعت' قرآنی علوم بیسویں صدی میں' مجلّہ علوم القرآن' جنوری۲۰۰۴ء۔ دمبر۲۰۰۵ء۔
- (۱۳) ڈاکٹر امرار احمد صاحب کی قرآنی خدمات کے لیے ملاحظہ کیجیے: شکفتہ احمہ بخقیقی مقالہ بیعنوان: Dr Israr نیز Ahmad's Political Thoughts and Activities مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور ۱۹۹۲، نیز واکٹر امرار احمد کی بیرتصانیف: دعوت رجوع الی القرآن کا منظروپس منظر تنظیم اسلامی کا تاریخی پس منظر تعارف







تنظيم اسلای شائع كرده مركزى انجمن خدام القرآن لا مور ـ

(۱٤) نہ کورہ مفسرین اوران کی تفامیر کے تعارف اور بیبویں صدی میں قرآنی خدمات کے لیے ملاحظہ سیجیے: ڈاکٹرسید شاہرعلیٰ ارووتفامیر بیبویں صدی میں' کتابی دنیا' دہلیٰ ۲۰۰۱ء۔

(۱۵) علامه سیدسلیمان ندوی کی قرآنی خدمات کے لیے ملاحظہ سیجیے: مجموعہ مقالات علامه سیدسلیمان ندوی سیمینار برعموان اور ۱۵) علامه سیدسلیمان ندوی کی خدمات کے لیے ملاحظہ سیجی خیر ندکور جس مولا ناعبدالله عباس ندوی مولا نا فیاءالدین اصلاحی ڈاکٹر شاراحمہ فاروقی اور راقم سطور کے مقالہ جات اور مولا ناسید ابوالحن علی ندوی کی خدمات کے لیے ملاحظہ سیجیے راقم سطور کا مقالہ ''مولا نا ابوالحن علی ندوی کی قرآن فہی شائع شدہ مجموعہ مقالات سمینار '
ایسی سیوان مولا ناسید ابوالحن علی ندوی ۔ افکاروآٹار مرتب ڈاکٹر محمد سعود عالم قاسمی البدایة اسلا مک ریسری سینشر

ب بیر میرد. (۱۶) ڈاکٹر محمد احد مقاله 'دین ابراہیمی کا احیاء: نبی آخر کا اولین مشن شائع شدہ در ماہ نامہ زندگی نو 'نی دبلی' نومبر ۲۰۰۷ءٔ ص ۱۱-۱۲۔

(۱۷) مولا ناامین احسن اصلامی تد برقر آن تاج کمپنی و بلی ۱۹۸۹ ؛ جلداول ص۲۳۱-۲۳۲ (بتلخیص) پروفیسرمحمد سعود عالم قاسمی نے بھی اپنے اس مضمون میں اس سے بحث کی ہے۔ ملاحظہ سیجیے عصر حاضر میں اسوہ رسول کی معنویت فیکلٹی دینیات مسلم یو نورٹی علی گڑھ گرمہ ۲۰۰۸ ؛ مقالہ بیعنوان ' راہ نجات رسول اکرم کا فیڈ اپر نجات ہے'۔ معنویت فیکلٹی دینیات مسلم یو نورٹی علی گڑھ ۲۰۰۸ ؛ مقالہ بیعنوان ' راہ نجات رسول اکرم کا فیڈ اپر نجات ہے'۔ (ص-۱۹۲۹)۔

(۱۸) تدبرقرآنٔ ۵۳/۲-

ره ۱۹) راشد شاذ ٔ اوراک زوال اُمت ٔ ملی بیلی کیشنز ٔ ننی دایلی ۳۰۰۳ ء ٔ ص۱۹۵ – ۱۹۷ نکندراحمد کمال ٔ ناموس رسول طبع علی گزیهٔ ۲۰۰۴ ء ٔ ص۲۰۹ – ۷۲ –

(۲۰) ملاحظہ سیجیے: شہید مرتضی مطہری النبی الاتی فاری سے عربی ترجمہ: محمد علی التنخیر ی ساز مان تبلیغات اسلای ا ایران ۱۳۹۰۔

ي - ي ... (٢١) مصنف غير مذكور' ترجمة القرآن بتفريف آيات الفرقان' المعروف بتفسير القرآن بالقرآن' اداره بلاغ القرآن لا بهورُ سنه غير مذكورُ ص٠ ٧-

(۲۲) تدبرقر آن ۲۲۲/۹\_

(۲۳) راشد شاز اسلام متعقبل کی بازیافت علی بہلی کیشنز نئی والی ۲۰۰۵ و ص ۲۷-۲۸ ید مکته اس سے بہلے غلام احمد رویز پیش کر چکے میں طاحظہ سیجیان کی کتاب مفہوم القرآن -

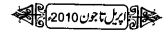
ر ۲۶) ملاحظہ سیجیے مولا ناحمیدالدین فراہی ٔ ذبح کون؟ (مترجم: مولا نامین احسن اصلامی ) دائر ہُ حمیدیۂ سرائے میر اعظم گڑھ کئی

(٢٥) سكندراحدُوْ كرِ انبياء طبع على كُرْه ١٠٠٠ وص ٣٣-٣٣-

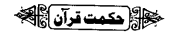
(٢٦) صحيح البخاري كتاب المغازي و ٣١٦ ٢٠٤٣١ وويكر مقامات وصحيح مسلم كتاب الحهاد ١٧٧٦ -

(٢٧) صحيح البخاري كتاب الصلح باب قول النبي مَنْكُ للحسن بن على ان ابني هذا سيد ....حديث: ٤٠٠٠ ـ ٢٧٠

(٢٨) ناموسِ رسول تَأْتَيْزُمْ حواله سابق مُص ١٣١١-١٣٨١.







(۲۹) رسول اکرم مُثَاثِیْنِمُ اور تعداد از واج کے موضوع پر تفصیل کے لیے ملاحظہ سیجے راقم کی کتاب حقائق اسلام -اعتر اضات کا جائزہ' مرکزی مکتبہ اسلامی پبلشرز' نئی دبلی' بحث' رسول اکرم مُثَاثِیْنِ کی از واقبی زندگی' م .....

(٠٠) صحيح البخاري ٤٣٥١ '٣٣٤ وويكرمقامات صحيح مسلم ١٠٦٤-

(٣١) الفصل في الملل والاهواء والنحل 'حواله سابق 'ص.....

(۳۲) www.urdu.understanding-islam.org بحواله حافظ محمد زبير و حافظ طاہر اسلام عسكر مي ' فكر غايد ي ايك تحقيقي وتجزياتي مطالعه' مكتبه خدام القرآن لا ہور' ٢٠٠٧ء'ص اللہ

(٣٣) اسلام متقبل کی بازیافت ٔ حواله سابق ٔ ص ٩٥ - ١٠١ ـ

(٣٤) ابن الاثير الحزرى بحامع الاصول من احاديث الرسول تحقيق عبدالقادر الارناوؤط رئاسة ادارات البحوث العلمية والافتاء والدعوة والارشاد ١٩٧٢ ١ ء ٠٠ ١ /٧٨ – ٧٩ بحواله خطابي\_

<del>ላ</del>ራ <del>ላ</del>ራ <del>ላ</del>ራ

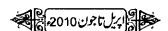
#### حواشی: ڈاکٹراسراراحمہ-ایک عظیم داعی قرآن

- (۱) وحدت أمت ُص ۴۸ ُ ازمولا نامفتى محمر شفع بينيله ' مكتبه خدام القرآن ۲۰۰۸ ء \_
- (۲) وعوت رجوع الى القرآن كامنظرويس منظرُص ١١٨ از حضرت دُا كثر اسراراحيّه \_
  - (۳) بیان القرآن ص ۱۲۷\_۲۱۱ از حضرت دٔ اکثر اسراراحمدٌ به
  - (~) وعوت رجوع الى القرآن ...... ٔ ص الأاز حضرت وْ إكثر اسراراحمدٌ ـ
  - (۵) جہاد بالقرآن ٔص۴ ـ۳'ازحفرت ڈاکٹراسراراحمیّہ۔
  - (٢) اسلام كى نشاق ئانىيـ كرنے كااصل كام ص٢١ از مفرت داكر اسراراحمة ـ
    - (۷) وعوت رجوع الى القرآن ..... ص ١١٧ از حضرت ذا كثر اسرارا حمُّه .
  - (٨) مسلمانوں پرقر آن مجید کے حقوق ص۳۸\_۳۷ از حضرت ڈاکٹر اسراراحمہ ً۔

**\$** 

تصحیح گزشتشارے میں جناب احمد جاوید کے مضمون 'ایجاد وابداع عالم ..... پر ہونے والی ایک گفت کے گفتہ کا کم مسئل کے ادارتی نوٹ میں غلطی سے الکے لفظ 'دُو واتِ خُلّ 'کی جگہ' 'دُو واتِ حُلّ 'کی جگہ' 'دُو واتِ حُلّ 'کی جگہ' 'دُو واتِ حُلّ 'کی جگہ' 'دُو اس خارج پر عاجائے: ہے۔ازراہ کرم ادارتی نوٹ کا دوسرا پیرا گراف اس طرح پر عاجائے:

''جیسا کہ زیرنظر کتا بیچ کے عوان سے ظاہر ہے' خالص فلسفیا نہ اصطلاح میں اصل مبحث ربط الحادث بالقدیم کا ہے۔ قدیم اور از لی وابدی ذات باری تعالیٰ کی ہے جس نے کا سکات اس کی جملہ ذوات اور انسان کو پیدا کیا۔ بالفاظ دیگر اصل مسکلہ ذات حق اور ذوات خلق کے درمیان ربط و تعلق کا ہے۔ ان کے درمیان عینیت اور غیریت دونوں ہی ہے مسائل پیدا ہوتے ہیں جوفلسفیا نہ ذہن کے لیے خلجان کا باعث بنتے ہیں .....''







# المل السنّت والجماعة كون؟ (٥)

## حافظ نذيراحمه مإثمي

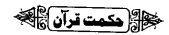
## ایمان میں کمی بیشی کا مسئلہ

جمہورا شاعرہ معتزلہ اسکہ ثلاثہ واؤ وظاہری اور بہت سارے علاء کے نزویک ایمان میں کی بیثی ہو سکتی ہے جبہ المام الومین کا مسلک سے جبکہ المان میں کی بیشی نہیں ہوتی۔ چنانچہ صاحب شرح مقاصد نے لکھا ہے:

وهو مذهب الاشاعرة والمعتزلة والمحكى عن الشافعى وكثير من العلماء ان الايمان يزيد وينقص وعند ابى حنيفة واصحابه وكثير من العلماء وهو اختيار امام الحرمين اله لا يزيد ولا ينقص لانه اسم للتصديق البالغ حد الجزم والاذعان ولا يتصور فيه الزيادة والنقصان والمصدق اذا ضم الطاعات اليه او ارتكب المعاصى فتصديقه بحالة لم يتغير اصلاً وانما يتفاوت اذا كان اسما للطاعات المتفاوته قلة وكثرة ولهذا قال الامام الرازى وغيره ان هذا الخلاف فرع تفسير الايمان فان قلنا هو التصديق فلا يتفاوت وان قلنا هو الاعمال فمتفاوت و

وقال امام الحرمين-اذا حملنا الايمان على التصديق فلا يفضل تصديق تصديقاً كما لا يفضل علم علما ومن حمله على الطاعة سرا وعلنا وقد مال اليه القلانسي \_ فلا يبعد اطلاق القول بانه يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية \_(١٢٧)

''اشاعرہ 'معتزلہ'ام شافعی اور بہت سارے علماء کے نزدیک ایمان میں کی وزیادتی ہو عمق ہے۔اس کے برکس امام ابوصنیف'ان کے شاگر د'امام الحرمین اور بہت سارے دیگر علماء کے نزدیک ایمان میں زیادتی وکی کا بہیں ہو سکتی' کیونکہ ایمان جزم وفر ما نبرواری تک ہینچنے والی تصدیق کا نام ہے اور اس میں زیادتی وکی کا تصور نہیں کیا جا سکتا۔ یہ تصدیق کنندہ اگر تصدیق کے ساتھ طاعات کو بھی شامل کرے یا معاصی کا ارتکاب کرے تب بھی اس کی تصدیق بغیر کسی تبدیلی کے برقر ارزئتی ہے۔اس میں تفاوت جب ہی ہوسکتا ہے اگر کے تا موزی وغیرہ نے فرمایا تا موزی ایک نام ایمان کی تغییرہ نے اگر ایمان کی تغییرہ نے کہ مایمان میں تفاوت نہیں اوراگر ایمان کی تغییر میں اختلاف کا نتیجہ ہے' اگر ایمان کی تغییر تصدیق سے کی جا دے واس میں تفاوت ہوسکتا ہے۔



اورامام الحرمین کا کہنا ہے کہ اگر ایمان کو تصدیق پرمحمول کیا جائے تو کمی تقدیق میں دوسری تقدیق کی نسبت کوئی زیادتی خاصل نہیں اجراگراس کوسِدًا و علانیةً اسبت کوئی زیادتی حاصل نہیں اوراگراس کوسِدًا و علانیةً طاعت پرمحمول کیا جائے جیسا کہ قلانی کا قول ہے تو پھراطاعت سے ایمان میں اضافہ اور معصیت سے ایمان میں کی کا قول اختیار کرنے میں کوئی بُعدنہیں۔''

امام موصوف كا يجى مسلك (ايمان ميس كى بيشى كانه بونا) كتاب الوصية للامام الاعظم ابى حنيفة ميس بحى نقل بوائد:

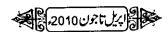
الايمان لا يزيد ولا ينقص لانه لا يتصور زيادة الايمان الا بنقصان الكفر فكيف يجوز ان يكون الشخص الواحد في حالة واحدة مؤمنًا وكافرًا حقًا وليس في ايمان المؤمن شك كما انه ليس في كفر الكافر شك كقوله تعالى ﴿أُولَيْكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا﴾ (١٣٨)

ان كا يبي مسلك العقائد النسفيه مين (١٢٩) اور العقائد الاحمديه (١٤٠) ( شيخ احد الفاروقي السر بندي) مين بهي نقل بوايب

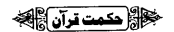
ایمان میں زیادت و نقصان کے اس اختلاف کا منشا کیا ہے؟ اس سلیلے میں امام رازی کی رائے یہ ہے (جیسا کر شرح مقاصداور شرح مواقف کے حوالے سے اوپر بیان ہو چکا ہے) کہ اصل میں یہ اختلاف ایمان کے مرکب و بسیط ہونے کے اختلاف پر بنی ہے جو ایمان کے مرکب ہونے کے قائل ہیں وہ 'الایمان یزید و پسیط ہونے کے قائل ہیں اور جولوگ ایمان کو بسیط مانتے ہیں وہ 'الایمان لایزید و لا ینقص ''کے قائل ہیں۔

باقی امام نووی کا بیفرمانا که اعمال کو ایمان کا برء نه مانے کی صورت میں بھی ایمان کے اندر زیادت و نقصان ہوتا ہے کی کید صدیقین کا ایمان عام لوگوں کے ایمان سے بڑھ کر ہوتا ہے ای طرح آ حاداً مت کا ایمان کی بی بی بی تھد بین عام افراد کی تھد بین سے بڑھ کر ہوتی ہے اس کسی نبی کے ایمان کے مقابلے میں کمتر ہوتا ہے کسی نبی کی تھد بین عام افراد کی تھد بین سے بڑھ کر ہوتی ہے اس لیے تو حضرت ابراہیم عالیہ نفاوت ایمان الیے تو حضرت ابراہیم عالیہ نفاوت ایمان الی کو تعلیم نبیل ہے کہ تفاوت فی الکیفید (قوت وضعف) میں ۔ آپ کی پیش بحصب الکھیة میں ہے (قلت و کشرت) نه که تفاوت فی الکیفید (قوت وضعف) میں ۔ آپ کی پیش کردہ امثار تفاوت ایمان فی الکیفیة کی ہیں نه کہیت کی نصوص آ یات وا حاد ہے مبار کہ میں زیادتی کا ذکر آیا ہے نقصان کا ذکر کہیں بھی نہیں ہوا ہے ۔ شاید یہی وجہ ہے کہ امام ما لک کا مسلک 'الایمان یزید و لا ینقص'' ہے جبکہ متعدد آ یات بینات میں ایمان کی ہوا ہے اور عبداللہ بن المبارک کا قول بھی ایمان کی ہوا ہوا ہوں کہا تا ہوا ہوں کہا تا کہ کا دکر موجود ہے ۔ مثل :

- () ﴿ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ أَيْتُهُ زَادَتُهُمْ إِيْمَانًا ﴾ (الانفال:٢)
  - (٧) ﴿لِيَزُدُادُوۡۤ اِيۡمَانًا مَّعَ إِيۡمَانِهِمُ ﴾ (الفتح:٣)







- ( ) ﴿ وَيَزُدُادَ الَّذِينَ أَمُنُوٓ ا إِيْمَانًا ﴾ (المدثر: ٣١)
- (9) ﴿ فَامَّا الَّذِينَ أَمَنُوا فَزَادَتُهُمْ إِيْمَانًا ﴾ (التوبة: ١٢٤)
- (1) ﴿ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيْمَانًا ﴾ (آل عمران:١٧٣)

مندرجہ بالا آیات بینات کے علاوہ احادیث مبارکہ میں بھی ایمان کی زیادتی کا ذکر آیا ہے۔ اس زیادتی سے کیا مراد ہے؟ کئی جواب دیے گئے ہیں۔

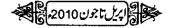
(١) زیادت فی الایمان سے مرادزیادتی ثمراتِ ایمان اور نو ایمان ہے۔ طاعات سے ثمرات اور نو وایمان میں زیادتی اور معاصی سے کی ہوتی ہے۔ (١٤٢) چنا نچہ ارشاد ربانی ہے: ﴿اَفَمَنُ شَرَحَ اللّٰهُ صَدُرةً لِلْإِسْلَامِ فَهُو عَلَى نُوْدٍ مِنْ دَیّهِ ﴿ ﴿ اللّٰهُ صَدُرةً لِلْإِسْلَامِ فَهُو عَلَى نُوْدٍ مِنْ دَیّهِ ﴿ ﴾ (الزمر: ٢٢) یعنی جس شخص کا سین الله عزوجل اسلام کے لیے کھول دیتے ہیں اس کو اپنی ربت کی طرف سے ایک نور عطا ہوتا ہے اور اعمال کی کمی وزیادتی سے اس نور میں انبساط پھیلاؤ اور نقصان ہوتا رہتا ہے اعمالِ حسنہ کی جس قدر کرت ہوگا نور ایمان میں انبساط اور پھیلاؤ ہوگا اور اعمالِ حسنہ میں جتنی کی ہوگ اس کے بقدر نور ایمان میں کمی ہوتی جائے گی۔ اس طرح ارشادِ ربانی ہے: ﴿ اَوَ مَنْ كَانَ مَیْتًا فَا حَیْدُنهُ وَجَعَلْنَا اَسْ کَمِنْ مَنْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى النَّاسِ حَمَنْ مَنْ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰمَ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ ال

#### (٢) صاحب شرح القاصد نے لکھا ہے:

ان المراد الزيادة بحسب زيادة المؤمن به والصحابة كانوا آمنوا في الجملة وكانياتي فرض بعد فرض وكانوا يؤمنون بكل فرض خاص وحاصله ان الايمان واجب اجمالاً فيما علم اجمالاً وتفصيلاً فيما علم تفصيلاً والناس متفاوتون في ملاحظة التفاصيل كثرةً وقلةً فيتفاوت ايمانهم زيادةً ونقصاناً (١٤٢٠)

''زیادتی ہے مؤمن بر (جس پر ایمان لایا جائے) کی زیادتی مراد ہے۔ صحابہ کرام جھنی پہلے اجمالاً ایمان لائے تھے (کدرسول الله مُلَّا الله عَلَی کہ الله کا اس کے بعد ایمان لائے تھے (کدرسول الله مُلَّا الله عَلَی ہو کہ الله کی اس کے اس کو مان کر سرتسلیم تم کیا جائے گا) اس کے بعد کے بعد دیگر فرض آتے گئے اور صحابہ ہر فرض پر ایمان لاتے گئے ۔ اس کا حاصل یہ ہے کہ جن چیز وں کا علم اجمالی ہے ان پر اجمالی ایمان اور تفصیلی چیز وں پر تفصیلی ایمان رکھنا واجب ہے ۔ تفاصیل کے ملاحظہ کرنے میں چونکہ عوام الناس میں تفاوت پایا جاتا ہے لئبذا اس تفصان وزیادت کے لحاظ ہے ان کے ایمان کیس تفاوت آگا۔''

یا زیادہ واضح الفاظ میں صحابہ کرام کائی پہلے بہلے اجمالی ایمان لائے کدرسول الله کا فیز کم وقا فو قا جو نازل ہوگا اس پرایمان لائمیں گے اس کے بعدا حکام کے نزول پر ہر ہر تھم پرایمان لاتے گئے کمی وزیادتی ان تفصیلات کے







امتبارے ہے۔ کچھ لوگ ایمان لانے کے بعداس وقت فوت ہو گئے جب کہ یا نچ نمازیں بھی فرض نہیں ہوئی تھیں' پچھنماز وں کی فرضیت کے وقت زندہ تھے لیکن روز وں کی فرضیت سے قبل فوت ہو گئے اور پچھا ہے بھی تھے جوجج کی فرضیت سے پہلے انقال کر گئے ۔اس تفصیل کے اعتبار سے ان کا ایمان کم تھااور جن کا انقال بعد میں ہوا

ان کا ایمان اس تفصیل کے اعتبار سے زیادہ تھا تو زیادتی اور کی اس تفصیل کے اعتبار سے تھی' لیکن اجمالی ایمان '' کہ جو کچھآ یفر مائیں گے ہم اس پریقین کریں گے'' زیادت ونقصان کو قبول نہیں کرتا۔

(٣) تيسرا جواب بيد ما گيا ہے كه كى بيشى اس سكيت وطمانيت ميں ہوتى ہے جواہل ايمان كوعطاكى جاتى ہے: ﴿ فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ (الفتح: ٢٦) " أو الله عز وجل في اسيخ رسول اور

مؤمنین پرسکینت نازل کی''۔ بیسکینت تصدیق کےعلاوہ ایک دوسری چیز ہے جواہل ایمان کومنجانب الله عطا ہوتی ہے ۔ زیادتی اور کمی اس سکینت کے اعتبار سے ہوتی ہے نہ کننسِ نقیدیق کے اعتبار ہے۔

علامه تبيراحمة عثاني وسيد ك تحقيق:

بقول ان کے اہل حق ( مشکلمین اور آیام ابوصنیفہ اور فقہاء ثلاثۂ محدثین اور اشاعرہ ) کے درمیان دراصل کوئی اختلاف نہیں ہے۔ یہ اختلاف قصور فی نقل المذاہب کا نتیجہ ہے بایں طور کہ دونوں طرف کے نداہب کے

نقل کرنے میں قطع و ہرید ہوئی ہے جس کی وجہ ہے اختلاف پیدا کر کے بحثیں شروع کر دی گئی ہیں۔ چنانچے سلف کا قول ہے:" الایمان معرفة بالقلب واقرار باللسان وعمل بالاركان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية''۔اں میں دواخصار کے گئے ہیں' ایک یہ کہ تیزں چیزوں (معرفتِ قلبی' اقرارِلسانی اورعمل

بالاركان) كا ذكر كي بغير 'الايمان قول وعمل' كهدويا كيا- دوسرا اختصار بدكيا كيا كه 'يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية '' كي بجائے فظ' يزيد وينقص '' كها كيا۔ للندااس جمله كااصل مفهوم مخفى ره كيا' كيونكه سلف كامقصد بالطاعة اور بالمعصية كي بغير يورانبيس بوتا-

تیسراا خضارید کیا گیا که بیاول سے آخرتک پوری ایک عبارت تھی اور مجموعه ل کرایک عقیدہ تھا، لیکن

لوگوں نے اس میں قطع و ہر پدکر کے الگ الگ دوسکے بنا دیے: (۱)الایمان قول وعمل (۲)الایمان یزید و ينقص البذا جب سلف كاعقيده نقل كياجاتا ہے تو وہاں عليحدہ عليحدہ دومستقل مسكوں كى صورت ميں خلا ہر كيا جاتا ہے۔اس طرح امام اعظم کا قول جوامام طحاوی نے العقیدة الطحاویة میں نقل کیا ہے وہ درج ذیل ہے:

والايمان هو الاقرار باللسان والتصديق بالجنان وان جميع ما انزل الله في القرآن وجميع ما صحّ عن النبي للبيُّه من الشرع والبيان كله حق والايمان واحد واهله في اصله سواء ُ والتفاضل بينهم بالتقوى ومخالفة الهوى وملازمة الاولى(٢٠٤١)

اس میں عمل کا ذکر نہیں ہے اور نتیجہ بدنکالا گیا کہ امام موصوف کے نزدیک عمل ایمان کا جز ونہیں ۔ نیز "الایمان

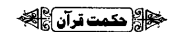
امام صاحب كمندرج بالاكلام ك' وما صح عن رسول الله عَلَيْكُ من الشرع والبيان كله حق ''عليحده كرك' الايمان اقرار باللسان وتصديق بالجنان ''كوذكركيا كيا اوراس طرح بيظا بركيا كيا كيا كه



واحد "کے الفاظ بھی حذف کر دیے گئے اور اس کے بعد کے الفاظ 'وا ھلہ فی اصلہ سواء" سے یہ مطلب کالا گیا کہ 'الایمان لا یزید و لا ینقص" لینی ایمان میں کی وزیا دتی نہیں ہوتی بلکہ تمام الل ایمان اصل ایمان اصل ایمان میں برابر ہیں۔ یہ دوسرا مسئلہ بنالیا گیا اور اس کے بعد والی پوری عبارت والتفاضل بینہم بالتقوی ...... فا سُب کر دی گئی۔ یعنی جس طرح سلف کے قول میں قطع و برید کر کے اور عبارتوں کو علیحدہ کر کے دوستقل مسئلوں کا عنوان دیا گیا اس طرح امام اعظم کے قول میں بھی قطع و برید کر کے اور عبارتوں کو علیحدہ کر کے دوستقل مسئلوں کا عنوان دیا گیا اے حالانکہ دونوں کا مقصدا کیہ ہی ہے وونوں میں کوئی فرق نہیں۔ امام صاحب نے لمبی چوڑی عبارت میں سلف کے قول کا تجزیہ پیش کیا ہے۔ چنانچے سلف کی عبارت 'الایمان معرفة بالقلب نے لمبی چوڑی عبارت میں سلف کے قول کا تجزیہ پیش کیا ہے۔ چنانچے سلف کی عبارت 'الایمان معرفة بالقلب واقو او باللہ ان اور عمل بالارکان کا نام ہے۔ مرجنہ کا یہ کہنا کہ 'ممل کا ایمان سے کوئی تعلی نہیں بغیر ممل کے بھی آ دی برا وراست جنت میں جائے گا' معصیت سے وہ مزا کا مستحی نہیں ہے گا' غلط ہے۔ بلکھ کل بغیر میں داغل ہے۔

اس کے بعد ''نیزید بالطاعة وینقص بالمعصیة ''سے ان کی مرادیہ ہے کہ اصل ایمان تو تصدیق بالقلب اور اقر ارباللمان ہے' اگرینہیں تو انسان دائر ہا ایمان سے خارج ہے اوریہ موجود ہے تو وہ مؤمن شارہوتا ہے' جبکہ عمل کی یہ حثیت ایمان کہ اس کی خثیت ایمان کے مراتب میں اضافہ اور کی کرنے کی ہے' وہ ایمان کا جزنہیں ہے۔''نیزید بالطاعة وینقص بالمعصیة ''کہہ کریہ بتایا جارہ ہے کہ نیکیوں سے ایمان کا درجہ بڑھتا اور معاصی سے اس کا درجہ گشتا ہے۔ وہ اس درجہ کی چیز نہیں کہ اس کے نہ ہونے پر آدمی ایمان سے خارج ہوجائے' جیسا کہ معتز لہ اور خوارج کا فد ہب ہے۔ گویا انہوں نے اس جملہ سے معتز لہ وخوارج پر درکیا ہے۔

امام اعظم بعینہ یمی بات کہدر ہے ہیں ان کے پیش نظر معزّ لہ خوارج اور مرجد کارو ہے 'بی تھوڑا سافرق ہے کہ سلف نے پہلے مرجد کارد کیا ہے کہ ان کے زمانے ہیں ان ہی کا زور تھا اور پھر یزید بالطاعة وینقص بالمعصیة ہے معزّ لدوخوارج کارد کیا کہ ان کے زمانے ہیں ان ہی کا زور تھا اور مرجد کا رد کیا کہ ان کے زمانے ہیں ان ہی کا زور تھا اور مرجد کا رد بعد ہیں کیا 'یعنی صرف ترتیب ہیں فرق ہے۔ چنانچہ امام صاحب نے ''الایمان اقو اور باللسان و تصدیق بالجنان ''فرما کر معزّ لہ وخوارج کارد کیا لیکن عمل کو یکم نظر انداز نہیں کیا بلکہ ''و ما صح عن رسول الله علیہ ہیں ہیں الشرع و البیان کله حق ''فرما کو کر کرویا۔ ایمان کی اساس و بنیاد کو ''قو او باللسان و تصدیق بالجنان '' ہیں معز لہ وخوارج کارد کرنے کے لیے علیحدہ ذکر فرمایا اور سے جھانے ''اقو او باللسان و تصدیق بالجنان '' ہیں معز لہ وخوارج کارد کرنے کے لیے علیحدہ ذکر فرمایا اور سے جھانے مرجد کارد ہوگیا' کہ ہم عمل کی اہمیت کے مشربیس بلکہ رسول اللہ علیہ سے جوشریعت ثابت ہے وہ ایمال واحکام ہی ہیں اور یہ سبحق ہیں۔







اس کے بعد کے جملے 'والایمان واحد ''کامعنی یہ ہے کہ ایمان تصدیق بالجنان اقواد باللسان اور عمل بالاد کان کے مجموعہ سے ل کرشے واحد ہے جمیے کوئی مرکب اپنے اجزاء سے ل کرشے واحد بنی ہے ای طرح ایمان بھی ہے۔ مثلاً جز' تنا 'شاخیں' پنے اور پھول سب ل کرایک درخت ہوتا ہے 'بعینہ ای طریقے سے ایمان تصدیق بالجنان اقرار باللسان اور عمل بالارکان عیوں سے ل کرایک مجموعہ ہے۔ یہ تمام ایمان کے اجزاء تو ہیں کئین مرتبے میں برابر نہیں۔ جس طرح درخت کے اندر چوں اور شاخوں کا وہ مقام نہیں جو جڑاور سے کا ہے ایک مریقے سے عمل کا درجہ وہ نہیں جو تھدیق اور اقرار کا ہے۔ تصدیق واقرار کا مرتبہ اساس اور بنیاد کا ہے اور عمل کی حیثیت اساس اور بنیاد کی نہیں۔ اس بات کو مزید واضح کرنے کے لیے امام صاحب نے فرمایا ' واہلہ فی اصلہ سواء' 'یعنی تصدیق کے ندرسب اہل ایمان برابر جیں' اعمال میں نہیں۔

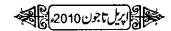
اس کے بعد اہام اعظم نے فر ہایا''والتفاصل بینھم بالخشیة والتقوی و مخالفة الھوی و ملازمة الاولی'' پیمر جئر پررد ہے جوعمل کی ضرورت کے قائل نہیں۔اہام اعظم فر ہاتے ہیں کہ عمل کی ضرورت ہے' اس سے درجات میں تفاوت ہوگا' ایک آ دمی جتنا زیادہ نیک عمل کرے گا آتا ہی اس کا درجہ بلند ہوگا' بلکہ اولی وافضل کا بھی آ دمی اگر اہتمام کرے گا تواس کا درجہ اور بھی بڑھتا جائے گا۔ خلاصہ یہ کہ اس عبارت میں اہام صاحب نے مرجئہ پررد کرنے کے ساتھ ساتھ عمل کی حیثیت بھی واضح کی ہے کہ اس کی وجہ سے مراتب میں تفاوت آتا ہے' آدمی ایمان سے خارج نہیں ہوتا اور یہ بعینہ وہی بات ہے جوسلف نے کہی ہے۔

اب اگرید کہا جائے کہ امام اعظم اورا شاعرہ وائمہ ٹلانٹد میں کوئی اختلاف نہیں ہے تو بے جانہ ہوگا' کیونکہ دونوں فریق ایمان کومر کب مانتے ہیں اور یہ بھی دونوں کے نزدیک طبے ہے کہ اعمال کی حیثیت جزء تر تیمی کی ہے جزءاصلی اور ترکیبی کی نہیں یعنی اعمال ایمان کا مل کا جزء ہیں اصل ایمان کا جزء نہیں ہیں ۔اشاعرہ اورائمہ ٹلاشہ کا موقف بھی یمی ہے گلیذا دونوں میں کوئی اختلاف نہیں رہا۔ (° کا ۱)

#### الحاصل

ايمان كايك سے زيادہ مفاہيم بين:

- (۱) ایمان کا پهلامفهوم: وه ایمان جس پر دُنیوی احکام ( جان و مال کی حفاظت وغیره ) کا مدار ہے اس کا ذکر رسول اللّه مُنافِیْز کے درج ذیل ارشادات مبار کہ میں ہواہے:
- () ((أُمِرُتُ اَنْ اُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوْا اَنْ لَا اِلْهَ اِلَّا اللَّهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا رَسُوْلُ اللَّهِ وَيُقِيمُوا الصَّلُوةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ ۚ فَإِذَا فَعَلُوْا ذَٰلِكَ عَصَمُوْا مِنِّى دِمَاءَ هُمْ وَامْوَالَهُمْ اِلَّا بِحَقِّ الصَّلُوةَ وَيُوْتُمُوا الزَّكَاةَ عَلَى اللهِ) (١٤٦٠) الْإِسُلَامِ وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ)) (١٤٦٠)
- (ڔ) (رَمَنُ صَٰلَٰى صَلَاتَنَا وَاسْتَقْبَلَ قِبُلَتَنَا وَٱكُلَ ذَبِيْحَتَنَا فَلْلِكَ الْمُسْلِمُ الَّذِي لَهُ ذِمَّةُ اللهِ وَذِمَّةُ رَسُولِهِ فَلَا تُخْفِرُوا اللَّهَ فِي ذِمَّتِهِ)) (۱۲۷)
- (۲) ایمان کا دوسرامفهوم: وه ایمان جس براُ خروی احکام (نجات ٔ فوز وفلاح اور در جات عالیه کے حصول ) کا







مدار ہے 'بیا بیان ہراعتقادِ حق 'اعمالِ حسنہ اور ملکہ فاصلہ کا نام ہے 'اس ایمان میں زیادتی اور کمی ہوسکتی ہے۔ شارع اس کے ہر ہر جزء کوابیان سے تعبیر کرتا ہے۔ درج ذیل ارشاداتِ مبارکہ ملاحظہ ہوں:

(لا إِيْمَانَ لِمَنْ لاَّ اَمَانَةَ لَهُ وَلَا دِيْنَ لِمَنْ لَا عَهْدَ لَهُ)) (١١٨٠)

(ب) ((اَلْمُسْلِمُ مَنُ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ)) (اَنْهُ

یہ اوران کے علاوہ دیگرا جادیثِ مبارکہ میں مختلف اعمال کوا پیان کا جزء قرار دیا گیا ہے' البنة سب اعمال کی حیثیت یکساں نہیں ہے بلکہ ان میں فرق وتفاوت ہے۔ چنانچے رسول الله مَکَالِیُّئِے کے اعمال کے دومرا تب متعین کیے جیں عمدہ جزء کہلائے جانے والے اعمال کوا بمان کارکن اوران کے مقابلے میں دوسرے اعمال کوشعب الایمان کہا گیا ہے۔ وہ اعمال جورکن ایمان جیں اس کے بارے میں آپ مَکَالْیُوْزِکُوکا ارشادِ مبارک ہے:

((بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةِ اَنْ لَا اِلْهَ اِلَّا اللَّهُ وَاَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَاِقَامِ الصَّلُوةِ وَاِيْنَاءِ الزَّكَاةِ وَحَجَّ الْبَيْتِ وَصَوْمِ رَمَضَانَ)) (``\

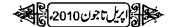
اورشعب الایمان اعمال کے بارے میں فرمایا:

((اَ لَٰإِيْمَانُ بِضُعٌ وَسَبْعُونَ اَوْ بِصُعٌ وَسِتُّونَ شُعْبَةً فَاَفْضَلُهَا قَوْلُ لَا اِلٰهَ اِلَّا اللَّهُ وَاَدْنَاهَا اِمَاطَةُ الْاَذٰى عَنِ الطَّرِيْقِ وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الْإِيْمَانِ)) (١°١)

مفہوم اوّل کے حاص ایمان کا مقابل کفر ہے جبکہ مفہوم ثانی کے حاص ایمان کے مقابل میں تفصیل ہے اگر تصدیق قلبی نہیں ہے اور تسلیم وانقیا دغلبے سیف کی وجہ سے ہے تو نفاقِ اصلی ہے جو کفر کے باہم مرادف ہے اوراگر تصدیق موجود ہے لیکن وظیفۂ جوارح (اعمال) نہیں ہے تواس کو فسق سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

- (٣) ایمان کا تیمرامفہوم: تصدیق الجنان بما لا بد من تصدیقه اس کا ذکر صدیثِ جریل ش ایمان کے بارے شراع اللہ والیوم بارے شرسوال کے جواب میں ہوا ہے: الایمان ان تؤمن باللہ وملائکته و کتبه ورسله والیوم الآخر و تؤمن بالقدر خیرہ و شرہ۔
- (\$) ایمان کا چوتھامفہوم: وہ سکینٹ بشاشت ٔ حلاوت اور طمانیت جومقر بین کو حاصل ہوتی ہے جس کا ذکر درج ذیل ارشادات ربانیہ میں ہواہے۔
  - (() ﴿ هُوَ الَّذِي آنُولَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوۤ الْيَمَانَا مَّعَ إِيْمَانِهِمْ ﴿ ﴾ (الفتح: ٣)
    - (ب) ﴿ فَٱنْزَلَ اللَّهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ (الفتح: ٢٦)
      - (٩) ﴿ لِيُخْرِجَكُمْ مِّنَ الظُّلُمْتِ إِلَى النُّورِ ﴾ (الحديد:٩)

اس طرح ایمان کے چارمفاہیم ہیں جوشر لیتِ مطهرَہ میں استعال ہوتے ہیں۔اگر باہم متعارض احادیث میں سے ہرایک حدیث کواپنے اپنے محمل پرمحول کر لیا جائے تو اس سلسلے کے تمام شکوک وشبہات کا از الہ ہوسکتا ہے۔ چنانچہ جولوگ ایمان میں زیادتی و کمی کے قائل ہیں ان کے پیش نظر ایمان بمعنی سکینت 'بشاشت اور طمانیت ہے اور جولوگ ایمان میں زیادتی و کمی کے قائل نہیں ہیں ان کے پیش نظر ایمان بمعنی تصدیق المجنان بھا لا بد







من تصدیقہ ہے۔ یعنی وہ تصدیق جس کی بدولت کوئی انسان کفر وشرک سے نکل کرمؤمنین کے زمرے میں داخل ہوجاتا ہے۔ اس ایمان میں تمام مؤمنین مشترک ہیں عوام ہوں یا خواص صالحین ہوں یا فاسقین ان کے ایمان میں کی بیٹی نہیں ہو سکتی ۔ اس کی مثال یوں سمجھتے جیسے تمام انبیاء اور رسل علیہم الصلو ق والسلام با وجود تفاوتِ مراتب اور اختلافِ ورجات کے نبوت و رسالت کی ایک بی لڑی میں پروے ہوئے ہیں جی کہ ایمان کے حوالے سے ان میں کی قشم کی تفریق جائز نہیں ﴿ لَا اللّٰهِ اللّٰهُ مِن ہُم اللّٰ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ مِن ہُم اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ال

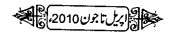
#### ایمان اور اسلام کے درمیان نسبت

بقول صاحب شرب القاصد جمهور كنز و يك ايمان اوراسلام با بهم متر اوف بيل - چنانچد الصحة بيل:
الجمهور على ان الاسلام والايمان واحد: اذ معنى آمنت بما جاء به النبي ماليات صدقته ومعنى أسلمت له: سلمته و لا يظهر بينهما كثير فرق لرجوعهما الى معنى الاعتراف والانقياد والاذعان والقبول (١٥٢)

''جہور کا مسلک یہی ہے کہ اسلام وایمان باہم مترادف ہیں اس لیے کہ آمنت بما جاء به النبی المنظم کامعن ہے ہیں نے ان تمام کی تصدیق کرلی جو نبی کریم تُلاثین کے کرآئے ہیں۔اور اسلمت له کامعن ہے سلیم کرنا اور کسی کا فریا نبردار ہونا اور دونوں کے مفاہیم میں کوئی زیادہ فرق نہیں' کیونکہ دونوں کامفہوم بالآخراعتراف' سلیم اور قبول کی طرف لوٹن ہے۔''

. جمہور کے خلاف حشوبیاور بعض معتزلہ کا مسلک اور نقط منظر ایمان واسلام کے درمیان تغایر کا ہے۔ چنانچہ صاحب شرح المقاصد نے لکھا ہے:

وذهبت الحشوية وبعض المعتزله الى تغايرهما نظرا الى ان لفظ الايمان ينبئ عن التصديق فيما اخبر الله تعالى على لسان رسله ولفظ الاسلام عن التسليم والانقياد ومتعلق التصديق يناسب ان يكون هو الاخبار ومتعلق التسليم الاوامر والنواهى (١٥٠٠) دمثويه اور الحض علاء كا خيال بح كه ايمان اورا الام باجم متغاير بين لفظ ايمان كامتى ان تمام اشياء كى تصديق بح دن كى خبر الله تعالى نے اپنے رسول كى زبانى دى بے اور اسلام كا معى تشليم و انقياد (فرما نبردارى) بے اس طرح تقد ين كاتعلق اخبار سے جبك اسلام كاتعلق اوامرونواى سے بـ "







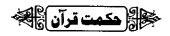
#### جمہور کے دلائل

- (١) ﴿ فَأَخُرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿ فَمَا وَجَدُنَا فِيْهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ الْمُسْلِمِيْنَ ﴿ فَمَا وَجَدُنَا فِيْهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ الْمُسْلِمِيْنَ ﴾ اللَّريت ﴾
- (٢) ﴿ قُلُ لَّا تُمُنُّوا عَلَى إِسْلَامَكُمْ عَلِ اللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَالْكُمْ لِلْإِيْمَانِ ﴾ (الححرات:١٧)
  - (٣) ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَقَوْمِ إِنْ كُنتُمُ أَمَنتُمُ بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوۤا إِنْ كُنتُمْ مُّسُلِمِيْنَ ﴿ ﴾ (يونس)
    - (٤) ﴿إِنْ تُسْمِعُ إِلَّا مَنْ يُتُوْمِنُ بِالْتِنَا فَهُمْ مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ (الروم)
- (٥) ﴿ لِنَا يَتُهَا الَّذِيْنَ امَّنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُطْتِهِ وَلَا تَمُوْتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُّسْلِمُونَ ﴿ ﴾ (آل عمران)
- (٦) ﴿ قُلُ اٰمَنَّا بِاللَّهِ وَمَآ اُنْزِلَ عَلَيْنَا وَمَآ اُنْزِلَ عَلَى اِبْرِهِيْمَ وَاسْلِمِيْلَ وَاِسْلِحَقَ وَيَعْقُوْبَ وَالْاَسْبَاطِ وَمَآ اُوْتِنَى مُوْسَلَى وَعِيْسَلَى وَالنَّبِيُّوْنَ مِنْ رَّبِهِمْ ۖ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ آحَلٍ مِّنْهُمُ ۚ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُوْنَ۞﴾ (آل عمران)
  - (٧) حضرت عمرو بن عبسه ولينيؤ كي روايت مين ب: فَأَتَّى الْإِسْلَامِ ٱفْضَلُ؟ قَالَ: ((الْإِيْمَانُ))(١٥١)
- (٨) ((بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسِ شَهَادَةِ أَنُ لاَّ إِللهَ إلاَّ اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ .....) (°°') بياوران جيسي ديگرآيات بينات اوراحاديثِ مباركه يهان واسلام كا باهم مترادف هونا معلوم هوتا

ہے۔صاحب شرح المقاصد علامة تفتا زانی نے لکھاہے:

الاسمان من قبيل الاسماء المترادفة وكل مؤمن مسلم وكل مسلم مؤمن لان الايمان اسم لتصديق شهادة العقول والآثار على وحدانية الله تعالى وان له النحلق والامر لا شريك له في ذلك والاسلام اسلام المرء نفسه بكليتها لله تعالى العبودية له، من غير شرك فحصلاً من طريق المراد منهما على معنى واحد، ولو كان الاسمان متغايرين شرك فحصلاً من طريق المراد منهما على معنى واحد، ولو كان الاسمان متغايرين لتصور وجود احدهما بدون الآخر، ولتصور مؤمن ليس بمسلم، او مسلم ليس بمؤمن، فيكون لاحدهما حكم ليس للآخر وهذا باطل قطعاً وقال في الكفاية: الايمان هو تصديق الله فيما اخبر من اوامره ونواهيه، والاسلام هو الانقياد والخضوع لألوهيته وذا لا يتحقق الا بقبول الامر والنهى فالايمان لا ينفك عن الاسلام حكما فلا يتغاير ان (١٠٠١) لا يتحقق الا بقبول الامر والنهى فالايمان لا ينفك عن الاسلام حكما فلا يتغاير ان (١٠٠١) لي كرونوں اسم (ايمان اوراسلام) اسمائے مترادف ش سے بين برمومن سلم اور برسلم مؤمن ہے اس كى تقد يق كانم ايمان ہوا والرا مل الحجاز وقوں سے مرادا يك بى معنى ہوئے وقوں المراسلم كافرونوں باہم مغاير كى بندگى بجالانے كانام ہوا بكر ونوں باسم كافرونون باہم مغاير مومن كن بوئے يعز كى الله كافرونين ماكا ورسلم كافرونون باہم مغاير مومن كن يونون كن كان كان كان ورسلم كافرونين بوئا يعنى كى مؤمن كافرونينيسلم كافر ملم كافرونينير مومن كافرونينيسلم كافر ملم كافرونينير مؤمن كن يومن كن يومن كن يومن كن يومن كافرونينيس ہوئا بين كام ورسل كافرونين كافرونين كن يومن كافرون كان كومن كن يومن كن كن يومن كن يومن كن يومن كن يومن كن يومن كن كن يومن كن يومن كن يومن كن كن يومن كن كن يومن كن يومن كن كن يومن كن يومن كن يومن كن يومن كن كن يومن كن يومن كن يومن كن يومن كن كن





ہے کہ ایمان اللہ تعالیٰ کے بتائے ہوئے اوا مرونواہی کی تقید ہتی اور اسلام اس کی الوہیت کے سامنے سرتسلیم ثم کرنے کا تقور سرتسلیم ثم کرنے اور فرما نبر داری کا نام ہے اور فلا ہر ہے کہ اللہ کی الوہیت کے سامنے سرتسلیم ثم کرنے کا تقور اس کے اوا مرونواہی کو قبول کیے بغیر نہیں ہوسکتا ۔ البندا ایمان کا وجود اسلام کے بغیر نہیں ہوسکتا اور جب نہیں ہوسکتا تو دونوں مغار بھی نہیں ہو سکتے۔''

#### حشوبیا وربعض معتز لہ کے دلائل

- (١) ﴿ قُلْ لَّمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا اَسْلَمْنَا ﴾ (الححرات: ١٤)
- (۲) قرآن مجید میں بے شارمقامات پرایمان واسلام کوایک دوسرے برعطف کیا گیا ہے اورعطف معطوف اورمعطوف علیہ کےمغابرت کا تقاضا کرتا ہے۔مثلاً:
  - (١) ﴿إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمْتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنْتِ ﴾ (الاحزاب:٥٥)
    - (٧) ﴿ وَمَا زَادَهُمُ إِلَّا إِيمَانًا وَّتُسْلِيْمًا ﴿ وَالاحزابِ ا
- (ع) حدیث جریل میں ایمان کے متعلق سوال کا جواب دیتے ہوئ آپ نے فرمایا تھا: ((اَلْإِیْمَانُ اَنُ تُوُمِنَ بِاللّٰهِ وَمَلْنِکَتِهِ وَکُتِیهِ اللّٰهِ وَکُتِیهِ اللّٰهِ وَمَلْنِکَتِهِ وَکُتِیهِ اللّٰهِ وَلَا تُشُولِكَ بِهِ وَتُقِیْمَ الصَّلَاةَ وَتُوْتِی الزَّکَاةَ اللّٰهُ وَلَا تُشُولِكَ بِهِ وَتُقِیْمَ الصَّلَاةَ وَتُوتِی الزَّکَاةَ اللّٰهُ وَلَا تُشُولِكَ بِهِ وَتُقِیْمَ الصَّلَاةَ وَتُوتِی الزَّکَاةَ الْمُمُورُوضَةَ وَتَصُومُ وَمَضَانَ)) (۲۰۱۷ فره بالاحدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ایمان المور فہ کورہ بالاحدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ایمان المور فہ کورہ بالاحدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ایمان المور فہ کورہ بالاحدیث سے کانام ہے۔
  - (٥) حضرت الس التين كل مديث من إن الله الله علانية والإيمان في القلب (١٥٨)

اصل بات یہ ہے کہ ایمان واسلام کی الگ الگ حقیقت شرعیہ اور لغویہ ہے۔ ایمان تو نام ہے اعتقاد مخصوص کا اور اسلام نام ہے اعمالِ شرعیہ کی تعمیل کا رئیکن ہر ایک کو دوسرے کے ساتھ پیمیل کا تعلق ہے ، چیسے کوئی معتقد اعمالِ شرعیہ کی تعمیل کے بغیر صرف انقیا وِ ظاہری سے مطبع کا مل نہیں ہوسکتا اس طرح کوئی مسلم اعتقاد قلبی کے بغیر صرف انقیا وِ ظاہری سے مطبع کا مل نہیں ہوسکتا۔

حافظ ابن رجب حنبلی کابیان ہے کہ جب ایمان واسلام کوالگ الگ ذکر کیا جاتا ہے تو دونوں باہم مترادف ہوتے ہیں اورا یک ساتھ ذکر کیا جاتا ہے تو دونوں مغایر ہوتے ہیں۔

فالأيمان والاسلام كاسم الفقير والمسكين اذا اجتمعا افترقا واذا افترقا اجتمعا

یتی بید دنوں لفظ 'دمسکین' اور' فقیر' کی طرح ہیں'جب بید دنوں ساتھ ساتھ بولے جاتے ہیں تو ان کے حقائق متباین ہوتے ہیں اور الگ الگ بولنے کی صورت میں ایک دوسرے میں داخل ہوتے ہیں۔ (۱۲۱۱)

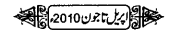




#### حواشي

- (۱۳۷) شرح المقاصد' ج٥ 'ص ٢١١ و شرح المواقف' ج٨' ص ٣٢٠.
  - (١٣٨) كتاب الوصية الايمان لا يزيد ولا ينقص وحقيقته
  - (١٣٩) العقائد النسفية فصل الفرق بين الايمان والاسلام\_
  - (١٤٠) العقائد الاحمدية فصل الايمان زيادة ونقصانا فيه وكنهه
    - (١٤١) فضل الباري ج ١٠ ص ٢٥٩ ـ
    - (١٤٢) شرح المقاصد عنه ص ٢١٤.
    - (١٤٣) شرح المقاصد عنه ص ٢١٤٠
  - (٤٤٤) العقيدة الطحاوية فصل في تعريف الايمان وما ينقصه ويزداده.
    - (١٤٥) فضل الباري ج١٠ ص ٢٦٤ ٢٦٩ ملحصًا
- (١٤٦) صحيح البخاري كتاب الايمان باب فان تابوا واقام الصلاة واتوا الزكاة فخلوا سبيلهم وصحيح مسلم كتاب الايمان باب الامر بقتال الناس حتى يقولوا لا اله الا الله .....
  - (١٤٧) صحيح البخاري كتاب الصلاة ، باب فضل استقبال القبلة يستقبل باطراف رجليه\_
  - (١٤٨) رواه البيهقي في شعب الايمان مشكوة المصابيح كتاب الايمان الفصل الثاني ـ
- (٩٤٩) صحيح البخاري كتاب الايمان باب المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده. وصحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان تفاضل الاسلام وأي اموره افضل.
- (١٥٠) صحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان اركان الاسلام ودعائمه العظام وصحيح البخاري كتاب الايمان باب بني الاسلام على حمس
  - (١٥١) صحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان عدد شعب الايمان وافضلها وادناها\_
    - (۱۵۲) شرح المقاصد 'ج٥ ' ص ۲۰۷ ـ
      - (۱۵۳) ایضاً \_ ج٥٬ ص ۲۰۹ \_
  - (٤٥١) محمع الزوائد ومنبع الفوائد ، ج١ ، ص ٩٥ ، كتاب الايمان ، باب اي العمل افضل واي الدين احب الى الله \_
- (٥٥) صحيح البخاري كتاب الايمان باب دعائكم ايمانكم وكتاب التفسير باب وقاتلوهم حتى لا تكون فتنة ويكون الدين لله وصحيح مسلم كتاب الايمان باب بيان اركان الاسلام ودعائمه العظام
  - (١٥٦) شرح المقاصد 'ج٥ ' ص ٢٠٧\_
  - (١٥٧) صحيح البخاري٬ كتاب الايمان٬ باب سؤال حبريل النبي مُشَكِّك عن الايمان والاسلام والاحسان وعلم الساعة\_
    - (١٥٨) مسند احمد على على ١٣٥٬١٣٤ مسند سيدنا انس بن مالك فيد
    - (٩٥٩) صحيح البخاري كتاب الايمان باب من قال ان الايمان هو العمل
  - (١٦٠) محمع الزوائد ومنبع الفوائد٬ ج١٬ ص ٥٩ كتاب الايمان٬ باب أي العمل افضل واي الدين احب الى الله \_
    - (١٦١) فتح الملهم شرح صحيح مسلم علامه شبير احمد عثماني على ١٠ ص ٢٨ و ٢٩ عد ١٠









# تعارف وتب*صر*ه (۱)

نام کتاب : اسلام اورانتها بیندی

خخامت:182صفحات تیمت: درج نبیں ناشر:سیکرٹری' اسلامی نظریاتی کونس ُ اسلام آباد

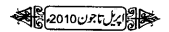
اسلامی نظریاتی کونسل حکومت پاکستان کا ایک اہم ادارہ ہے جس کی ذمدداری ہے کہ ملکی مسائل کا جائزہ لے اوران کے ملکی مسائل کا جائزہ لے اوران کے ملکی کے لیے سفار شات پیش کرے۔ چنانچہ اس سلسلہ میں اس ادارے نے ۲۰۰۵ء میں اسلام اور دہشت گردی کے عنوان سے ایک رپورٹ شائع کی جس میں حقیقت پندانہ انداز میں موضوع کے ساتھ انصاف کیا گیا ہے اور دہشت گردی کا تعلق اسلام کے ساتھ جوڑنے کو بے انصافی قرار دیا گیا ہے 'کیونکہ اسلام تو امن ادرسلامتی کا دین ہے۔

وہشت گردی کا انہا پندی کے ساتھ گہراتعلق ہاں لیے اسلامی نظریاتی کونسل نے اس صورتِ حال کی علین کو دہشت گردی کا انہا پندی کے ساتھ گہراتعلق ہاں لیے اسلامی نظریاتی کونسل نے اس صورتِ حال کی علین کو محسوس کرتے ہوئے زیر تبھرہ کتاب شائع کی جس میں موضوع سے متعلق معروف تجزید نگاروں کی آٹھ تحریری ماسل ہیں جن میں انہا پندمی کے مختلف پہلوؤں پرسیر حاصل بحث کی گئی ہے اور اس کے اسباب کی نشاندہ ہی می گئی ہے۔ خاص طور پراس چیز کونمایاں کیا گیا ہے کہ جب دوگر وہوں 'دومسلکوں اور دوم کا تب فکر کے درمیان کی گئی ہے۔ خاص طور پراس چیز کونمایاں کیا گیا ہے کہ جب دوگر وہوں 'دومسلکوں اور دوم کا تب فکر کے درمیان اختلافی مسائل پر بحث ہوتی ہے وہشتم ماراج لوگ آپے سے باہر ہوکر مخالف کوتشد دکا نشانہ بناتے ہیں۔ یہبل سے انہا پندی جنم لیتی ہے اوراگر اس مر طے پر حکمت کے ساتھ اس معاطے کو نیٹا نہ لیا جائے تو حالات علین سے سے انہا پندی جنم لیتی ہو دراگر اس مر طے پر حکمت کے ساتھ اس معاطے کو نیٹا نہ لیا جائے تو حالات کی تعلیم ویں تو ساتھ ہوں کا خاتمہ ہوسکتا ہے۔

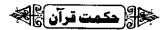
کتاب کے نویں باب میں اسلامی نظریاتی کونسل کی طرف سے انتہا پیندی کوختم کرنے کے سلسلہ میں کی جانے والی کوششوں کا ذکر ہے۔ پھر دسویں باب میں اس مسئلے کے اسباب اور وجو ہات کا جائزہ لیا گیا ہے اور تفصیل کے ساتھ محمل کرنے کے متیجہ میں انتہا پیندی ختم نہیں تو کافی حد تک کم ضرور ہو کتی ہے۔

اسلامی نظریاتی کوسل کی طرف ہے یہ کتاب ایک مفیداوراجھی کوشش ہے۔

(تبصره نگار بروفيسرمحمه يونس جنجوعه )







نام كتاب : مسلمانون كا ديني اورعصرى نظام تعليم

مصنف : ڈاکٹرمحموداحمہ غازی

ضخامت:256صفحات قيت:175روپي طنحا پية: ☆ الشريعها كادمي ہاشمى كالونى ، كلَّنى والا، گوجرانواليہ

سے اس کا ب معروف دینی سیست ۱۷۵ روپے سے اور بھی ہے ، کہ اس مریبے اور اور اور اس کا دو است کا باہد کا اور کھتی ہے ، کہ اس کے مختلف محاضرات پر مشتمل ہے جوانہوں نے متفرق مواقع پر دیے۔ ڈاکٹر صاحب کو اسلامی علوم پر تحقیق کی خصوصی صلاحیت سے نواز اگیا ہے۔ اس کے علاوہ گفتگو کا سلقہ اور مؤثر پر اید بیان میں آپ منفر داسلوب کے مالک ہیں۔ قرآن طدیث سیرت اور فقہ پر آپ کے گراں مایہ خطبات کتا بی شکل میں شائع ہوکر قبولِ عام حاصل کر چکے ہیں۔

زیرتبره کتاب بھی آپ کے ان خطبات اور تقاریر پرمشمل ہے جن میں عصری اور وین تعلیم پرحقیقت پندانہ گفتگو کی گئی ہے۔ یہ آتھ خطبات کا مجموعہ ہے۔ ان خطبات میں نہایت مؤثر انداز میں اس بات پر بحث کی گئی ہے کہ دینی مدارس میں کہاں کہاں اصلاح کی ضرورت ہے اور اس دور میں علائے کرام کا جدید عصری علوم سے واقف ہونا کس قدر ناگزیر ہے۔ ڈاکٹر صاحب کے ان آٹھ خطبات کو بڑی کا وش کے ساتھ سیدعزیز الرحمٰن (دار العلم والتحقیق کراچی) نے مرتب کیا اور الشریعہ اکا دی گو جرا نوالہ نے شائع کیا ہے۔ کتاب میں ویے گئے خطبات کے عنوان درج ذیل ہیں:

- (۱) د بن مدارس:مفروض حقائق لا تحمل
  - (۲) قديم وجديدتعليم مين ہم آ ہنگي
- (۳) مىلمانوں كى تعليمى روايت اور عصرِ حاضر
- (4) اکیسویں صدی میں پاکتان کے تعلیمی ثقاضے
- (۵) مغرب كاڤكرى اورتهذيبي چيلنج اورعلاء كى ذبته داريال
  - (۲) وینی مدارس میش تخصّص اوراعلی تعلیم و حقیق
    - (۷) مسلکی اختلاف اوراس کی حدود
    - (۸) عصرِ حاضر میں علماء کی ذ مہداریاں

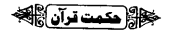
جہاں یہ کتاب مدرسین علوم اسلامیہ اور تعلیم وتعلّم کے ساتھ تعلق رکھنے والے افراد کے لیے مفید ہے وہاں وارالعلوموں کا لجوں اور یو نیورسٹیوں کے منظمین اور شعبہ تعلیم سے مسلک حکومت کے اربابِ حل وعقد کے لیے اس میں راہنمائی موجود ہے کہ وطن عزیز میں نظامِ تعلیم کی تنظیم و تنفیذ کس انداز سے کی جائے کہ ہمار سے تعلیم اواروں میں جدیدعصری تقاضوں پر پورے اترنے والے علاء وفضلاء تیار ہو کیس۔

تاب میں کمپوزنگ کی غلطیاں موجود ہیں جن کی اصلاح ضروری ہے۔

( تبعره نگار: پروفیسرمحدیونس جنجوعه )







نام كتاب: فبمِ توحيد

مؤلف : الشيخ عبدالله بن احمد الحويل مترجم: ابوعمروحا فظ طاهر اسلام عسكري

ضخامت:176 صفحات قيمت: درج نهيس

ناشر: دار الامة للنشر والتوزيع

بلاشبہ تمام انبیاء ورسل کی بعثت کا مقصد لوگوں کوشرک وظلم کے اندھیروں سے نکالنا اور لوگوں کا اللہ وصده لاشریک کے ساتھ عبد و معبود کا تعلق ورشہ قائم و استوار کرنا تھا۔ حتیٰ کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے آخری نبی حضرت محمطاً النی ایک آخری کتاب میں شرک کے ابطال اور تو حید کے اثبات پرجس قدر زور دیا 'کسی دوسرے معالیے میں اس کی نظیر نبیں ملتی ۔ چونکہ یہ اللہ کی طرف سے آخری ہدایت نامہ ہے جوتا قیام قیامت آنے والے انسانوں میں اس کی نظیر نبیں ملتی ۔ چونکہ یہ اللہ کی طرف سے آخری ہدایت نامہ ہے جوتا قیام قیامت آنے والے انسانوں کے لیے نور اور ہدایت کا اقلین اور وا صدسر چشمہ ہے' اس لیے اس کتاب مبین میں شرک کی بھر پور ندمت کی گئی ہو جو جسی اپنی مثال آپ ہے' کیونکہ اس عقیدہ تو حید میں انسان کی دنیا و پہلو کی جس طرح توضیح اور تشریح کی گئی ہے وہ بھی اپنی مثال آپ ہے' کیونکہ اس عقیدہ تو حید میں انسان کی دنیا و ترخت کی فلاح دکامیا بی کار از مضمر ہے۔

الله تعالی نے قر آن مجید میں جگہ جگہ شرک کی قباحت اور شکینی کو واضح کیا ہے اور شرک کو ایک نا قابل معافی جرم قرار دیا ہے۔ جو شخص شرک سے تو بہ کیے بغیر مرگیا' الله تعالیٰ اس کی بخشش نه فرمائے گا۔ اس کی دلیل الله تعالیٰ کا بدار شاد ہے :

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ اَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ ۚ وَمَنْ يُّشُرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَاى اِثْمًا عَظِيْمًا﴾﴾ (النساء)

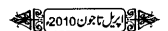
''الله بسشرک ہی کومعاف نہیں کرتا'اس کے ماسوا دوسرے جس قدر گناہ میں دہ جس کے لیے چاہتا ہے معاف کر دیتا ہے۔اور جس نے شریک تھمرایا اللہ کا کسی کو اس نے بہتان باندھا اللہ پر (اور ارتکاب کیا) بہت بڑے گناہ کا۔''

ایک اورجگه پرارشاد فرمایا که شرک پر جنت حرام ہے اور وہ دائی جہنی ہے:

﴿ إِنَّهُ ۚ مَنۡ يُشُوِكُ بِاللَّهِ فَقَدُ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَاْوَالُهُ النَّارُ ۗ وَمَا لِلظَّلِمِيْنَ مِنْ اَنْصَادِ۞﴾

'' جس نے اللہ کے ساتھ کسی کوشر یک تھہرایا اس پراللہ نے جنت حرام کر دی اور اس کا ٹھکا نہ جہنم ہے'اور ایسے ظالموں کا کوئی مدد گا زئیس۔''

نی اکرم مُلَافِی اُنے شرک کے متعلق فرمایا:







process started through the interaction of the stuff of all created objects (i.e. earthen soil or clay) and the source of all living/organic beings (i.e. water). And thus emerged the organic compounds leading to the first tiny living amoeba — the starting point of the biological or living realm that evolved and passed through myriad stages. Indeed, this completes the third stage in the hierarchy of descents from the Supreme Creator, which in a way also marks the first stage of evolution. This very truth has been beautifully expressed in a Persian couplet of Baydil roughly translated into English thus:

"Two realms (of "khalq" and "amr") have been consumed in the creation of a prototype of living being,

O spring flower of nothingness! Be mindful of your lofty status"

\* \* \* \* \*

(To be continued)

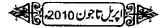
''اےلوگو! شرک ہے بچو' کیونکہ یہ چیونٹی کے چلنے کی آ واز ہے بھی زیادہ پوشیدہ ہے۔'' ''ا

قرآن وسنت کی تعلیمات کے مطابق دنیا اور آخرت میں اللہ کی رضا حاصل کرنے کے لیے اس گنا وظیم سے اپنا دا من بچانا از بس ضروری ہے۔ زیر نظر کتاب ''فہم تو حید'' اسی موضوع سے متعلق ہے اور الشخ عبد اللہ بن المحمد المعیت ''کار دوتر جمہ ہے۔ اس کتاب کی بیخو بی ہے کہ فاضل مؤلف نے قرآن وسنت میں اس اہم ترین موضوع سے متعلق بھرے ہوئے مواد کو حن ترتیب' اختصار اور جامعیت کے ساتھ بچاکر کے ساتھ بچاکر دیا ہے۔ گویا اس کتاب میں تو حید سے متعلقہ اہم مباحث کو اختصار اور جامعیت کے ساتھ بچاکر کے ''دریا کو کوز سے میں بند کرنے'' کی مثال قائم کردی ہے۔ اس کتاب میں تو حید کی تعریف' اقسام' اہمیت وفضیات ''دریا کوکوز سے میں بند کرنے'' کی مثال قائم کردی ہے۔ اس کتاب میں تو سل وسیلہ نیر اللہ کی تعریف' استعانت' اور تو حید کی ضد بعنی شرک کی تعریف' اقسام' مثالیں' تاریخ اور شینی وسن اسے لیکر عقا 'ند و نیاز' استعانت' بھوا نہ شفاعت' زیار ہے تبور' جاد و غیب دانی 'علم نجوم' بدفائی' بدشگونی' غیر اللہ کی تسم کھانا' ریا کاری اور حصول دیا کی خاطر عبادت کر نے جیسے اہم موضوعات کی شرع حیثیت کا بھی جائز ہ لیا گیا ہے۔

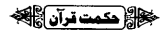
یات کی مرابعت میں اور حسن کے اعتبار سے واقعتا اس لائل ہے کہ اس کا اردوایڈیشن اردودان طبقے کے اس کا اردوایڈیشن اردودان طبقے کے

مرگفر میں ہؤاور گھر کا ہر فرداس سے مستفید ہو۔

اس کے مترجم حافظ طاہراسلام عسکری صاحب ہیں جوقر آن اکیڈمی لا ہور میں بطورر پسر چ ایسوی ایٹ بھی کام کر چکے ہیں۔اس کتاب کی اہمیت وافا دیت کے پیش نظر اس کا اردو میں ترجمہ کرنا واقع تا ایک مستحن امر ہم کام کر چکے ہیں۔ اس دینی خدمت پروہ یقینا مبارک باد کے مستحق ہیں۔اللہ تعالی موصوف کی اس وقع دینی وعلمی کاوش کو شرف قبولیت بخشے اور عوام الناس کواس سے زیادہ سنفادہ کرنے کی توفیق عطافر مائے۔ (آمین) شرف قبولیت بخشے اور عوام الناس کواس سے زیادہ سنفادہ کرنے کی توفیق عطافر مائے۔ (آمین)





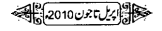


Since they are essentially created beings (and therefore belong to the realm of khalq), their movement is always in time, though they can travel and move at a tremendously fast speed on account of the subtle and non-dense source of their origination. Thus they can easily and speedily reach the farthest corners of the heavens for which we humans have to spend trillions of Dollars. And as a matter of fact human beings have not yet gone as far as the jinn have access to. Lastly, jinn, like angels, can assume various forms. For example angels can appear in the form of human beings as we read in Surah Maryam: "....and he appeared to her in the semblance of a man." [Maryam, 19:17] Similarly, jinn in addition to human form can take the form of animals and reptiles etc, particularly snakes.

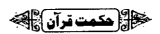
Going back to the scientists' and cosmologists' views about the creation of the universe, the acceptance of Big Bang Theory by them definitely repudiates the old belief based on the Newtonian Physics with regard to the eternity of material universe. Now researchers are almost unanimous in asserting that the physical universe came into being twenty billion years ago as a result of a Big Bang. If asked when and where exactly this Big Bang took place, the theoretical physicists simply reply that there was no time and space before the explosion and therefore, the question itself is meaningless. Similarly, they totally avoid and keep silent about the question as to who brought about this Big Bang explosion as this obviously demands a Necessary and self-existent Creator. Moreover, the scientific and naturalistic method is, by its very nature, unable to appreciate the realm of amr and its entities preceding the realm of khalq.

#### THE THIRD STAGE OF DESCENT

The third stage of descent began when, as stated above, planets with extremely high temperature cooled and so did the planet earth. The cooling off process produced two results. Firstly, just as a burning coal after a while gathers ash at the outer surface, similarly a layer of clay appeared on the outer surface of the earth. This "crust" of the earth in due course of time became the origin and source of all forms of earthly life --- vegetative and biological. Secondly, the exhaled steam or vapors emitted from the earth enveloped the planet and thus constituted its atmosphere. The combination of hydrogen and oxygen in the atmosphere led to the emergence of water which in turn became the source of all forms of life on earth, as the Quran asserts: "....and that We made every living thing of water." [Al-Ambia, 21:30] Taking the form of clouds, it rained torrentially on earth for a long spell of time. At this stage of creation there was perhaps nothing on earth except water and probably this was referred to by the Quran in these words: ".....and His Throne was on water...." [Hud, 11:7] As a result of the cooling of the earth, its outer crust shrank making its surface at some points high (where we now see mountains and plateaus); while some other areas were turned into deep pits which were filled by rain water and eventually became oceans. And then with the passage of time, chemical fermentation and evolutionary







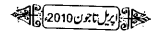
measured; cosmology may come to be ruled more by aesthetic preference or prejudice than by the traditional principles of science. In fact, some scientists claim that the new physics has freed itself from the old mechanistic world-view found within Newtonian physics and moved much closer to the world-view of religion. The two basic theories of modern physics --- quantum theory and the theory of relativity --- seem to contain certain features of the theological world-view, in particular the incredible interconnectedness of things and the fundamental unity that underlies the entire universe from the microcosm to the macrocosm.

The above paragraphs go a long way to vindicate that in a part of the realm of light (noor) --- through the Divine word of Kun --- an explosion of dense matter took place, which according to current cosmological theories marked the origin of the cosmos, the galaxies and planets including the solar system and our earth. For a believer of Quranic metaphysical world-view, it is very easy to imagine that the "Big Bang" was the effect of another word "Kun" of Allah (SWT) that took place in a part of the sphere of ethereal noor. Heat and fire are the main characteristics of this phase of creation. In the beginning a fireball of radiation at extremely high temperature and density, but occupying a tiny volume, is believed to have formed. According to Steven Weinberg (1933---), a leading astrophysicist, this fire consisted of tiny particles of electrons, positrons and neutrons with extremely high degree of temperature --- probably one hundred thousand million degrees centigrade. This expanded and cooled, extremely fast at first, but more slowly as sub-atomic particles condensed into matter that later accumulated to form galaxies and stars. The galaxies are currently still retreating from one another. What was left of the original radiation continued to cool and has been detected as a uniform background of weak microwave radiation. The important point to note is that at this stage jinns were created by Allah. Both the Quran and the hadith describe the jinn as a definite species of living and personalized beings who enjoy a certain amount of free will and will thus be called to account on the day of judgement.

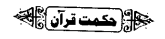
As the words *noor* and *naar* --- the essential originative substance of angels and *jinn* --- are phonetically close, similarly *jinn* have special affinity with angels. That is why Azazeel, on account of his immense piety and great devotional service, associated with angels of lower stature. Generally the *jinn*, however, cannot rise up to the lofty station of highly elevated angels. They nevertheless do try to steal away some information from the angels when they descend on earth for the execution of Allah's plan and orders. The following parts of two verses of the Quran describe these points:

"....except him who snatches away something...." [As-Safaat, 37:8]

".....but he who listens by stealth is pursued by a visible flame." [Al-Hijr, 15:10]





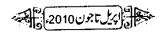


To justify this picture, it was postulated that the density of matter remains constant through continuous creation of "new matter". The universe would, therefore, look more or less the same at times and one could say that it is not static but is in a steady state. Today, however, in view of the available evidence in support of the Big Bang Theory, especially from the COBE satellite, almost all cosmologists have no interest in the Steady State Theory. The Big Bang Theory provides a mathematical description for the evolution of the cosmos, according to which the universe started from an infinite density and very high temperature and then expanded, thinned out, and cooled. As stated above, in this stage of naar (fire) the self-conscious and freedom-enjoying beings created by Allah were jinns. As the Quran says:

"Whereas the jinns We had Created, (long) before that, out of the fire of scorching winds." [Al-Hijr, 15:27]

The cosmogony of the Quran is a specifically creation theory. The Quranic account of creation is distinctive in its thoroughness (creation ex nihilo) and in its impact upon both philosophy and science. A Muslim believer sees the cosmos as a contingent, derivative world, a world with creaturely status. The Quran affirms that Allah created out of nothing whatever through the Divine word of "kun". The core of this belief is indeed the world's ontological dependence upon God. Since Allah created the cosmos and time together, his creative and sustaining act must be said to fall outside the temporal dimension, and likewise his "purposing" and "willing". Even the most alluring analogues to eternal existence --- the "timeless moment" of aesthetico-mystical experience, or extrapolation from experiences of a "specious present" --- shed little or no light upon the concept of a timeless willing or purposing to create. Nor do they illuminate the conception of God as sustaining the world from moment to moment --- the eternal and nontemporal supporting a world existing in time. The recession of the galaxies, the "expanding" of the universe has seemed to some cosmologists also to imply a "beginning", a primordial state of immense density, the centre from which expansion and dispersion subsequently took place.

The old paradigm and its classical materialism within the fields of both physics and astronomy have become increasingly out-dated. A whole range of phenomena in sub-atomic/astro physics and astronomy are now being seriously considered. Scientists are working in areas that force them to revise their observational methods, to invent new and more flexible models and to develop more subtle mathematical procedures for interpreting their experimental data. Particle physicists cannot see directly into the sub-nuclear world they wish to explore and must therefore work indirectly and inferentially. Modern cosmologists have no hope of ever seeing for themselves the creation of the universe, and infer from that they now see what must have taken place at the beginning of time. In cosmology, as in particle physics, experimental or observational evidence is being replaced with theory and speculation, which is increasingly removed from what can be





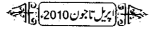


#### THE SECOND STAGE OF DESCENT: KHALO

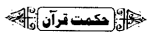
The second stage of descent (of the realm of amr) to the realm of khalq (i.e. physical creation) is the first station of primal material creation of which present-day cosmologists and astrophysicists have started to have some vague and quasi-speculative idea.

The modern science of nature expressly limits itself to the corporeal domain alone, which it isolates from the total realm of being while considering things in their purely spatial and temporal phenomenality, as if suprasensible reality with its differing levels were nothing at all and as if that reality were not knowable by means of the intellect or suprasensible source. The second stage of descent of the creativity of Allah is the beginning of the realm of khalq with which modern scientific and cosmological theories are concerned. Researchers have mapped out physical reality, ranging from the micro realm of quarks and electrons to the macro realm of planets, stars and galaxies. Physicists have shown that all matter is ruled by a few basic forces of gravity, electromagnetism, and the strong and weak nuclear forces. The universe exploded into existence 15 billion years ago. Then 4.5 billion years ago, the disintegrating fragments of an exploding star, evolved into our solar system. Modern science seems unable to synthesize and summarize its body of knowledge into a comprehensive whole, possibly because it lacks elements of the sacred and the revealed guidance that are as real and truly experienced within man as they are manifested within the external world of Nature. Even in the realm of khalq, there is the creation of jinn who are nonphysical and therefore invisible. Jinns, though incorporeal and invisible, are creatures of alam-e-khalq and the material out of which they were shaped is fire. In the Quranic ontosophy the stage of the creation of jinns is temporally prior to the creation of humans and is of utmost importance as the jinn (Azazeel by name) who refused to prostrate before Adam, was called Satan by Allah --- the archenemy of Adam and his progeny till the Doomsday.

Among a few of the cosmological beliefs that lasted for long was the belief in static universe. With the discovery of the general expansion of the universe, it seemed natural that if universe is expanding then as much as we move backward in time, the universe should be more condensed until we arrive at an infinitely dense and small point from which the universe began, which is substantially the same as the concept of Big Bang Theory. Although Hubble's discoveries supported this picture but they were not, in their own, sufficient to convince scientists to accept the Big Bang Theory. The Steady State Theory, for instance, while accepting the expansion of the universe, attempted to suggest an interpretation that nevertheless avoided any "beginning" or "end" of the cosmos. Hermann Bondi (1919-2005), Thomas Gold (1920-2004) and Fred Hoyle (1915-2001) were the originators of this theory in 1948, and for about two decades it was considered the leading competitor to the Big Bang Theory. According to the Steady State Theory, if the universe is expanding forever, there is no need for the initial Big Bang.







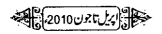
are related to this first stage in the process of devolution. And at this stage the two categories of beings created from this ethereal and simple light were not only conscious and personified individuals but also self-conscious beings. One of these categories consisted of all the highly honored angels whose number cannot be encompassed, including the Archangel Gibraeel --- the rooh of holiness/the-trustworthy rooh. The following ayah refers to the huge number of the angels:

"And no one knows the battalions of your Lord except Him ...." [Al-Muddathir, 74:31]

It has already been noted that there is an authentic hadith narrated by Ayesha in which it is explicitly stated that the angels were created from light. The other category of self-conscious beings that was created from the primal noor consisted of the spiritual souls of all the human beings who were to ever appear on the surface of the earth, including those of Prophet Adam and Prophet Muhammad. It was from a collective assembly of these human fully self-conscious spiritual souls who were, according to a hadith narrated by Abu Hurairah and reported by Imam Muslim, in the form of "huge multitudes" that Allah took the Primordial Covenant of "Am I not your Lord?" The Quran narrates that Allah asked the collective assembly of the human souls the question: "Am I not your Lord?" and "....they all said: Yea! Most certainly". [Al-Aaraf, 7:172] After taking this Primordial Covenant the repose of the "first death" was imposed on these souls and they were carefully placed in a "storehouse of souls". It is from this resting place that they are lifted when the time comes to "blow" them into the physical body of the human fetus who has been gestating in the mother's womb. As already mentioned, there is an opinion among some of the scholars that the "storehouse of souls" is that archangel al-rooh that is mentioned three times in the Quran alongwith angels with the conjunctive "and" appearing between the two [Al-Maarij, 70:4; Al-Naba, 78:38; Al-Qadr, 97:4]

It must be emphasized that in this domain of "light" that came into existence at the first stage of descent, the dimension of serial time did not exist. Consequently, the beings that are blessed with existence at this stage are unbound by the limitations of time and space. In other words, it takes the angels and the human spiritual souls no "time" to travel from the heaven to the earth or from the earth to the heaven, to say nothing of traveling from the East to the West or vice versa. In other words, they can do this instantaneously.

In the above pages, I have explored the ethereal, spiritual and primeval ontological plane of existence --- the very first realm in the process of descent from the Creator. The created beings of this realm are prior to the creation of space and time and thus belong to the sphere of transcendent, primordial and purely spiritual realm.







distinction of being the first was the "noor" or spiritual soul of Prophet Muhammad.

Here, it must be emphasized that just as the Quran has identified the human spiritual souls and the angels (both of whom are not only conscious but also self-conscious) as being related to the domain of amr, in exactly the same manner the Quran has also identified the speech and communication between the human spiritual souls and the angels as belonging to the domain of amr, the technical term for such communication being wahi or revelation. The speech and communication of Allah with the human spiritual souls and angels is also related to the domain of amr and referred to as wahi. The following two ayaat of Surah Al-Shura offer the most comprehensive and outstanding Quranic account of this matter --- so comprehensive and outstanding regarding the subject of wahi that there is no other parallel for them anywhere else in the Quran:

"And it is not given to any mortal that Allah should speak unto him other than through revelation (wahi), or from behind a veil, or by sending an (angel as an) apostle to reveal, by His leave, whatever He wills (to reveal); for, verily, He is Exalted, Wise. And thus, too, (O Muhammad) have We revealed unto thee a rooh from Our amr. (This revelation came to you) you did not know what revelation is, nor what faith is; but we have caused this (to be a noor, whereby We guide whom We will of Our servants, and verily (on the strength thereof), you too shall guide (people) unto the straight way." [Al-Shura, 42:51-52]

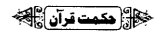
In these two ayaat, the resplendence with which the terms rooh, amr, wahi and noor have been mutually associated with each other is not only magnificent, it is also eye-opening and immensely thought-provoking. In the context of the present discussion these ayaat are of utmost importance because the argument that has been presented above regarding the process of descent from the original Eternal and Necessary Being to the observable particulars of possibility and contingency, has revolved around the meaning and significance of these four terms and that is why, in my opinion, the above-mentioned two verses of Surah Al-Shura are topmost in shedding light on this subject.



In summary, the first stage in the long journey from genesis and "the event of creation" at the metaphysical level to the "process of creation" and "shaping" --- in other words, the first level or station of the series of descents --- relates to various Quranic locutions like *kalimah*, *kalimat*, *rooh*, *wahi*, *amr* and the command *Kun* (Be!). Probably the Divine Word "Be!" takes the form of a singularly subtle and simple "light". This "light" did not emit any heat and was also free from any commotion or movement. The oft-used and extremely important Quranic terms *kalimah* and *kalimaat*, *rooh* and *wahi*, *amr* and *noor* 



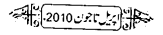




- 1. It is quite obvious that the Quran designates Divine Revelation as being noor. In Surah Maidah [5:44-45], the Torah and the Gospel are both referred to as being "..... guidance and light", and in Surah Al-Anaam [6:91] the words "..... light and guidance for humanity" are used to describe the Torah. In the same manner Allah used the tern noor to refer to the Quran itself. In Surah Al-Maidah [5:15], the Quran is called ".....a light and a clear writ". In Surah Al-Aaraf [7:157], the Quran is called the ".....light that has been sent down with him (Muhammad) ...." In Surah Al-Taghahan [64:8], the words ".....the light that We have sent down ....." are used to describe the Quran.
- 2. In an authentic hadith narrated by ummul momineen Ayesha, it is explicitly stated about the angels that "Allah created them from light". This hadith has been reported by Imam Muslim.
- 3. In a famous hadith that however is not reliable according to the standards set by hadith scholars but which is nonetheless oft-quoted by mystical sages and by many commentators of the Quran, the term noor is used to describe the spiritual soul of Prophet Muhammad. In this hadith, the Prophet says: "The first thing that Allah created was my noor." Similarly, there is another hadith (the authenticity of which has not yet been ascertained by me) in which the Prophet gave the following reply to his companion Jabir's query as to what was the first item that was created in all of the created order: "the noor of your Prophet, O Jabir, the noor of your Prophet!" It was reported to me by reliable sources that Late Maulana Ghulam Murshid (1894-1979) --- a well-known Quranic scholar of Lahore --- used to quote this hadith in his discourses.
- 4. As far as the Being of Allah is concerned, the word "noor" is the best similitude that can be used, keeping in mind the finitude and limitations of the human mind. In Surah Al-Noor [24:25], we read the following words: "Allah is the light of the heavens and the earth." And in an authentic hadith narrated by Ayesha it has been stated that since Allah is noor, He cannot be seen.

In light of the evidence presented above, is it too far-fetched to conclude the following? In relation to the process of bringing into being the entirety of creation, the initial Divine Word "Be!" took the form of an heavenly, simple and indivisible light during the first stage of its devolution. By means of the ontological stuff of this light, Allah bestowed the honor of existence to the angels and the human spiritual souls, whose essence is light and each of whom possesses not only an individual personality and consciousness but is also endowed with the supreme blessing of self-consciousness.

And one cannot consider it at all impossible if, out of the angels and human spiritual souls that were created from light, the one who received the





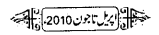
and the angels" is used: Al-Naha [78:38]. While there are various other opinions too, the majority position is that this phrase is a conjunction between the general and the specific (in the first two references) and between the specific and the general (in the last reference) where the specific (al-rooh) refers to Archangel Gibraeel. An oft-cited minority opinion, however, is that the reference here is to the human souls or to that most exalted angel who is the repository of human souls.

- 3. In Surah Al-Mujadilah [58:22] the phrase ......He strengthened them with a rooh from Himself" is used to describe the invisible succor that Allah bestows upon the believers during their temporal existence. This succor refers to the support that comes to believers from the unseen (spiritual) realm of reality and in light of other references in the Quran (Al-Anfal, 8:112 and Aal-e-Imran, 3:124-125), it appears that this most likely means the succor which comes to the believers through the agency of angels.
- 4. The term *rooh* has been used six times in the Quran by Allah as an additional referent in relation to His Exalted Being. Three times this term is used in the context of the process of the "creation", "moulding" and "fashioning" of the human being. After the physical body of the human being was "created" and "shaped" out of clay. Allah blew from "....My rooh (or "....His rooh")". The three places in the Quran where the word rooh is used in relation to this process are: Al-Hijr [15:29], Al-Sajdah [32:9] and Saad [38:72]. And on three occasions this term is used in relation to the conception of Prophet Isa. Twice (Al-Anbia, 22:91 and Al-Tahreem, 66:12) it is mentioned that ".....We breathed of Our rooh into that ....." which was in the womb of Maryam. And at one place (Maryam, 9:17) the term "....Our rooh" explicitly refers to the angel that was sent to Maryam to give her the glad tidings of the noble child she was to give birth to.
- 5. Lastly, and in the context of the present discussion most importantly, in Surah Al-Nisa [4:171] where the term kalimah is used to refer to Prophet Isa, the phrase "....a rooh from Him" is also used.

In light of the evidence that has been presented above, the following point is absolutely clear and beyond doubt: there is an intimate and intrinsic relationship between the *kalimah* (or word) "Be!" of Allah, His *amr* and the term *rooh*. And the angels, the souls of the human beings, and Divinc Revelation belong more or less to the same spiritual reality.



The intimate and intrinsic relationship among the angels, human spiritual souls, and Divine Revelation --- and the close relation of all three of them to the Being of Allah --- is clearly demonstrated by another frequently used Quranic term, *noor*, meaning light. This can be substantiated thus:







- "And they ask you about the rooh. Tell them that the rooh is from the amr of my Lord...." [Al-Isra, 17:85]
- ii. "He causes the angels to descend with the *rooh* that is from His *amr* upon whomever He wills of His servants." [Al-Nahl, 16:2]
- iii. "He bestows the *rooh* that is from His *amr* upon whomever He wills of His servants. [Al-Momin, 40:15]
- iv. "And thus We have revealed unto you (Muhammad) a rooh that is from Our amr." [Al-Shura, 42:52]

Concerning the first ayah quoted above [Al-Isra, 17:85], some interpreters are of the opinion that the term rooh refers to Divine Revelation, but the majority opinion is that it refers to the human spiritual soul. In the second [Al-Nahl, 16:2] and third [Al-Momin, 40:15] ayaat quoted above, the term rooh definitely refers to Divine Revelation that came to the prophets. In the fourth ayah [Al-Shura, 42:52], the term rooh refers specifically to the Divine Revelation (the Quran) that was sent to Prophet Muhammad. But, generally speaking, according to the majority opinion it refers to the human spiritual soul. Whatever the case may be regarding the specific meaning of the term rooh, the point to note is that it has a close and intrinsic relationship with the term amr.

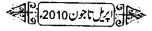
#### \* \* \* \* \*

Now when we scrutinize the other uses of the term *rooh* in the Quran, the following picture emerges:

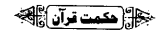
- 1. At four places the phrase rooh-al-qudus (the rooh of holiness) is used: Al-Baqarah [2:87], Al-Baqarah [2:253], Al-Maidah [5:110] and Al-Nahl [16:102]. And in one place the phrase al-rooh-ul-ameen (the trustworthy rooh) is used: Al-Shura [26:193]. Below are given the English translation of these verses:
  - i. "We gave Isa, the son of Maryam, veritable signs and strengthened him with the Holy Sprit." [2:87,253]
  - ii. "The Allah will say: Isa, the son of Maryam, remember the favor I have bestowed on you and on your mother; how I strengthened you with the Holy Spirit, so that you spoke to men in the cradle and of age." [5:110]
  - iii. "Say: The Holy Spirit brought it down from your Lord in truth to reassure the faithful, and to give guidance and good news to those who surrender themselves to Allah." [16:102]
  - iv. "The Trustworthy Spirit has come down with it." [26:193]

According to the overwhelming majority of scholars, the reference is to the Archangel Gibraeel (Gabriel) in all these places.

2. At two places the phrase "the angels and the rooh" is used: Al-Maarij [70:4] and Al-Qadr [97:4]. In one place the phrase "the rooh







this reason that Shaikh Ahmad Sirhindi has identified the sum total of all the realms of existence and all temporal creatures as being the "shadows" of the Names and Attributes of Allah.



At this stage in the discussion, reference to the opening verses of the Gospel of John is quite pertinent and interesting even though even though it is plainly clear that these verses are more the reflection of a sharpened theological intellect than the revealed words of Divine Speech.

"In (the) beginning the Word was, and the Word was with God, and the Word was a god. This one was in (the) beginning with God. All things came into existence through him, and apart from him not even one thing came into existence." [John, 1:1-3]

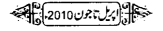


Just as the term *kalimah* is a significant and fundamental term of the Quran, the term *amr* is also a profound and oft-used Quranic locution. The term *amr* is sometimes used in the sense of "concern" or "affair", sometimes in the sense of "command" or "judgment", sometimes in the sense of "control" or "authority", and sometimes in the sense of any "talk" or "matter" (particularly in Urdu). In addition to this variety of meanings, the word *amr* carries a specific and special meaning in the Quran where it is used in contrariety to the word *khalq*, or at least in contrast to it. In Surah *Al-Araf* [7:54], the conjunctive "and" is placed between *khalq* and *amr* and both are collectively identified as being under the dominion and control of Allah. But, surely, at the same time it establishes and puts in bold relief distinct separation and contrariety between the two terms.

"....behold! The *khalq* and *amr* (belong) to Him. Hallowed is Allah, the Lord of all the worlds." [Al-Araf, 7:54]

Two points of great significance need to be understood regarding the term amr:

- a) Without any exception, all the Quranic ayaat that refer to the process initiated by the Divine Kalimah "Be!" whereby "it becomes instantaneously" use the term amr --- the term khalq is not used in any of these ayaat. In other words, nowhere in the Quran does it say something like "....and when He wills a thing (khalq) to be, He but says unto it, "Be!" --- and it is." It is beyond the resplendence of the Quran that this exclusive use of the term amr in conjunction with the Divine Word "Be"--- to the exclusion of the term khalq --- is a mere accident without a real and significant reason.
- b) The term *amr* is intimately related to the term *rooh*. In the words of the Quran:







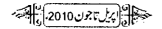
added to the aforementioned three elements to "determine" and "guide" the human being --- and beyond the domain of ratiocination or rationality there is nothing but "Divine Revelation". The functioning of the entirety of creation depends on these laws and the specific realm to which a specific portion of creation belongs --- this normal functioning of the created order does not require any additional Divine Word "Be!" But wherever there is a need to after the normal functioning of the created order --- to after the normal chain of "cause and effect" in order that a special Divine Decree be enacted --- then there is the need for a new Divine Word "Be". In common parlance, in the case of the breakage of the normal chain of cause and effect (usually called a non-natural or miraculous happening), a new Divine Word "Be!" is inserted, so to say, at the point where one of the links in the normal chain of causation is missing. The virgin birth of Jesus is an illustration of this very process where the Divine Word replaced a missing link in the chain of causation by virtue of which a woman would get pregnant under normal circumstances. According to the normal physical and biological laws the birth of an individual requires both the male and female contribution towards a fertilized ovum which then develops into a human child. But in case of the birth of Isa (Jesus), the contribution of the father is completely missing --- meaning that one of the links in the normal chain of the causal factors of human birth is not there --- and it is this missing link which is replaced by the Divine Word "Be!" Consequently, it is for this very reason that Isa (the son of Maryam) is referred to in the Quran as "....a Word from Allah", "....a Word from Him", "His Word".



It is a matter of consensus among the noted theologians that the "speech" is an attribute of the "speaker". It is on this basis that Allama Iqbal has referred to the Quran as being "like God" --- a Divine similitude. And regarding the attributes of Allah it is also a matter of consensus and an accepted axiomatic truth that like Being of Allah, His attributes also possess absolute degree. As regards the relationship between the "Being" of Allah and His "attributes", the only acceptable solution to this seemingly intractable problem is that the attributes are "neither identical nor apart from" the Divine Being. This is the only possible resolution of the issue that must be accepted, irrespective of how contradictory it may appear.

Consequently, the Divine Word "Be!" that was uttered by Allah and that became the starting point of the process of creation, was in the beginning also necessarily "absolute" and "infinite". By extension, this Divine Imperative was also beyond all the categories of quantity and quality. This word "Be!" began to devolve through stages, as a result of which the passage from "Necessity" to "possibility" and from "Eternity" to "contingency" began.

It logically follows that the referent attribution of the process of devolution and descent is not the Being of Allah but to the Divine Word "Be!" It is for







"limitless" in the following two ayaat refers to things and matters in the created order. Just as the Knowledge and Wisdom of Allah is limitless, it is entirely possible that this "inexhaustibility" is partially reflected in the domain of created order. If this interpretation is accepted then every single created being would represent the manifestation of a Divine Imperative "Be"! The two ayaat are as follows:

"Say: If all the sea were ink for my Lord's words, the sea would indeed be exhausted before the words of my Lord are exhausted! And (thus it would be) if we were to add to it sea upon sea." [Al-Kahf, 17:109]

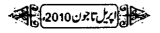
"And if all the trees on earth were pens, and the sea (were) ink, with seven (more) seas yet added to it, the words of Allah would not be exhausted, for verily Allah is Mighty, Wise." [Luqman, 31:27]

Notwithstanding the general rule outlined in the above two ayaat, out of the innumerable and limitless creations that Allah has brought into being, the Quran explicitly refers to only Prophet Isa (Jesus Christ) as being the "Word of Allah". In Surah Aal-e-Imran [3:39], the Quran describes Prophet Yahya (John) as being one who would ".....confirm the truth of a Word from Allah". And a little later in the same Surah [3:45], the Quran uses the following words to describe Prophet Isa in the context of the glad tidings that the angel came to give to Maryam regarding the virgin birth of a noble child: "O Maryam! Allah sends you glad tiding of a Word from Him." And Surah Al-Nisa [4:171] offers even greater details regarding the relation of the "Word" of Allah and Prophet Isa: ".....Verily, the Messiah --- Isa the son of Maryam (Mary) --- is the messenger of Allah and His word that He bestowed upon Maryam...."

The reason for this appears to be the fact that along with the "creation" and "shaping" of everything, Allah also has an established procedure regarding the "apportioning" and "guiding" of everything:

"Extol the limitless glory of the Lord's name, the glory of the All-Highest who creates (everything), and thereupon forms and shapes it in accordance with what it is meant to be, and who determines (and apportions) the nature (of all that exists), and thereupon guides it (towards its fulfillment)." [Al-Aala, 87:1-3]

It is this very "apportioning" and "guiding" that manifest in the realm of inanimate matter in the form of the "laws of nature" or "physical laws". Beyond the realm of inanimate matter, in the realm of plants "biological laws" are added to the "physical laws" to "determine" and "guide" this realm of Allah's creation. Further still, in the animal world, the element of "natural instincts" is added to the aforementioned physical and biological laws to govern the growth and development of the animal kingdom. Further yet in the human realm, the dimension of ratiocination or the "rules of logic" is





the threshold of gaining mastery over the very forces of nature that once threatened the existence of this fragile creature.

It is not without reason that, in the words of the poet-philosopher Allama lqbal, "even the stars are apprehensive at the ascent (i.e. progress in scientific knowledge and technology) of man". Having gained mastery over the earthly forces of nature through the progressive development of knowledge given to him potentially at the primordial stage of its existence, man's gaze has turned towards the heavens and the stars --- the "final frontier" --- and the explanation of the event of creation. In this booklet, we will try to unravel the cosmogenesis unfolded by a deeper reflection on the highly subtle and profoundly significant Quranic verses and its convergence with certain points of modern cosmological, astrophysical and biological thought.

# THE FIRST STAGE IN THE PROCESS OF DESCENT AND THE RELEVANT QURANIC TERMINOLOGY

The Quran identifies the verbal imperative of Allah i.e. "Kun" or "Be!" --- the kalimah of Allah --- as being the basis and catalyst through which initiated the process of Genesis or the Event of Creation. In the Words of the Quran:

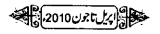
"....and when He wills a thing (amr) to be, He but says unto it, "Be" --- and it is." [Al-Baqarah, 2:117]
".....when He wills a thing (amr) to be, He but says unto it, "Be" --- and it is." [Aal-e-Imran, 3:47]
".....Glory be to Him; when He wills a thing (amr) to be, He but says unto it, "Be" --- and it is." [Maryam, 19:35]
".....and when He wills a thing (amr) to be, He but says unto

These four *ayaat* are practically of identical meaning, and the conclusion to be derived from them is that, whenever Allah decides on a matter, it is sufficient for Him to utter the verbal imperative "Kun" (i.e. Be!) and the matter is done --- the "Word of Allah" is all that is needed in order to bring a thing or event into being. But there are two more *ayaat* that discuss this matter in somewhat greater detail:

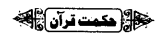
it, "Be" --- and it is." [Al-Momin, 40:68]

"Whenever We Will anything to be, We but (have to) say unto it Our word "Be" --- and it is." [Al-Nahl, 16:40] "The (nature) of His amr is such that when He Wills a thing to be, He but says unto it, "Be" --- and it is." [Yaseen, 36:82]

The relationship between the "kalimah of Allah" and bringing of a thing or event into being has a direct bearing on the issue of interpreting the meaning of "kalimah". The Quran repeatedly refers to the legal injunctions, individual and social moral decrees, juridical decisions, and ordained laws set by Allah as the kalimaat or "Words" of Allah, as all of these matters are indeed the outcome of the "Word of Allah". However, it is entirely possible that the reference to the "Words of my Lord" and the "Words of Allah" as being





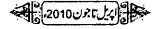


Necessity/Eternity to the probability/contingency? Or has there been a process of ascent and evolution involved in all this too?

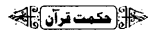
Classical philosophy and Neo-Platonism offer one possible set of answers to these exceedingly difficult issues. These answers are centered around the hypothesis that "ten intellects" (culminating in the active intellect) and "nine Necessity/Eternity bridge the gap between the probability/contingency. In the final analysis, however, any set of answers centering around this hypothesis must be discarded because this hypothesis is neither supported by any evidence from the sources of acquired knowledge (the domain of empirical science and logic) nor by any evidence from the sources of revealed knowledge (the domain of revealed scriptures). In the same vein, some of the mystic sages have hypothesized that six stages of emanation separate the primordial state of Divine Inclusive-Oneness and Exclusive-Unity from the present observable reality of the ephemeral multiplicity of existence. But as is the case with the hypothesis of the philosophers, this position of the sages is neither supported by any evidence from the sources of acquired knowledge nor any evidence from the sources of revealed and traditional knowledge.

This particular issue of great philosophical and academic import (being among the most intractable of such issues) does not receive any direct or detailed treatment in the Quran. As with other such questions that are of pressing concern to only a specific (and tiny) portion of humanity, the Quran relies on subtle pointers in its treatment of this particular issue. The reason for the indirect and allegorical treatment of this and other such issues is the fact that the primary function and intent of the Revealed Word is the detailed discussion of practical matters related to Guidance and the Straight Path. These matters are of immediate and common concern for every human being so that he or she may attain salvation on the Day of Judgment. Consequently, the Quran keeps the needs of ordinary populace in focus and takes into account their intellectual capacities. As a result, the Quran relies upon only general pointers to address issues related to specialized philosophical or academic interest, higher gnosis, and subtle spiritual realities. For those with sharpened intellects and heightened spiritual sensibilities these "general pointers" should be more than enough to shed light on such matters --- as the saying in Persian goes: "For the intelligent, pointers suffice".

At the present stage in the human intellectual odyssey, however, human knowledge has reached a point where it has become capable of going beyond merely investigating matters related to the organization of the *created order*; it has now begun to investigate issues related to the event of *creation* itself. That knowledge which was given to Adam at the very beginning in the form of "Knowledge of the Names" symbolized a latent potentiality or capacity in the human being. After having passed through numerous stages of manifestation and exfoliation, the "knowledge of the Names" now stands at







## THE PROCESS OF CREATION

### A QURANIC PERSPECTIVE

#### By Dr. Israr Ahmad

The following is based on the ideas expounded and discussed by Dr. Israr Ahmad in his Urdu booklet titled "Ejad-o-Ibda-e-Alam say Aalami Nizam-e-Khilafut tak --- Tanuzzul aur Irtiqu kay Marahil". Adding some points here and there, e.g. names of scholars and scientists, and a few explanatory lines, I have tried to keep the translated contents of the subject very close and faithful to the Urdu booklet. The argument and subject will be developed further in the next issue of Hikmat-e-Quran. (Dr. Absar Ahmad)

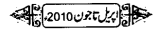
(1)

#### **INTRODUCTION**

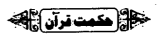
Given the specific juncture in human intellectual history at which we stand, we are in a unique position today to revisit the vexed philosophical issues of yesterday. The tremendous progress in the physical and social sciences today has put tools at our disposal that can be used to critically evaluate the hypotheses offered by the great minds of yesterday and to confirm, reject, or otherwise modify these hypotheses. At the same time, this progressive stride of human knowledge has provided fresh insights into the Revealed Word itself, just as it has been illuminated by the very same Revealed Word. The end result of this reflexive process is a more sharpened intellect and more precise analytical tools that can be brought to bear in the study of most acute and intractable issues that have dogged the human imagination since times immemorial. It is with this background in mind that we begin our exploration of the issues related to the process by which "possibility" emerged out of "Necessity" and "Contingency" emerged out of "Eternity".

#### PASSAGE FROM "NECESSITY BEING" TO THE CONTINGENT

According to Islamic theistic belief, only Allah is the "Necessary Being" and the "Eternal Being". In stark contrast, the vast expanse of space and time and the sum total of creation and existence (including human beings) are only "potentialities", "possibilities" and "contingencies". While there can be no dispute regarding these two beliefs the process by which "probability" emerged from "Necessity" and "contingency" from "Eternity" remains a topic of debate and contestation among the theologians. What stages did this process pass through? Is there only descent and devolution from the





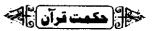


- [47] Nafs (pl. Anfus or Nufus) lexically means soul, the psyche, the ego, self, life, person, heart or mind. (Mu'jam, Kassis).
- [48] Eating and drinking during the night of Ramadan. Its time starts from Isha until the light of dawn, but preferred time according to the Sunnah is just before dawn.
- [49] Retreat in the Mosque during the last ten days of Ramadan. One confines himself to the mosque and devotes one's whole time to prayer and meditation along with the prescribed religious duties.
- [50] Sahih Bukhari and Sahih Muslim Cf. Tafsir Ibn Kathir, explanation of Surah Al-Baqarah, ayah 188.









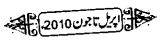
permitted to eat, drink and have sexual intercourse till the light of dawn is distinguished from the darkness of the night. The sunnah of the Prophet (SAW) indicates the encouragement of eating Suhur [48] just before dawn. But do not approach your wives while you stay in seclusion in the mosques." This refers to those who stay in l'tikafi491 in a mosque. Allah (SWT) has prohibited the Muslims to have sexual intercourse with their wives during l'tikaf. These are the limits set by Allah so do not go near them. Thus Allah makes His Ayaat clear to mankind so that they may save themselves." Allah (SWT) has explained in detail what He has allowed and what He has prohibited regarding fasting. And He has commanded His servants not to transgress the limits set by Him, so that they may acquire righteousness.

(188) And do not eat up one another's properties by unjust means nor approach the decision-makers therewith in order that you may eat up any portion of other people's property sinfully, while you know.

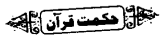
One should not try to grab the properties of others through illegal means or by bribing the judges. A judge may decide in favor of the transgressor because of someone being more persuasive in presenting the argument, but it does not change the fact that the property unjustly earned by the transgressor remains unlawful for him. It is reported in the Two Sahihs (Sahih Bukhari and Sahih Muslim) that Umm-e-Salamah (RA) narrated that Allah's Messenger (SAW) said: "I am only human! You people present your cases to me, and as one of you may be more eloquent and persuasive in presenting his argument, I might issue a judgment in his benefit. So, if I give a Muslim's right to another, I am really giving him a piece of fire; so he should not take it." [50] A judge is only a human and may make a mistake but the unjust person will still be accountable on the Day of Judgment for acquiring others' properties unlawfully and the judgment of the authorities in any case does not change the reality of the true position.

#### Endnotes

- [41] Surah At-Taubah (9): 24.
- [42] Surah As-Sajdah (32): 22.
- [43] Surah Ibrahim (14): 22.
- [44] Musnad Ahmed 5: 365, Al-Muwatta 1: 22, Abu Dawud 1: 64.
- [45] Cf. 'Ethical Virtue in the Qur'anic perspective', by Dr. Absar Ahmed, included in his book 'Knowledge-Morality Nexus'.
- [46] Literally, qisaas means "equal" or "balanced". In the book Tafsir al-Qurthubi, qisaas is also explained as "to follow the track of mark", and it comes therefore to mean that the treatment of the offender should be the same as his offence. Qisaas, according to Islamic legal terminology, is "specified punishment imposed by the Shari'ah as an obligation to be implemented in order to carry out the right of mankind."





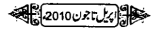


Allah (SWT) is very near to a man, even nearer than the jugular vein. He is so near to His servants that He even answers those requests and prayers which a person does not express verbally but keeps within the innermost recesses of the heart. He hears every cry for help and gives to His devotee what is best in his interest, known to Him alone in His infinite wisdom. This ayah affirms that Allah (SWT) is near and close to each person, and accordingly there is no need for any external link or intercession between Him and His servants. Further Allah (SWT) says: "So they should also respond to Me, and they should have faith in Me so that they may be rightly guided." A person should answer and reciprocate by acting on the commandments of Allah (SWT), and have firm belief in Him so that he may be guided to the right path and veridical knowledge.

أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الطِيّيَامِ الرَّفَ فَ إِلَى نِسَابِكُمْ مُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَانَتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَ عَلِمَ اللهُ اَلْكُمْ كُنْهُمْ تَخْتَانُوْنَ انْفُسَكُمْ فَتَابَ اللهُ لَكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالْنُنَ بَاشِرُ وُهُنَّ وَابْتَهُوْا مَا كَتَبَ اللهُ لَكُمْ وَكُلُوْا وَاشْرَبُوْا حَثَى يَتَبَيِّنَ لَكُمْ الْفَيْطُ الْآبْيَطُ مِنَ الْغَيْطِ الْآسُودِ مِنَ الْفَجْرِ مُمَّ آيَمُوا الطِّيّامَ إِلَى الَّيْلِ وَلَا تُبَاشِرُوهُ هُنَّ وَانَّهُمْ عَلَيْهُونَ فَاللّهُ الْمِنْ اللّهُ الْمِنْ اللّهُ الْمَالِي الْمَلْقِ وَلَا تُعَالِمُ وَهُونَ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ الْمِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

(187) It is made lawful to you to approach your wives during the night in the (month of) fasting. They are your garments, and you are their garments. Allah knows that you were committing breach of trust with your own selves, but He turned to you in mercy and forgave you, so now have conjugal relations with them and seek what Allah has ordained for you. And eat and drink until the white thread of dawn appears to you distinct from its black thread, then complete your fast till the night. But do not approach your wives while you stay in seclusion in the mosques. These are the limits set by Allah so do not go near them. Thus Allah makes His Ayaat clear to mankind so that they may save themselves.

In the beginning, the Muslims who observed fast supposed that they were not allowed to have sexual intercourse with their wives after Isha prayer, but Allah (SWI) made the matters easier for them and allowed eating and drinking, along with having sexual intercourse with their wives, during any part of the night until the light of dawn is distinguished from the darkness of night. They are your garments, and you are their garments" i.e. as clothes and the body are close to each other, husband and wife are closely related to each other; they conceal each other's defects and are a source of comfort to each other. "Allah knows that you were committing breach of trust with your own selves, but He turned to you in mercy and forgave you, so now have conjugal relations with them and seek what Allah has ordained for you." Some Companions (RAA) of the Prophet (SAW) confessed to the Holy Prophet (SAW) that they had had sexual intercourse with their wives during the Ramadan nights, without being sure whether it was allowed or not to do so. So Allah (SWT) revealed this ayah and forgave them and gave them permission to approach their wives during the nights of Ramadan. The Muslims are





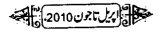
شَهُوُ رَمَضَانَ الَّذِيِّ ٱنْزِلَ فِيهِ الْقُوْانُ هُدَّى لِلنَّاسِ وَ بَيْلَتٍ مِّنَ الْهُدَى وَالْفُوْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهُوَ فَلْيَصُمُهُ \* وَمَنْ كَانَ مَرِيْطًا أَوْ عَلْ سَفَمٍ فَعِدَّةٌ مِنْ اَيَامٍ أَخَرَ \* يُرِيْدُ اللهُ بِكُمُ الْهُسُرَ وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَيِّرُوا اللهَ عَلْ مَا هَذْرَكُمْ وَلَعَلَّكُمْ لَتُشْكُرُوْنَ ۞

(185) The month of Ramadan is the one wherein the Qur'an was sent down as guidance for mankind and clear proofs of the guidance and the criterion. So whoever among you is present in the month, he must fast therein, and whoever is sick or on a journey, then the prescribed number (should be made up) by days later. Allah intends for you ease & convenience and does not intend for you difficulty & hardship, so that you may complete the prescribed period and that you should magnify Allah for having guided you and so that you may be grateful.

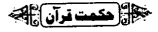
The month of Ramadan is that in which the Qur'an was revealed in the night of decree (Layla-tul-Qadr). As mentioned earlier, the Qur'an was revealed in two stages over a period of 22 years. At first, Allah (SWT) sent the Qur'an down all in one go (i.e. in its totality) from the Preserved Tablet to the House of Might (Bayt-ul-Izzah), which is in the heaven of this world. Then it came down in parts to the Messenger of Allah in the context of the historical incidents that occurred over a period of twenty two years. This Book is the guidance for Muttaqun (Allah-fearing and the righteous) who believe in it and follow its commandments and it contains clear and unambiguous signs and a criterion between right and wrong for those who understand and have discerning minds. So whoever among you is present in the month, he must fast therein." This commandment abrogated the ayah that allows a person either to fast in Ramadan or pay Fidyah. "And whoever is sick or on a journey, then the prescribed number (should be made up) by days later." A sick person or a traveler is allowed not to fast, but he will have to compensate for the missed fasts on other days. "Allah intends for you ease & convenience and does not intend for you difficulty & hardship, so that you may complete the prescribed period and that you should magnify Allah for having guided you and so that you may be grateful." Allah (swn) has made matters easy for His servants and through His mercy, He allows a sick person or a traveler to refrain from fasting in Ramadan and then complete the number in other days, so that His servants glorify Him and be grateful to Him for these concessions. This shows that fasting in Ramadan has not only been prescribed as a form of worship or training of a Muslim, but also to show gratitude for the great favor of the revelation of Qur'an in the holy month of Ramadan.

وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّ قَرِيْتُ أُجِيْتُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيْبُوْالِي وَلْيُؤْمِنُوْانِي لَعَلَّهُمْ يَوْشُلُونَ۞

(186) And when My bondsmen ask you about Me, then of course I am near. I respond to the call of a suppliant whenever he calls Me. So they should also respond to Me, and they should have faith in Me so that they may be rightly guided.







relatives who do not qualify as inheritors, from one third of his property at most.

(181) Then whosoever changes it (the will) after he has heard it, so its sin would only be upon those who change it. Verily Allah is All-Hearing, All-Knowing.

To alter a will is a major sin and those who change it will be guilty, while there will be no blame on the dead person who made the will. And Allah (SWT) knows what the dead person had bequeathed and knows those who hide or change the will.

(182) But whoever fears partiality or wrongdoing on the part of the testator, and thereupon settles the matter between the parties, there is no sin upon him. Verily Allah is Most-Forgiving Most Merciful.

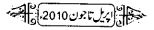
If any injustice has been done to the rightful heirs or those in favor of whom the bequeath has been made, it is allowed to alter the will to make a proper settlement between the parties, within the provisions of the Islamic law and respecting what the dead person had wished for. Allah (SWT) is Forgiving and Merciful.

(183) O you who believe! Fasting is made obligatory upon you as it was made obligatory over those who were before you, so that you may learn self-control.

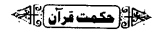
Allah (SWT) says that He has ordained fasting for Muslims as He ordained it for previous nations, namely the Jews and the Christians. Fasting is a means for restraining and controlling the *nafs* [47]; it purifies the souls and cleanses them from the evil and ill behavior. Through fasting, a believer is able to guard himself against evil.

(184) (Fasting) for a fixed number of days. But if any of you is ill or on a journey the prescribed number (should be made up) from days later. And for those who can do it (with hardship) is a ransom—the feeding of one that is indigent. But whoever gives more voluntarily; it would be better for him. However your fasting is better for you if you but know.

The injunctions related to fasting were revealed gradually. In the beginning Prophet Muhammad (SAW) instructed the Muslims to observe fast for every three days in a month but it was not made obligatory. Then the command of fasting in Ramadan was revealed but there was an option for a sick person, a traveler and for those who did not wish to fast, to pay fidyah instead (feeding a poor person). But this concession was later abrogated in the next ayah. "However your fasting is better for you if you but know." This was abrogated in the next ayah when fasting in Ramadan was made obligatory.







any reasonable demand and compensate him with handsome gratitude. This is a concession and a mercy from your Lord. So whoever violates the limits after it, then for him is a painful punishment.

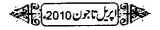
In this ayah, the law of 'qisas' [46] i.e. the principle of equality of the value of human life, has been set forth in detail. Before the advent of Islam, the practice after a murder was a chain of brutal and bloodthirsty reactions. The families and the tribes of both the slaver and the slain used to engage themselves into a war, generation after generation and they would take the lives of innocent men, women and children from the clan of the murderer. Islam, through the Prophet (SAW) put an end to this barbaric human behavior and gave a just and kind system of justice where the retribution of a murder is not to be determined by the rank of the slain or the murderer but with equality and justice. It has therefore been clearly stated that the murderer himself shall be made to pay for the blood but the heirs of the slain have the choice to pardon the murderer if someone pays them the blood price on his behalf. "And compensate him with handsome gratitude" i.e. the heirs of the slain should accept the compensation in rightful manner. "This is a concession and a mercy from your Lord" i.e. this concession in punishment is alleviation from Allah (SWT) that was not allowed for any other nation. "So whoever violates the limits after it, for him is a painful punishment." This warning is for those heirs of the slain who accept the blood money and still kill the murderer in retaliation. The whole penalty can be remitted if the aggrieved party agrees, out of brotherly love. In meeting that demand, the culprit should equally be generous and acknowledge the good will of the other side. One who transgresses will face severe punishment in the Hereafter.

(179) And in the enforcement of the law of equitable retribution is life for you, O men of wisdom! So that you may restrain yourselves.

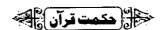
The purpose of ordaining the penalty for the crime is to make people abstain from evildoing.

(180) It has been made obligatory upon you, when death approaches any of you and he leaves any property, that he must execute a will for the parents and the next of kin equitably – being an obligation over the God-fearing.

When the ayah of inheritance in surah An-Nisa was revealed, this ayah was abrogated. So the deserving inheritors receive their fixed shares as prescribed by Allah (SWT) in surah An-Nisa and it is not incumbent anymore on Muslims to make a bequeath for their parents or their kin. But according to the sunnah of the Prophet (SAW), a person is allowed to make a will for charitable purposes and for those







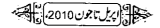
لَيْسَ الْيِرِّ آنْ تُوَلُوا وُجُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمَهْرِقِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْيِرِّ مَنْ اَمْنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَالْمَلْبِكَةِ
وَالْكِتْبِ وَالنَّبِيْنَ وَانَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِى الْقُرْنِي وَالْيَتْنَى وَالْمَسْكِيْنَ وَابْنَ السَّبِيْلِ وَالسَّالِلِيْنَ وَفِي
الرِّقَابِ وَاقَامَ الصَّلُوةَ وَانَّى الْبُونُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا غَهَدُوا وَالصَّيرِيْنَ فِي الْبَأْسَاء وَالطَّرِّآء وَحِيْنَ
الْبَأْسِ أُولِيكَ النَّيْنَ صَدَقُوا \* وَاولْلِكَ هُمُ الْمُتَقَونَ فِي

(177) It does not accomplish righteousness that you turn your faces toward the East and the West; but the accomplished righteousness is that (of him) who believes in Allah, the Last Day, the angels, the Book and the Prophets; and gives wealth in spite of its love, to the relatives, the orphans, the needy, the way-farer, those who ask, and in (ransoming) the enslaved; and (of) those who fulfill their promise whenever they make an agreement; and the steadfast in distress and affliction and in times of war. Such are the people who prove (their faith) true, and they are the only righteous ones.

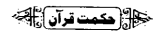
The theory and a holistic definition of piety and righteousness has been mentioned in this ayah and it gives a comprehensive and clear description of the righteous and Allah-fearing man. As far as the context of this ayah is concerned, Allah (SWT) first commanded the Muslims to change the Qiblah from Bayt-ul-Maqdis (Jerusalem) to the Ka'bah. This change did not go well with the Jews, but Allah (SWT) clarified the wisdom behind this change by asserting that there is no real virtue in the mere act of turning your faces to the east or to the west in the prayer, unless it is commanded by Allah (SWT). Allah (SWT) says that far from deadening formalism, the real virtue and righteousness is that a person should obey all the salutary regulations and should make his sincere motive the love of Allah (SWT) and the love of his fellow men for the sake of Allah (SWT). Here we have four elements of righteousness: (a) One's faith should be true and sincere, (b) one should be prepared to make it manifest in deeds of charity and kindness to fellow men, and one must be a good citizen by supporting charitable institutions and social organizations, (c) one must pray regularly and pay obligatory annual poor-due, and (d) one must be steadfast and unshakeable in all circumstances. It is clear therefore that righteousness is not merely a matter of void utterances, it must be found on strong faith and constant practice. It must cover the person's thinking and action and extend to his inside and outside life, to his individual and corporate affairs[45]. Only those who acquire these qualities are truthful in their faith and are pious and Allah fearing.

يَانَهُمَا الَّذِيْنَ امَنُوْا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلِي الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْالْدُ فِي بِالْأَنْفَى فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ آخِيْهِ هَيْءٌ فَاتِبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَادَآءٌ اللهِ بِإِحْسَانٍ ذَٰلِكَ تَغُفِيْفٌ مِنْ زَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمِنِ اعْتَدْى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَنَابُ الْهُرُّ ۞

(178) O you who believe! The law of equitable retribution has been made incumbent upon you in cases of murder – the free for the free, the enslaved for the enslaved, and the female for the female. But if any remission is made for him (the murderer) by the 'Wali' (entitled to receive blood-money), then grant







"That whereon is invoked any other name except that of Allah" i.e. any offerings or sacrifices in the name of anyone or anything other than Allah (SWT). "But whoever has no other option (he may eat)—without being pleased or exceeding the limits, in that case there is no sin upon him. Certainly, Allah is Most Forgiving, Ever Merciful."

Allah (SWT) has, however, permitted to eat from things which are prohibited in the time of utter necessity. For instance, when it is needed for survival on account of an illness or when there is absolutely nothing lawful available. But the permission has been given on two conditions. Firstly, one should not have a desire to eat what Allah (SWT) has prohibited, and secondly only that much should be taken which meets the minimum requirement for survival.

(174) Verily those who conceal what Allah has sent down of the Book and obtain therewith a petty consideration, they do not eat into their bellies but the Fire. And Allah will not speak to them on the Day of Resurrection, nor will purify them, and for them is a painful torment.

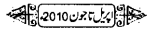
Allah (SWT) criticizes the Jews for concealing the Prophethood of Muhammad (SAW). As mentioned earlier, the Jews recognized Prophet Muhammad (SAW) as a Messenger of Allah just as they recognized their own sons but hid the truth so as to retain the joys and delights of this earthly life. Allah (SWT) states that they have earned His wrath and that He will not look at them or speak to them on the Day of Resurrection and will punish them with a severe torment. Grievous will be the penalty of the rejecters of faith and Allah (SWT) will not purify them.

(175) They are those who buy error in place of Guidance and torment in place of forgiveness. So how much steadfast are they on the (way to) Fire!

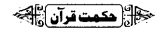
Instead of believing in Prophet Muhammad (SAW), they rejected him and preferred error and misguidance over the truth and punishment over forgiveness because of their stubbornness and arrogance. They know what torture and woeful torment they will suffer but still persist in their misguidance and ignorance.

(176) That is because Allah has sent down the Book with the truth, and verily those who differ concerning the Book are definitely in a far-flung schism.

Allah (SWT) has sent the *Qur'an* to Prophet Muhammad (SAW) just as He sent other books, which brought guidance and truth and exposed falsehood, to Prophets before him. But they reject the Messenger (SAW) and the Book revealed to him and are in extreme schism. That is why they deserve a great torment and punishment.







وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ الَّبِعُوْا مَا الزَلَ اللهُ قَالُوْا بَلُ نَتَّبِعُ مَا ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ ابْأَءَتَ اوَلَوْ كَانَ ابْأَوْهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهُولُونَ شَيئًا وَلَا كَانَ ابْأَوْهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيئًا وَلَا يَهُولُونَ شَيئًا

(170) And when it is said to them: "Follow what Allah has sent down", they say: "Instead we shall follow what we found our forefathers on – what! Even though their forefathers had not been sensible, nor were they on the right track.

This ayah strongly condemns blind following of the traditions of one's ancestors without considering whether they tally with the Qur'an and the Sunnah of Prophet Muhammad (SAW) or not. The disbelievers, when asked to follow the way of Allah (SWT) and His Prophet (SAW), say that they will follow their forefathers only, who worshipped idols and were disbelievers. So Allah (SWT) says: "What! Even though their forefathers had not been sensible, nor were they on the right track" i.e. will they still follow their forefathers and imitate their practices even when they know that those whom they follow had no knowledge and guidance?

(171) And the example of those who disbelieve is as the example of him who shouts at that (flock of sheep) which listens to nothing except a call and cry. (They are) deaf, dumb and blind, so they have sense.

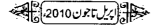
A disbeliever is devoid of understanding and preaching before him is like preaching to the cattle, which only listen to the sounds but are incapable of understanding their meaning. So Allah (SWT) says that those who cover themselves with the dark veil of ignorance are deaf, dumb and blind. That is to say, those who reject faith are like dumb driven cattle that can merely hear calls, but cannot distinguish intelligently between meaning and absurd discourse.

(172) O you who believe! Eat of the nice (lawful) things which we have provided you and pay thanks to Allah if you worship Him, and only Him.

Allah (SWT) commands the believers to eat from the pure and lawful things He has provided for them on this earth, if they truly are His servants. Indeed, gratitude for Allah's gifts is an important form of worship.

(173) He has only made unlawful for you the carrion, blood, flesh of swine and that whereon is invoked any other name except that of Allah; but whoever has no other option (he may eat) — without being pleased or exceeding the limits, in that case there is no sin upon him. Certainly, Allah is Most Forgiving, Ever Merciful.

Carrion means dead animals which die before being slaughtered. However, dead animals of the sea are excluded from this ruling as the Prophet (SAW) said: "Its water is pure and its dead are permissible." [44]







you can help me. I reject what you did before; that you associated me with Allah (SWT). Certainly such wrongdoers will have painful punishment." [43] And when those who lead people astray and those who follow them will see Allah's punishment, they will denounce each other, but will not find a way to escape from the Hellfire.

(167) And those who followed will say: "If a return were possible for us, we would disown them as they have disowned us". Thus Allah would show them their actions as regrets to them, and they would not be able to escape from the Hellfire.

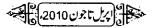
Allah (SWT) describes the condition of the idolaters in the Hereafter, when they will denounce the idols and leaders they used to follow and will wish that they could return to this world so that they can denounce them as they have denounced them and instead worship Allah (SWT) alone. "Thus Allah would show them their actions as regrets to them" i.e. their deeds will become nothing but dust and will be of no avail.

(168) O Mankind! Eat from whatever is in the earth (provided it is) lawful and clean. And do not follow the footsteps of Satan; verily he is to you a manifest enemy.

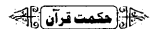
Allah (SWT) alone is the Sustainer of all creation and He has allowed His servants to eat any of the lawful things on earth and avoid unlawful things. Unlawful things are not only those directly prohibited by Allah (SWT) but even lawful things acquired unlawfully—by usurpation or theft or cheating etc. And Allah (SWT) says: "And do not follow the footsteps of Satan; verily he is to you a manifest enemy" i.e. do not follow the ways and methods through which Satan misguides people and follow only the way of Allah (SWT) which has been shown by the Prophet (SAW), as Satan only invites his followers towards sin and immorality so that they may become the inmates of Hellfire.

(169) He only enjoins upon you the evil and the lewd, and that you attribute to Allah what you do not know.

Satan commands his followers to commit evil acts like adultery, theft, gambling, usury and even worse than that i.e. saying something about Allah (SWT) without knowledge. Satan makes them believe in superstitions and baseless and unfounded customs as a part of their religion, although there is no proof of their being from Allah (SWT). We find examples of this in the Jews who prohibited the meat of camels when it was not made unlawful by Allah (SWT) and the pagan Arabs who would prohibit some animals because of ascribing them to their idols and gods.







وَمِنَ التَّاسِ مَنْ يَتَغِذُ مِنْ دُوْنِ اللهِ اَنْدَادًا يُعِبُّوْنَهُمْ كَتِ اللهِ وَالَّذِيْنَ امَنُوَّا اَشَدُّ حُبَّا يَلْهِ وَلَوْ يَرَى الَّذِيْنَ طَلَهُوَّا اِذْيَرُونَ الْعَذَابَ ۚ اَنَّ الْقُوَّةَ يَلْهِ جَمِيْعًا ۚ ۚ وَأَنَّ اللهَ شَدِيْدُ الْعَذَابِ۞

(165) And among the people are those who set up besides Allah, parallels whom they love as they ought to love Allah, whereas the believers are most ardent in love for Allah. And if those who carry out injustice, could visualize that when they will face the torment, (they will admit) that all the strength rests with Allah in toto and that Allah is stern in punishing."

Many people associate rivals and equals with Allah (SWT), worshipping them and attributing some of the exclusive properties and powers of Allah (SWT) to them. Allah is the Supreme Authority and it is only He who holds the right to prescribe what is lawful and what is unlawful and define the rights and duties for His subjects. But there are people who ascribe some of these attributes to other ideologies, institutes or persons, who are dearer to them than Allah (SWT). At another place Allah (SWT) says:

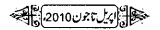
"O Prophet, tell them: If your fathers, your sons, your brothers, your spouses, your relatives, the wealth that you have acquired, the business in which you fear a loss, and the homes which you like are dearer to you than Allah, His Messenger, and making Jihad in His Way, then wait until Allah brings about His decision. Allah does not guide the transgressors." [41]

In contrast, a true believer's only priority is to please Allah (SWT). He loves Him and thus obeys His commandments, fears His wrath and is ready to sacrifice all other affections for His sake, be it his wealth and property, his nation, his ideology or his family. "And if those who carry out injustice, could visualize that when they will face the torment, (they will admit) that all the strength rests with Allah in toto and that Allah is stern in punishing" i.e. if the disbelievers could see the punishment they would face in the Hereafter because of the partners they ascribe to Allah (SWT), they would never return to the deviation of setting up rivals and equals to Allah (SWT). And as Allah (SWT) has stated in another ayah: "Who could be more unjust than the one who is reminded of the revelations of his Lord and he turns away from them? Surely We shall take vengeance on such criminals." [42]

إِذْ تَبَرّاً الَّذِينَ اتُّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَرَاوُ االْعَذَابِ وَتَقَطّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابِ ۞

(166) When, those who were followed will renounce those who followed; and (the moment) they face the torment, all the connections would be cut off from them.

The misguided leaders, saints and the Jinns who lead people astray in the world will disown their followers on the Day of Judgment as Allah (SWT) says: "Once the matter has been decided (on the Day of Judgment), Satan will say (to his followers): "In fact, the promises which Allah (SWT) made to you were all true; I too made some promises to you but failed to keep any of them. However, I had no power over you. I just invited you, and you accepted my invitation. Now! Do not blame me, but blame yourselves. I cannot help you, nor







## MESSAGE OF THE QUR'AN

Translation and Brief Elucidation

By Dr. Israr Ahmad

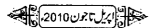
## Al-Baqarah

(Ayaat 164-188)

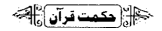
اِنَّ فِي خَلْقِ السَّنَوْتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلُكِ الَّتِيْ تَجْرِئُ فِي الْبَحْرِ بِمَا يَتْفَعُ النَّاسَ وَمَا اَنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَا ۚ فَاَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْلَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيْهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ ۗ وَقَصْرِيْفِ الرِّنِحِ وَالشَّحَابِ الْهُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَأَيْتٍ لِقَوْمٍ يَجْعِلُونَ ۞

(164) Certainly, in the creation of the heavens and the earth, the alternation of the night and the day, the ships that sail in the sea alongwith what benefits people, the water which Allah sends down from the sky, then revives therewith the earth after its death, and spreads therein all kinds of living creatures, the veering of the winds, and the clouds made subservient between the sky and the earth, are definitely signs for people who have sense.

This ayah gives the proofs that Allah (SWT) is the only Deity. He is the creator of the heavens and the earth and all the creatures in them and they all testify to His oneness. The structures, mountains, valleys, deserts and seas within them display His ineffable creativity spread out before us. "The alternation of the night and the day" refers to the coming of day and night one after the other. "The ships that sail in the sea alongwith what benefits people" refers to the traveling of people from one shore to another carrying food and goods that benefit people. "The water which Allah sends down from the sky, then revives therewith the earth after its death, and spreads therein all kinds of living creatures". Another sign of Allah's Omnipotence and Greatness is the rain which He sends down from the sky and invests life therewith in the lifeless and brings forth grains and fruits of every variety for His creatures. "The veering of the winds, and the clouds made subservient between the sky and the earth i.e. sometimes they bring the mercy of Allah (SWT), and sometimes trouble and torment. "Are definitely signs for people who have sense". It is only those who give deep thought to Allah's signs who can know their true significance and the metaphysical reality that lies beneath the outward surface of things. In all the variegated natural phenomena mentioned in this ayah are signs and portents of Divine existence for people who understand and have discerning minds.







# مركزي انجمن خدام القرآن لا موركے زیرا ہتما ا

دینی وعصری علوم کی منفر د دانش گاه

(قرآن کالج) . (وفاق المدارس سےالحاق شدہ)

باني: واكثر اسسرار احدين

قیام وطعام کی ہولت موجود ہے

معلومات داخك

الله عدال ك ليداخل ك فواعش مندطلب 16 جولا في

ے کنیة القرآن آفس بیدا طبر فارم اورانٹری ٹیپٹ کے لیے سلیبس ومول کر عکتے ہیں۔

🌣 داهله کے لیے انٹری ٹمیٹ اور انٹرو نویاس کر الازی ے-20 سمبرکوانٹری شیٹ اورانٹرو ہوگا۔ 🖈 حرید معلومات کے لیے ناقم الل کلیة القرآن و ناقم

شئون الطلاب قرآن اكثرى لا مورس رابط كرس! ديكر شيرول بن رابط مراكز

● کرا حی: قرآن اکیڈی، 55-DM درخشاں، خابان راحت، فيز6، دينس كرا ي أن:3-40022-3(021) بیٹا ور: ۸-18 نامرمیشن معید بازار اربلے۔

رول نبر 2\_ نون: 2214495 (091) ملكان: قرآن اكيش، 125 فيسرز كالونى انن ف<sup>و</sup>ل: 061)6520451)

 فيعل آياد: انجمن خدام القرآن قرآن اكيذي روذ سعيدكالونى نمبر2 يؤن: 041)8520869)

 اسلام آباد:31/1 فيض آباد ما دُستَكَسَيم 8/4-1 أن: 4434438 (051)

191\_ا تاترك بلاك منوگارڈن ٹاؤن الا ہور

🏠 درجداولی کے لیے متوسطہ یا ٹمال ماس ٹائیہ کے لیے تم اور اولی ماس اور ثالثہ کے لیے

وفاق المدارس سے عامّۃ اور بورڈسے میٹرک یاس ہونالازی ہے۔ 🖈 ویکرتعلی اداروں ہے کم از کم قبل

🏠 اینے علاقے کے عالم وین سے یا سابقہ ىدرسەسىيەتقىدىق نامە

🌣 ىرىرست كى كمرف سەمنانت نامە ا شيث اورانثروبوش كامياني

مقامی ود گیرشیروں کے طلبہ کے لیے درجهاو کی و ثانیه (میٹرک)

اور ثالثہ میں نے تعلیمی سال کے دا خلے جاری ہیں

اقد أن (ترآن كاخ) نون:042)35860024-35833637

36-K ۋل ئا دُن ، لا ہور پۇن: 3-35869501 (042)

🖈 - تجريدكار ،اعلى تعليم يا فتذ مدرسين

قرآني موضوعات برخصوسي تكرى ومملي ربنمالي 🖈 تعلیم وتربیت کا بهترین انتظام

طلب في خليقي ملاحيتوں كوجلا بخشفے كے بہترين مواقع علوم اسلاميك سائع جديد علوم عنى درس نكاك مع معرك مالف الدولي الدوائم الم

اسہاق وفاق المدارس العربيداور لا مور بورڈ كے نساب کے مطابق 🖈 خوبهسورت محارت اور کلاس رومز

🖈 كېيوژلېب 🖈 بېترين اوركمل لا بريړي 🖈 كانغرنس ادر ندا كروبال اسلامی اخلاقیات کی کمل یابندی

ت رہائش کے لیے بہترین ہوا دارا ورروش کرے خوراک حفظان محت کے اصولوں کے مطابق 🖈 طلبه کی تدریخ خروریات بوری کرنے میں معاونت

> 🖈 وتت كامؤثراستعال الله مواقع تفريح كي فراهي

ن اکبید می این اکبید می این (042)35834000 این اکبید می انتخاب این اکبید می این اکبید می این انتخاب این اکبید می